
Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
 

O lucrare bărnuţiană despre mitropolia blăjeană 
 
 

Dr. MIRCEA POPA  
Universitatea „1 Decembrie 1918” 

 Alba Iulia 
 
Abstract 

A Simion Bărnuţiu’ Work About Mitropolia from Blaj 
 

Even nowadays, much of Simion Bărnuţiu’s works are still unpublished; 
among them, Prologus galeatus. Mitropolia de la Alba Iulia. O vorbă la tempul 
său despre libertatea şi unitatea besercei românesci. Închinată clerului şi 
poporului acestei beserici, whose importance for our history is questionless. 
Bărnuţiu wrote it while he was a student, at Pavia, in the summer of 1854, and it is 
considered to be the last of his works, meant the public, that proves his European 
vision of political and ideological problems. Using the dialogue shape between three 
symbolic characters, Petru, Pavel and Toma, Bărnuţiu highlights the importance of 
religious authonomy; he considers that church must not obey to political authorities 
and that it must be considered an instrument of national entrechment. He proves 
himself to be familiarized with the canonic laws and accentuates the importance of 
religious unity. The main ideea is that the activity of Blaj Mitropolia must be real and 
consists in religious liberty. 

 
Keywords: Simion Bărnuţiu, Blaj, Romanian history, religious authonomy, 
symbolic characters. 
 

La 2 august 2008 s-au împlinit două sute de ani de la naşterea lui 
Simion Bărnuţiu, strategul revoluţiei transilvănene de la 1848, autorul 
celebrului discurs de pe Câmpia Libertăţii de la 3/15 mai 1848, cel care a 
marcat în chip profund şi definitiv desfăşurarea evenimentelor viitoare. Se 
cuvine să îl evocăm pe marele bărbat, cu acest prilej, într-un festin 
spiritual, care să-i pună în adevărata lumină măreţia faptelor, dar mai ales 
importanţa şi dimensiunea operei, rămasă până la ora de faţă în cea mai 
mare parte nepublicată şi, deci, necunoscută specialiştilor şi publicului larg 
cititor.  

Între aceste scrieri de o importanţă covârşitoare pentru destinul 
neamului, se află una asupra căreia aş dori să insist în mod special. Este 
vorba de lucrarea intitulată Prologus galeatus. Mitropolia de la Alba 
Iulia. O vorbă la tempul său despre libertatea şi unitatea besercei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

                                                

românesci. Închinată clerului şi poporului acestei beserici, Viena, 2 
octombrie 1854, rămasă şi ea în manuscris.1 

Pentru a judeca la adevărata valoare bogăţia şi profunzimea ideilor 
bărnuţiene cuprinse în această scriere, este absolut necesar să facem câteva 
raportări la momentul şi împrejurările în care Simion Bărnuţiu s-a simţit 
dator să iasă în arenă cu o astfel de scriere.  

Suntem în vara anului 1854 când Bărnuţiu, înscris din noiembrie 
1852, era student la Facultatea de Drept din Pavia, se afla în preajma 
trecerii doctoratului, cu teza Argomenti di giuresprudenza e di scienze 
politiche. Chiar de a doua zi, fără să mai întârzie nici o clipă, porneşte spre 
ţară, având de gând să se oprească pentru puţin timp şi la Viena, acolo de 
unde erau conduse destinele naţiei sale şi unde se înmatriculase în mai 
1851, tot ca student la drept. Aici îl întâlneşte pe August Treboniu 
Laurian, care îi oferă un post de translator-traducător pentru legile 
imperiale, post deţinut până atunci de Aron Florian. Credem că Bărnuţiu 
a acceptat postul, deoarece proaspătul doctor în legi a rămas la Viena toată 
vara şi toamna anului 1854, mai precis până în preajma Crăciunului, când 
a plecat spre Iaşi, unde fusese îmbiat cu catedra de filozofie a universităţii 
de acolo, cu o remuneraţie de 200 de galbeni anual. Eliberat de obligaţiile 
studenţeşti şi de examenele riguroase din timpul anilor de studii, Simion 
Bărnuţiu se aruncă din nou, cu o poftă mereu netemperată, în viaţa 
publicistică şi ştiinţifică, aşa după cum o cereau imperativele vieţii 
naţionale, folosind şederea de la Viena pentru a realiza lucrarea de faţă. 
După ce mai redactase în acelaşi an două materiale de actualitate, unul 
destinat legiunii române conduse de Gh. Magheru, şi altul privind 
însemnătatea Dunării în context european, articol pe care îl publică în 
Foaia pentru minte de la Braşov, acum se dedică cu toate puterile şi 
cunoştinţele sale analizării unui alt eveniment de actualitate, şi anume, 
ridicarea la rang de mitropolie a episcopiei de la Blaj, admisă de împărat cu 
puţin timp înainte, în 1853. Pentru fostul notar episcopal de la Blaj şi 
pentru profesorul de filozofie care a fost, subiectul nu numai că îl interesa 
în cel mai înalt grad, dar îi oferea şi posibilitatea de a-şi spune părerea într-
o chestiune de mare importanţă pentru destinul naţional al poporului său, 
căci evenimentul în sine reprezenta pentru Bărnuţiu un act istoric cu 
multiple semnificaţii. După o scurtă perioadă de acalmie, când s-a dedicat 
împlinirii studiilor juridice, strategul revoluţiei de la 1848 simţea nevoia să 
revină în actualitate pentru a dezbate public o problemă esenţială pentru 
românii transilvăneni: problema confesională. La 1842 se simţise dator să 
intervină pentru salvarea limbii naţionale de primejdia care o păştea, 

 
1 Manuscris rom. nr. 167, aflat în păstrarea Bibliotecii Academiei Române, 

Filiala Cluj-Napoca (fost 174). Este scris cu litere latine şi semnat „Un român.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
redactând Protestul Consistoriului din Blaj contra limbii maghiare şi 
intervenind în presă cu articolul O tocmeală de ruşine şi o lege nedreaptă. 
La 1848 luase apărarea naţiunii române şi-i fixase devenirea printr-un 
splendid discurs, care a electrizat adunarea românească de la Blaj, iar acum 
era nevoie de fixarea politicii comune a celor două biserici naţionale faţă 
de Curtea vieneză. Sunt, de fapt, cele trei mari probleme care l-au 
preocupat şi i-au jalonat existenţa: limba - naţionalitatea - religia, un 
trinom care a constituit însăţi temelia gândirii sale teoretice şi practice. 
Dacă privitor la primele două îşi spusese părerea până atunci, acum era 
momentul să atragă românilor atenţia asupra importanţei bisericii, a 
afirmării unei politici coerente şi demne în acest sector, care să ducă la o 
nouă afirmare şi consolidare a naţiunii româneşti. Acţiunea lui este aceea a 
omului providenţial care iese la lumină în momente de cumpănă, sunând 
din trâmbiţele idealismului adunarea şi chemând la strângerea rândurilor.  

Lucrarea la care ne referim încheie, într-un chip simbolic, mărturiile 
privind fidelitatea sa faţă de cazuistica naţională, activismul său 
revoluţionar paşoptist care, după această dată, intră în umbră, prin 
cantonarea sa în domeniul strict didactic. Este cea din urmă lucrare 
destinată publicităţii, din care respiră aerul european al viziunii sale 
politico-ideologice, cutreierată de curenţii gândirii liberale, puse în valoare 
de ideile lui Krug, Savigny sau Gotfried Müller, potrivit căruia dreptul 
trebuie să primeze întotdeauna asupra forţei. Rezolvarea, nu formală şi de 
mântuială, a chestiunii independenţei şi autonomiei bisericii românilor, 
era pentru el o chestiune de urgenţă, o chestiune vitală, care trebuia 
înţeleasă în adevăraţii ei parametri istorici şi în raport cu starea de acum şi 
cu dorinţa de viitor a poporului român din Transilvania. „Învierea” 
mitropoliei româneşti, cum o numeşte, era pentru el o chestiune de 
satisfacţie personală dar, în acelaşi timp, şi de o mare responsabilitate 
civică, deoarece trebuia speculat momentul pentru a ridica cele două 
confesiuni româneşti din starea de dependenţă faţă de tutela străină şi de a 
le plasa la locul ce li se cuvenea de drept, loc reclamat de timpurile 
moderne, de secolul naţionalităţilor. Pârghia bisericească a luptei pentru 
afirmarea conştiinţei naţionale se cerea activată şi rezolvată potrivit cu 
starea timpului, conştient fiind că prin intermediul ei se pot rezolva multe 
neajunsuri şi pentru că biserica a fost instituţia cel mai bine conservată în 
timp şi cea mai aproape de nevoile poporului de jos. De aceea, el va face 
ample incursiuni în trecutul libertăţilor bisericeşti, pe care le pune pe 
tapet, deoarece ele veneau să sublinieze un principiu de continuitate şi de 
rezistenţă spirituală ce servea prezentul, întărindu-i convingerile şi 
îndemnându-l la acţiune.  

Pentru a prezenta mai alert şi mai dinamic toate problemele bisericii 
româneşti, el recurge aici la forma dialogică, apelând la numele a trei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

personaje simbolice: Petru, Pavel şi Toma (cel din urmă caracterizat prin 
neîncredere şi îndoială, fiind cel care pune problemele cele mai arzătoare şi 
mai delicate), ca reprezentanţi ai comunităţii româneşti: „Trei fii ai besericii 
româneşti din părţile Mitropoliei,” precizează el. Lucrarea beneficiază şi de 
o scurtă prefaţă, intitulată Cătră lectoriu, în care autorul afirmă 
următoarele: „Scopul mieu scriind aceste conversăciuni a fost ca românii să 
nu rătăcească la secături de la problema cea mai adevărată întru a căreia 
deslegare asudă toate năciunile cele înţelepte; şi să nu tot facă alianţe bisericeşti 
şi cu unii şi cu alţii, pentru că prin aceasta-şi ruinează unitatea şi puterea 
naciunale, fără de care nu se poate face nimic demn în acest secul descept, 
industrios, pozitiv, serios.” Şi mai departe, „Vorbesc de disciplina bisericei 
noastre, nu de dogmate; de libertatea şi unitatea ei, nu de fotianism grecesc, 
neci de iezuitism lătinesc, de capitule, nu de canonici în persoană.” De 
asemenea, el ţine să avertizeze că va vorbi aici în numele ambelor 
confesiuni româneşti, dar doreşte să nu supere pe niciuna, căci el scrie „în 
semn de amoare şi de reverinţă cătră clerul şi poporul românesc de îmbe 
confesiunile. Deci neuniţii să nu se supere căci vin aici cu o parte a mitropoliei 
româneşti, pentru ca ce a fost împreunată de Dumnezeu în neşte tempuri 
fericite, omul cum va putea să despartă? Uniţii încă să nu se smentească, căci 
vorbesc şi pentru neuniţi; pentru că io cred că neuniţii au aceeaşi cădinţă la 
mitropolie şi asemine drept ca şi uniţii pre pământ şi în ceriu.” Şi, în final, 
„Încăodată cui nu-i vor place părerile mele, stee în ale sale, numai atât cer ca, 
voind a judeca fără de prejudeţ despre libertatea şi unitatea besericii româneşti: 
să iasă din separatism dacă poate şi să se redice pe culmea dreptului şi a 
înţelepciunii de unde se vede dreptatea fieştecăruia şi folosul tuturor. Fii 
sănătos şi voios, amate lectoriu!” 

Dezbaterea problemelor religioase ale românilor începe din 
momentul în care Petru şi Pavel salută şi se bucură de reînvierea 
mitropoliei, în vreme ce Toma e mai sceptic. El e de părere că, până nu va 
vedea restaurate prin sinod „toate drepturile vechi şi datinele cele bune, iar 
cele rele şi deşerte abrogate,” până atunci el nu se va putea bucura deplin, 
deoarece nu e vorba de întemeierea unei mitropolii noi, ci de continuarea 
şi revendicarea drepturilor pe care vechea mitropolie le avea. Căci poate să 
existe doar o reînviere cu numele, de formă, şi nu una de drept, ceea ce n-
ar fi de dorit.  

Ceea ce pretinde el, înainte de toate, mitropoliei renăscute este 
înaintarea creştinească, deoarece, „dacă cumva mitropolia ar merge îndărăt 
cu creşcerea clerului şi a poporului, ca pe timpurile când era asuprită de 
slavonism, unguri, protestanţi şi iesuiţi, dacă nu o va cufunda încă şi mai tare 
în obscurantism sau dacă va sta pe loc, atunci chiar şi de ar învia astăzi, n-are 
nici o garanţie că nu va muri iar mâine o poimâine. Eară pentru ce am vorbit 
de restaurarea drepturilor şi a datinelor celor bune, de abrogarea celor rele şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

de înaintarea creştinească după Spiritul Evanghelistului pentru că sa-ţi mai 
spun încă o dată io numai pe semnale aceste pot cunoaşte că mitropolia a 
înviat în adevăr şi cum nu va mai muri, precepi acum?” 

Cei care participă la această dezbatere „conversionalnică” invocă una 
dintre problemele de bază care condiţionează această înaintare 
creştinească, şi anume, raportul dintre biserică şi stat. În această chestiune, 
opinia lui Bărnuţiu este una fermă: „biserica nu e supusă statului nici în cele 
disciplinare, dreptul securităţii are acest înţeles că ea are drept a pofti de la stat 
ca să nu o împiedece până se ocupă cu trebile sale şi nu iese afară din sfera 
dreptului său.” Paul aduce în discuţie faptul că biserica nu are nici o putere 
lumească şi că ea ar depinde „numai de la graţia celor ce au putere a o suferi 
şi a o risipi, a o omorî şi a o învia,” dar Toma vine să-i demonstreze că 
există şi o libertate spirituală, cu înţeles mai larg, care ţine de dreptul 
natural al individului, de dreptul credinţei de a fi protejată prin însuşi 
cuvântul Domnului, deoarece în lumea locuită de om contează nu numai 
puterea fizică, ci şi cea spirituală, care îl apără pe cel sărman şi oropsit 
dinaintea celui înarmat. Iată argumentul lui: „Tu, Paule, măsori dreptul 
după putere şi prin putere mi se pare că înţelegi numai puterea cea brută, a 
lega şi a-i bate pe alţii, a-i închide şi a-i omorî, tare te înşeli; ar fi vai de omul 
sărac când i-ai măsura dreptul după putere şi când i s-ar întinde şi dreptul 
numai până unde-i ajunge puterea, cum zici tu, atunci n-ar mai fi nici o 
dreptate pe lume, cel mai tare ar fi mai mare preste toţi şi nimene nu s-ar pute 
apăra în contră-i. Nu e aşa, Paule, putearei nu se cade a fi dogmă; pe ea a lăsat-
o Dumnezeu ca să fie şerbitoria dreptului, chemarea ei este chiemare de 
şerbitorit, nu de domn; numai dreptăţii se cade a fi domn în lume. Apoi prin 
putere nu devi2 să înţelegi singură puterea de a lega şi de a tăia; şi altă putere 
însă poate şerbi dreptului spre apărare, precum că e puterea cea morală sau 
spirituală, fiindcă aducerea puterii precum zici e dată şi ertată numai pentru 
apărarea dreptului şi dacă-l poate apăra şi în putere spirituale, urmează că ai şi 
drepturi, măcar că n-ai putere de a spânzura pre nimene. Vezi, aşa se cuvine a 
zice şi despre soţietatea besericească, fiindcă beserica-şi poate apăra drepturile 
cu singură putere spirituală care o are de la întemeietorul său, Iesu Cristu, 
ajunge ca să facă o reprezentăciune energioasă sau în timpuri de mare nevoie o 
protestăciune cum că îi sunt vătămate drepturile.” Bisericii trebuie să i se 
respecte de către puterea laică drepturile ei moştenite, căci „statul n-are 
drept a opri pe membrii besericii ca să nu corespundă cu mai marii besericii, n-
are drept a întemeia sau a desface seminariile besericeşti după arbitrariul şi 
părerea sa, n-are drept, cum zici, a pune şi a desface episcopi, parohi [şi] a-i 
considera [pe aceştia] ca pe nişte dregători de stat; n-are drept a împiedica 

 
2 Trebuie (n. n.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

beserica de la câştigarea averilor, a le pune supt administrăciunea statului sau 
a depune pe aceeaşi de plăcere.”  

Mai marii bisericii au dreptul de a fi aleşi după propriile reguli, în 
sinoade legal constituite, la care participă oamenii bisericii, deşi, arată el, 
acest lucru s-a făcut la început în Transilvania, prin participarea tuturor 
creştinilor. A fost acesta un uz la români, cu „cât au fost românii mai 
îndepărtaţi atât de despotismul împăraţilor creştini, cât şi de barbaria 
sultanilor turceşti.” În acest scop, aduce şi argumente istorice, cum ar fi 
acesta: „Din seclul al XIV-lea avem diploma lui Antoniu, patriarhul din 
Constantinopol, în care zice că după moartea egumenului Pahomie al 
mănăstirei fundate în Maramureş de Baliţa şi Drag Meşter, toţi fraţi spirituali, 
şi Baliţa şi Drag Meşter cu toţi oamenii mici şi mari din numitele pertinenţe 
ale mănăstirei, adică din Salanţiu, Metişa, Ugocea, Bersava, Cicionu, 
Balbanul, Almagiul să se adune şi aşa adunaţi să-şi aleagă un egumen cu 
autoritatea şi cu bine-zicerea noastră şi cel ce va fi aşa ales, să aibă toată 
potestatea preste toate veniturile monasteriului prezis în acest mod ca şi 
predecesorii săi.” Comentariul lui Bărnuţiu este acesta: „Vedem că românii 
alegeau păstori în seclul XIV cu mic cu mare, adică tot poporul. Cartea aceasta 
fu întărită după aceea de regele Vladislav în a. 1494. Se vede însă că ungurii 
mai târziu i-a scos pe poporul român de la alegerea episcopului,” rămânând ca 
acesta să fie ales doar prin consensul preoţilor. 

Acelaşi mod de alegere episcopilor s-a păstrat şi în cadrul bisericii 
unite din Ardeal. În acest sens, el adaugă: „Forma alegerii episcopilor la uniţi 
e tot aceeaşi care este şi la neuniţi, fiindcă românii toţi se ţin de beserica 
Răsăritului şi ceşti dincoace de Carpaţi de mitropolia de Alba Iulia, la care şi 
neuniţii tot acelaşi drept au ca şi uniţii, dacă nu mai mare; precum şi în uz, 
încă asemine modificat, îl vedem prin legea Aprobatelor. Adică după ce moare 
episcopul au lipseşte într-un alt chip, se cere voie de alegere de la Principe, care, 
vicariul generariu, au alt care administră în locul episcopului o face cunoscută 
clerului, defige ziua alegerii la sinoadele protopopeşti, se adună acum toţi 
preoţii - mai demult se va [fi] adunat fără îndoială şi poporul, precum s-ar 
cădea să fie şi acum, pentru că altmintrelea episcopul ales e numai al clerului şi 
nu al poporului” etc.  

După cum se vede, Bărnuţiu stăpâneşte foarte bine jurisprudenţa 
bisericească şi are păreri ferme cu privire la alegerea episcopilor, susţinând 
sinodalitatea, dar şi participarea laicilor la procesul alegerii.  

Sinodalitatea este o idee mai veche pentru care a militat Bărnuţiu 
într-un articol din epoca blăjeană, intitulat Săborul cel mare al episcopiei 
din Blaj. Bărnuţiu e de părere că doar soboarele, prin care se acordă o 
consultanţă largă a credincioşilor, pot hotărî asupra destinului bisericii. 
Legat de acest aspect este alegerea episcopului, pentru care cere ca vechile 
canoane bisericeşti să fie riguros respectate , făcând pe această temă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 
incursiuni avizate în alegerile de episcopi de la sârbi, la neuniţi şi uniţii din 
Transilvania, respingând din principiu orice amestec al autorităţilor în 
această chestiune. „Stările” care au participat la alegerea arhiepiscopului 
sunt cele care reprezintă cel mai bine poporul, şi anume: popimea, 
nobilimea, ostăşimea şi cetăţenii. El consideră ca normale zilele când 
arhiepiscopul neunit din Ardeal era investit (confirmat) la Bucureşti, dar se 
arată total împotriva situaţiei ca ierarhul bisericii româneşti neunite din 
Ardeal să depindă de mitropolia de la Carloviţ. El e de părere că lupta 
pentru independenţa bisericii româneşti trebuie făcută de către amândouă 
religiile, deoarece toate popoarele au o „biserică naţională” şi trebuie să 
avem şi noi una, subliniind că „noi ţinem legea românească, noi suntem 
români, legea noastră nu e rusească, noi nu suntem ruşi, nice greci, nice sârbi,” 
din care cauză găseşte ca nefericite numirile pleonastice de „greco-catolici” 
şi „greco-ortodocşi.” Fiecare biserică are, după opinia sa, drept la limba 
naţională, căci însuşi Mântuitorul şi-a trimis apostolii în lume „ca să se 
poată înţelege cu toate ginţile în limbile lor.” Episcopii noştri trebuiau să 
rămână independenţi din punct de vedere religios, chiar în momentele 
dificile, când s-au închinat prea uşor străinilor, dar e de părere că „amoarea 
frăţească poate să unească şi desbinaţii de o sută de ani,” orice lipsă de 
colaborare între bisericile unei naţiuni slăbindu-i puterea, „unirile şi 
desbinările aceste le-au făcut străinii tot spre peirea românilor.” „Cu 
schimbarea confesiunii numai vom pierde timpul certându-ne şi nu vom 
dobândi nimic” mai afirmă el. De aceea, solicită tuturor să fie foarte atenţi 
la înşelătorii care s-au infiltrat printre noi şi să nu se lase prostiţi de 
ademenirile altora: „Mântuirea noastră, mai zic odată, nu poate veni fără 
numai din şcoalele şi din bisericile ridicate de noi şi prin puterea noastră.” 
Nici un om cu suflet sincer, arată el, „n-ar cuteza a da conseliu ca o năciune 
a-şi schimba legea strămoşească cu alta, care nu părtineşte nici libertatea 
besericească, nici creşterea clerului şi a poporului.” Ca atare, sfatul său este ca 
„tot omul să rămână în beserica părinţilor.” O reformă în biserica 
românească se impune însă şi aceasta trebuie făcută pentru mărirea 
libertăţilor tuturor credincioşilor, căci „fiecare om şi verce soţietate cu cât e 
mai liber, cu atât e şi mai fericit; şi beserica încă e mai fericită în sărăcie 
liberă, dacă a ajuns să aleagă între două, decât fiind subjugată cu avuţii 
străine.”  

Acceptarea unirii religioase cu străinii înseamnă, implicit, ştirbirea 
drepturilor naţionale, deoarece episcopii şi clericii străini vor introduce 
datini străine, vor aduce cu ei cântări şi rugăciuni care nu ne sunt 
familiare, ceremonii diferite şi, pe deasupra, se vor deda unor jocuri de 
culise urmărind îndepărtarea bărbaţilor noştri importanţi şi recurgând la 
tot felul de şicane. Arătând că aceşti străini „vor negri pe bărbaţii noştri că 
sunt nedemni de încrederea guberniului [şi] unde vor vede doi-trei români 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



 Libraria 
 

 

împreună, vor zice că fac complot, nu cumva să se unească,” iar „dacă uniţii şi 
neuniţii trăiesc în armonie frăţească îi vor calomnia, vor opri căsătoriile între 
uniţi şi neuniţi.”  

Pentru a înţelege mai bine realităţile clipei de faţă, Bărnuţiu îşi 
îndeamnă concetăţenii să facă apel la istorie, cea care „ne învaţă din cele 
trecute, a preţui cele de faţă şi a prevede cele viitoare,” spre a cântări binele şi răul 
prin prisma intereselor naţionale. Aşezat pe acest postament edificator, 
Bărnuţiu judecă şi el totul din punct de vedere naţional şi din această 
perspectivă chiar unirea cu Roma o socoteşte un act de slăbiciune, o 
capitulare a românilor în faţa ungurilor, care au fost principalii artizani ai 
pierderii independenţei bisericii naţionale, căci, rupându-se de tradiţia 
legăturilor cu românii de peste Carpaţi, numai numele de episcop le-a mai 
rămas, iar puterea şi-a pierdut-o de tot, aceasta slăbind prin trecerea episcopiei 
sub autoritatea unor mitropolii ungureşti, în plus fiind îngrădită de facto de 
către teologul iezuit, însărcinat a ţine totul sub control. Împotriva teologului 
iezuit, Bărnuţiu are cuvintele de condamnare cele mai grele, aşa cum rezultă 
din peroraţia lui Toma: „Unirea, zău fraţilor, pentru că după instrupciunea 
arhiereului de la Strigoniu şi de la Roma şi după diplomele cele ce le fabricau 
iezuiţii şi Strigoniul, arhiereul românilor numai numele de episcop l-avea, iar 
deregătoria episcopului o purta teologul, întru atâta cât arhiereul se putea zice 
vicariu teologului; acesta era cât mai mare şi arhiereului şi clerului, că 
arhiepiscopul nici a face vizităciune, nici a hirotoni, nici a pedepsi pe cei răi , nici 
vreo judecată a face, nici şerbitoriu a-şi băga sau a-i lăsa şi muta şi era ertaţi fără 
voia teologului, încă nici cărţi scrie şi a le trimite mai nainte de a le arăta 
teologului şi nici un sinod sau sfat a face întru care să nu fie îndreptătoriu 
teologul.” Episcopului român unit de la Blaj i s-a luat mai întâi numirea de 
arhiepiscop, apoi puterea de episcop, iar mai apoi mitropolia a fost total 
„îngropată” prin bula Papei din 1721. Pentru a fi cât mai convingător în 
argumentaţia sa, Bărnuţiu citează pe contele Bethlen Miklós care, în istoria sa, 
descrie modul plastic în care Apor l-a „îmbrobodit” pe episcopul român cu 
ocazia înscăunării şi preluând din istoria lui Şincai episodul cu privire la 
manipularea săvârşită de iezuiţi, „ca să domnească peste cler şi peste români.”  

Aceste pasaje din disputa conversaţionalnică dintre cei trei sunt aproape 
identice cu unele părţi din discursul lui Bărnuţiu de la Blaj din 3/15 mai, 
mergând chiar până la identitatea de formulare. Prin scoaterea în prim plan a 
acestor neajunsuri, Bărnuţiu nu voia decât să atragă atenţia şi mai mult asupra 
dezbinărilor şi lipsei de unitate naţională care s-a manifestat în sânul societăţii 
româneşti în anii care au urmat unirii cu Roma şi care a dus la confruntări şi 
disensiuni între români şi români, lupte religioase care au durat aproape 80 de 
ani. Pledoaria sa merge în direcţia păstrării „medicinei libertăţii” în orice 
împrejurare şi la nevoia de bărbaţi, care să ştie să reziste în faţa relelor 
timpului: „Nu vă înşelaţi dară, o păstori mari, o căpitani, căci prezentele … e 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș



Biblioteca Judeţeană Mureş  
 

                                                

făţariu, ma3 viitorul va mustra fără frică şi va zice: aceşti bărbaţi erau datori în 
zilele lor a se lupta pentru beserică şi pentru libertatea ei. N-au făcut-o, au părăsit-
o, alegerile i-au căzut, sinoadele i-au încetat, libertatea s-a stins! Ce mărire, ce 
viaţă poate să aibă mitropolia şi besericile ei fără de libertate? Sau ce libertate este 
aceea cându-i nici atâta nu-i ertat ca să-şi aleagă însuşi mire şi păstoriu pe bărbatul 
doritoriu?” El semnalează totodată pericolul ca acest act, aparent important 
pentru naţiune, cum ar fi alegerea episcopului, dar de o mână de indivizi, să 
genereze o serie de consecinţe păgubitoare, dacă ele nu vor fi stăvilite din 
vreme. Între acestea, Bărnuţiu enumeră unele, cum ar fi: favorizarea apariţiei 
unei aristocraţii domnitoare peste cler, rezultată din canonicii sus-puşi, care ar 
întrerupe legătura frăţească cu clerul de jos şi cu poporul; că acest lucru ar 
putea genera „spiritul măririi, al comodităţii, al servilismului,” al tolerării („a-şi 
închide ochii”), de abuzuri şi favoritisme etc.  

Ideea de bază care străbate de la un capăt la altul lucrarea este că 
„Biserica numai în libertate poate învia” şi că această libertate trebuie în cele 
din urmă cucerită şi pusă în practică, astfel ca învierea mitropoliei românilor 
să fie cu adevărat reală, o sărbătoare pentru toţi. Finalul, în care Petru şi Pavel 
îşi exprimă încrederea în învierea mitropoliei, este de bun augur şi exprimă 
încrederea românilor uniţi în viitor.  

Împărţită în două conversaţiuni sau acte, „piesa” lui Simion Bărnuţiu - 
căci poate fi socotită şi aşa - este, de fapt, o lungă disertaţie pe tema libertăţii 
bisericii şi a rolului bisericii naţionale faţă de naţiune, rol pe care ea trebuie să-
l îndeplinească, reunind sub faldurile sale, în lupta pentru afirmare, atât pe 
uniţi, cât şi pe neuniţi. Ea semăna, de aceea, în mod surprinzător cu tipul de 
teatru (o academie, s-a spus), practicat şi anterior la Blaj, prin piesa A 
scolasticilor de la Blaj facere, pe care, mai mult ca sigur, Bărnuţiu o va fi 
cunoscut din arhiva peste care el a păstorit la un moment dat.  

Mai surprinzător ni se pare faptul că această piesă a lui Bărnuţiu a trecut 
aproape total neobservată până acum şi aproape nimeni nu s-a aplecat asupra 
ei. Fiind semnată „Un român,” ea a dus în eroare chiar şi un spirit cunoscător 
şi prob ca D. Comşa, care, atunci când prezintă piesa, extrem de fugar şi 
superficial în ziarul Tribuna de la Braşov, unde ţinea o rubrică despre 
manuscrisele Blajului, nu ştia că autorul piesei ar fi Simion Bărnuţiu, 
prelungind astfel starea de incertitudine şi ambiguitate care plutea asupra 
manuscrisului. La 150 de ani de la redactarea lui, acesta ar merita din plin să 
fie redat, prin reeditare, cititorilor de astăzi, admiratori şi iubitori ai scrisului 
şi ideilor lui Simion Bărnuţiu.  

 
 

 
3 Dar (n. n.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:03 UTC)
BDD-A19396 © 2008 Biblioteca Județeană Mureș

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

