
DACOROMANIA, serie nouă, III–IV, 1998–1999, Cluj-Napoca, p. 243-250 

RODICA  MARIAN 

CONCEPTUL  BLAGIAN  AL  „SOFIANICULUI” 
LA  EMINESCU 

Matricei stilistice româneşti şi determinantelor ei, dezvăluite în Eminescu, 
i-am dedicat o analiză semantică, concentrată, mai ales, pe structura orizontică a 
„ondulării” în Luceafărul1 şi a felului cum spaţiul mioritic e pătruns „până la 
saturaţie de un sentiment al destinului”2, care, mai mult ca în orice altă creaţie 
eminesciană, este complexul inconştient al singurătăţii, revelându-se în finalul 
poemului ca o armonie a singurătăţilor. Dezvoltând eseistic demonstraţia 
stilistico-filosofică a lui Lucian Blaga, chiar dacă nu urmărea sentimentul 
destinului, Irina Petraş3 nota cu inspirată limpezime că spaţiul eminescian are o 
„tensiune ameliorată de unduire”, orizont care nu este numai deschidere, ci 
reînnoită „cutremurare”. Aceeaşi autoare duce mai departe observaţia lui George 
Popa (care admite şi el o modalitate „ondulantă” de manifestare a spaţiului 
eminescian, nu matricial însă, ci alături de alte modalităţi), intuind într-o poezie ca 
Peste vârfuri, cu peisajul ei ondulat, „o împăcare dincolo de legile diurne, oficiată 
sub pavăza nopţii”, şi adaugă că pavăza este luna, ca astru ideal, „cu magnetismul 
ei special şi periodic”, sub care trăieşte în general Eminescu (Călinescu): „El 
locuieşte şi vremuieşte, am zice, în undă, fără început şi fără sfârşit”; „Unda e cea 
care se îndepărtează pentru a fi mai aproape”; „Unda” este cronotipul eminescian. 
[...] „Unda domină, astfel, pretutindeni în poezia eminesciană chiar şi acolo unde 
nu este numită direct”.  

Eminescologia contemporană şi actuală, foarte dinamică şi plurivocă, este 
oarecum rezervată în faţa unor sintagme blagiene ca „duhul eminescian” sau 
„sufletul românesc”, preferând să ocolească sensul lor adânc derivat din teoria 
matricei stilistice şi înlocuindu-l, în cel mai fericit caz, cu substitute generalizante 
sau descriptive ca „reflecţie şi simţire”, care spun totuşi altceva. Într-o recentă carte 
a lui Ştefan Munteanu, intitulată Filosofia indiană şi creaţia eminesciană, se 
conchide despre Luceafărul că „marea creaţie a lui Eminescu, cea mai încărcată de 
reflecţie şi simţire românească, se explică cel mai bine prin sine” şi „este mai puţin 
important ce alte corelaţii pot fi stabilite”4. Din punctul nostru de vedere, 
                                                          

1 Rodica Marian, Matrice stilistică în „Luceafărul”, în „Steaua”, nr. 7–8, iulie–august 2000. 
2 Lucian Blaga, Trilogia culturii. Orizont şi stil. Spaţiul mioritic. Geneza metaforei şi sensul 

culturii, Bucureşti, 1944, p. 320. 
3 Un veac de nemurire, Cluj-Napoca, 1989, p. 34, 35, 36, 42, 43, 44. 
4 Ştefan Munteanu, Filosofia indiană şi creaţia eminesciană, Bucureşti, 1997, p. 105. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
244 

mentalitatea creatoare din poem, fondul ideatic al variantei genuine şi al textului 
poetic integral au evidente confluenţe cu filosofia indiană, ceea ce nu înseamnă 
că „sufletul românesc” nu îşi pune amprenta pe însăşi substanţa poemului. 
Această îngemănare este una dintre rezultantele demonstraţiei noastre 
semantic-textuale5 şi ea a fost exprimată cu o impresionantă intuiţie de Blaga însuşi, 
notând că Eminescu a presimţit „o secretă afinitate între fondul dacic şi modul 
spiritului indic”6, înrudire de substrat asupra căreia se opreşte şi Cicerone Poghirc.   

Despre categoria sofianicului s-a amintit rareori în exegeza modernă 
eminesciană, totuşi ea a fost recunoscută ca o componentă a sintezei realizate în 
poetica lui Eminescu, depăşind imaginea omului contrariilor, cum spune Dan C. 
Mihăilescu, enumerând printre valenţele sintonice ale energiei spirituale 
eminesciene: „capacitatea de absorbire a sofianicului şi cea de esenţializare a 
teluricului; trăirea integrală, angajând esenţa fiinţei ş. a.”7.  

Determinanta sofianică din Luceafărul, ca descriere stilistică a fenomenului, 
asupra căreia vom stărui acum, este surprinsă de Blaga în Spaţiul mioritic: „În afară 
de această structură orizontică presimţim în opera lui Eminescu, mai rar 
manifestată ce-i drept, şi determinanta sofianică. Luceafărul are, nu numai prin 
motivele de poveste, ci şi prin toată atmosfera sa, ceva din reflexele aurii ale 
transcendenţei coborâtoare în lume. Luceafărul ca personaj e frate bun cu Eonii 
intermediari între cer şi pământ, din sistemele gnostice. În prima formă a poeziei 
Luceafărul, în prima încercare de poetizare şi versificare a basmului, ce l-a inspirat 
pe Eminescu, Luceafărul este numit Eon. În finalul poeziei definitive personajul de 
lumină rosteşte, static transfigurat şi dominator, ca o figură de arhanghel teocratic: 
Trăind în cercul vostru strâmt/ Norocul vă petrece,/ Ci eu în lumea mea mă simt/ 
Nemuritor şi rece”8. Exegeza blagiană se concentrează în aceste afirmaţii, pe care, 
conform exigenţelor demonstraţiei pe text, vom încerca să le argumentăm. 

Mai întâi, în ordinea importanţei, argumentul transcendenţei coborâtoare în 
lume, care configurează sofianicul „ca potenţă creatoare a spiritualităţii ortodoxe, 
ca o determinantă stilistică inconştientă a culturii est şi sud-est europene”9. Această 
înţelegere a sofianicului ca subiect de filosofie a culturii este o contribuţie blagiană 
originală în contextul epocii10, termenul însuşi fiind împrumutat din istoria artei şi 
încărcat de alte semnificaţii decât speculaţiile gânditorilor ruşi contemporani 
(Floreski, Bulgakov), care „s-au lansat doar în speculaţii metafizice cu privire la o 
pretinsă existenţă intermediară între Dumnezeu şi lume, căreia i s-a dat numele de 
Sfânta Sofia”11. Conceptul sofianicului blagian este în primul rând o determinantă 
                                                          

5 Rodica Marian, „Lumile” Luceafărului, Cluj-Napoca, 1999, capitolul Mentalitate indică şi 
filosofie upanişadică în textul integral al poemului. 

6 Lucian Blaga, Mahatma Gandhi aşa cum l-am cunoscut, în „Secolul XX”, 1968, nr. 2, p. 20. 
7 Dan C. Mihăilescu, Perspective eminesciene, Bucureşti, 1982, p. 10.  
8 Lucian Blaga, Trilogia culturii …, p. 323. 
9 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic …, p. 237. 
10 Ibidem, p. 218: „Filosofie a culturii s-a făcut adesea, şi destul de fertilă, în marginea 

catolicismului şi protestantismului, dar aproape deloc în marginea spiritualităţii ortodoxe”. 
11 Ibidem, p. 237–238. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



CONCEPTUL  BLAGIAN  AL  „SOFIANICULUI”  LA  EMINESCU 
 

 
245 

stilistică, ca factor de prim ordin ce stă la temelia unui stil, a matricei stilistice, ca 
un complex inconştient care-şi consumă rostul în zona conştiinţei: „Sofianică e 
pentru noi orice creaţie sau existenţă imaginară sau reală, care mărturiseşte despre 
un torent de transfigurare transcendentă, pornit de sus în jos. Sofianică poate fi deci 
o operă de artă, o idee speculativă, o trăire religioasă, o imagine despre natură, o 
concepţie despre un organism social, comportarea omului în viaţa cotidiană etc. 
Toate aceste fapte sunt sofianice în măsura în care ele ne revelează o transcendenţă 
coborâtă într-un primitor receptacol ”12.   

Argumentele semantic textuale ale analizei noastre se pot concentra pe 
această idee a transfigurării celor doi eroi pământeni din poemul Luceafărul, care 
devin, pe parcursul textului, nişte receptacole primitoare ale transcendenţei, vizibilă 
pentru ei în acel demiurg plăsmuitor de lumină, numit Luceafăr, pe care-l 
identifică, poate, cu un intermediar al efluxului divin ce se revarsă asupra 
vremelniciei, ca acele staţiuni creatoare de sine stătătoare pe care transcendenţa 
coborâtoare le lasă în urma sa şi pe care Blaga le reliefează în comentariul 
metafizicii sofianicului13. Pământenii se pătrund până la finele poemului de 
atributele conexe ale luminii, luceferindu-se. Acest proces, numit hyperionizare de 
Dan C.  Mihăilescu14 pentru a-l caracteriza exclusiv pe Cătălin, cel din finalul 
poemului, este, din punctul nostru de vedere, o luceferire, pentru că eroul poemului 
este perceput de cei doi pământeni numai în ipostaza de astru luminos, deci în 
ipostaza textuală cu numele Luceafăr. „Personajul de lumină”, cum îi spune Blaga, 
bântuie visele şi reveriile treze ale fetei de împărat, imprimându-i încă de la 
începutul poemului aura unei aspiraţii de neînţeles, dar care-i depăşeşte condiţia 
spre ceva mai sus de sine. În schimb, ipostaza abstractă, numită Hyperion, îi 
rămâne şi ei, şi lui Cătălin, total inaccesibilă, numele acesta fiind rostit în text 
numai de Demiurg, iar apoi preluat de narator în secvenţa de sfârşit a poemului, 
marcând astfel transformarea prin care trece ambivalentul Luceafăr-Hyperion. De 
la începutul poveştii şi până în scena finală a codrului luminat de lună, legătura 
eroinei cu Luceafărul se consumă numai la nivelul privirii, reapariţia în text a 
acestui nume („Ea îmbătată de amor/ Ridică ochii. Vede/ Luceafărul …”), după ce 
naratorul îl numise de două ori Hyperion („Hyperion se-ntoarse …”, „Hyperion 
vedea de sus …”), dovedeşte că abstracţia hyperionică este inaccesibilă celor doi 
eroi pământeni. Dar luceferirea lor este evident demonstrabilă în nivelul semantic 
al textului, aşa cum vom vedea.  

Într-o perioadă mai nouă, precaritatea iubirii Cătălinei, frivolitatea sau duplicitatea 
ei morală, susţinută de critici ca G. Călinescu, O. Papadima, P. Constantinescu, iar mai 
recent, păstrând-o în aceeaşi zonă depreciativă, Rosa del Conte şi Svetlana 
Paleologu-Matta, este contrazisă şi se găsesc voci, precum cea a exegetului Th. 
Codreanu, care acordă sentimentului Cătălinei o gravitate intensivă: „patima femeii 
                                                          

12 Ibidem, p. 238. 
13 Ibidem, p. 224. 
14 Op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
246 

atinge coarda cea mai înaltă a lirismului eminescian”15, sau ca aceea a filosofului 
C. Noica16, care reevaluează personajul feminin al Luceafărului, acordându-i 
statornicie şi încredere senină în propensiunea spre nevoia de ideal; fata e chiar 
„superior detaşată”. În viziunea noastră eroina poemului are o dualitate 
caracteristică, dar şi o anume complexitate. În ordinea de idei care ne interesează 
aici, trebuie să subliniem dedublarea ei între starea de somn şi cea de veghe; 
paradoxal, înainte de cele două vise şi mai ales după ele, în fragmentul de text 
numit confesiunea Cătălinei, fata este mult mai pătrunsă de dorul Luceafărului, 
altfel spus dorul de absolut al sufletului ei avertizează asupra unei profunzimi, nu 
lipsită de nelinişte şi un oarecare tragism, pe care în vis nu o manifestă, acolo 
chemându-l numai cu inima: „Şi dor de-al valurilor Domn/ De inimă-o apucă”, sau 
„Dar dacă vrei din inimă/ Să te-ndrăgesc pe tine”, iar refuzurile ei configurează o 
siguranţă neproblematică. Cu totul altfel este portretul ei din secvenţa confesiunii, 
însuşi momentul întâlnirii cu prima iubire „reală” produce o tensiune care face 
confesabilă o mai profundă stare de suflet, fata dezvăluind ceea ce nu înţelesese în 
vis, neputând suporta, nici acolo, întrupările peste fire ale astrului invocat, şi anume 
faptul că Luceafărul „o urma adânc în vis/ De suflet să se prindă”.  

Astfel, în întreaga atmosferă a confesiunii, Cătălina dovedeşte că a devenit un 
receptacol primitor pentru o transcendenţă coborâtă în lume, un halou susţinut de o 
reală gravitate a limbajului, prefaţat chiar de semnificativa replică dată lui Cătălin: 
„Dă-mi pace, fugi departe – / O, de luceafărul din cer/ M-a prins un dor de 
moarte”. Această intensitate extremă, cuprinsă în dorul de moarte, nu este numai 
un superlativ absolut, ci conservă ceva din ambiguitatea proprie şi limbajului 
popular, moartea ca atingere a absolutului dorinţei, ca o introspecţie a sufletului 
„tinzând spre anihilarea fiinţei”17. Luceafărul din cer, cu determinarea transparentă 
a apartenenţei astrului la supraomenesc sau la divin, domină în acest moment 
sufletul Cătălinei, de care se prinsese adânc, urmând-o în vis. Şi nu este de prisos 
să ne amintim, în acest context, că o variantă a versiunii C a poemului se termina 
cu strofa: „Trăiţi în cercul vostru strâmt/ Şi în favoarea sorţii/ Căci ceea ce în suflet 
simt/ E voluptatea morţii”, adică trăirea extatică a morţii poate fi o punte posibilă 
între portretele semantice ale Cătălinei şi Luceafărului, personaje considerate 
îndeobşte fundamental opuse. Însăşi construcţia poetică voluptatea morţii, glosată 
de noi18 în marginea credinţelor dacice sau a filosofiilor indice despre desăvârşirea 
vieţii prin moarte şi eliberare din nesfâşirea ciclică a suferinţei, poate fi apropiată 
benefic de interpretarea sofianică a Mioriţei, cu emblematica apoteoză a morţii în 
nuntă, transfigurare în care Lucian Blaga vede „aspectul elevat al unui act 
sacramental […], unire sacramentală cu o stihie a naturii”, iar „moartea ca act 
sacramental şi natura ca biserică sunt două grave şi esenţiale viziuni de 
                                                          

15 Th. Codreanu, Dialectica stilului, Bucureşti, 1984, p. 266. 
16 Sentimentul românesc al fiinţei, Bucureşti, 1978, p. 100 – 108. 
17 Marin Mincu, Mihai Eminescu. Luceafărul, Bucureşti, 1978, p. 41. 
18 Rodica Marian, Felicia Şerban, Dicţionarul Luceafărului eminescian, Cluj, 2000, p. 123. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



CONCEPTUL  BLAGIAN  AL  „SOFIANICULUI”  LA  EMINESCU 
 

 
247 

transfigurare ortodoxă a realităţii”19. Bineînţeles, filosoful culturii adaugă că 
sofianicul constituie determinanta stilistică cea mai caracteristică a vieţii spirituale 
ortodoxe şi, dincolo de dogmă, „o determinantă ipostatică de mari posibilităţi, 
creatoare încă, a spiritualităţii populare din estul şi sud-estul european”. 

Dorul de moarte reapare apoi în confesiune sub forma farmecului de 
neînţeles al nopţilor fetei, acel farmec sfânt contrapus zilelor pustii. De-ar fi şi 
numai această expresie, farmec sfânt, şi tot ar fi suficient pentru a caracteriza, în 
momentul de profundă introspecţie al confesiunii, elanul sufletesc înalt al eroinei, 
luceferirea ei. Farmecul sfânt ne apare chiar ca un corelativ al acelui farmec 
dureros de care vorbea T. Vianu20, atât de caracteristic lui Eminescu, chiar dacă 
exegetul insistă asupra precarităţii sufleteşti a Cătălinei; credem aceasta tocmai 
pentru că farmecul sfânt al nopţilor fetei provine din integralitatea primei dorinţe, 
dor al inimii şi al sufletului totodată, din desăvârşirea nedisociată şi înfiorată a 
preiniţierii în iubire, când aşteptările stau sub semnul absolutului, la fel cum dorul 
de moarte se îndreaptă spre absentul şi depărtatul luceafăr din cer, amplificând 
dureros trăirea sufletească a eroinei. Trebuie să remarcăm aici un fapt textual care 
susţine ceea ce am numit paralelismul de atitudine finală a celor doi pământeni, 
adică luceferirea lor, şi anume că lexemele farmec şi durere apar în poem numai în 
confesiunea Cătălinei şi în replica finală a lui Cătălin, segmente de text în care se 
regăsesc şi alte similitudini tulburătoare, mărturisind despre pătrunderea sofianică a 
luminii de sus în receptacolul primitor al lumescului. În genere, nu s-a văzut o 
anume comuniune întru dorul lor de absolut, diferit direcţionat, dar analog în 
aspiraţia  acelui mai sus de sine, pentru a proteja şi perpetua acel farmec misterios 
(„farmecul lumii reci” la Cătălin), despre care replicile lor mărturisesc în text. 

Receptarea transcendenţei în confesiunea Cătălinei este compusă din două 
atitudini ale acesteia, eroina intuind, în zbuciumul ei sufletesc, cum am arătat 
alteori, cu multe argumente, cele două ipostaze textuale ale Luceafărului-Hyperion. 
„Luceşte c-un amor nespus/ Durerea să-mi alunge/ Dar se înalţă tot mai sus/ Ca să 
nu-l pot ajunge” cuprinde, în limita legăturii prin privire dintre fată şi idealul ei de 
lumină dătătoare de sens, toată dragostea alinătoare a Luceafărului, precum şi 
predicţia destinului simbolic al imposibilului atingerii, din perspectivă umană, 
dintre trăirea omenească a sentimentului şi contopirea lui cu transcendentul. 
Aparent, ar părea că avem aici în „Dar se înalţă tot mai sus/ Ca să nu-l pot ajunge” 
o trăire a abisului de netrecut dintre om şi transcendenţă, o suferinţă aproape 
tragică a depărtării, chiar o disperare în faţa cerului de neajuns, despre care însuşi 
Blaga spune că sunt trăsături stilistice permanent prezente în spiritualitatea 
goticului. Numai că primele versuri ale strofei citate atestă tocmai graţia pornită 
din înalt, o graţie intensă, binevoitoare: „Luceşte c-un amor nespus/ Durerea să-mi 
alunge”. Cătălina simte,  aşadar, o certitudine sofianică în legătură cu transcendenţa 
care coboară din proprie iniţiativă, ca într-un receptacol pe care vrea să-l pătrundă. 
Ea beneficiază de o liniştită încredere în intenţia plină de iubire transmisă spre ea 
                                                          

19 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic …, p. 234. 
20 Eminescu, Iaşi, 1974, p. 68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
248 

de stălucirea astrului, ca şi cum „un reflex de eternitate s-a coborât asupra” ei, cum 
inspirat se exprimă Blaga despre figurile artei bizantine.  

Cătălina pare mai curând senină în toată desfăşurarea poemului, într-un fel 
apropiat de ceea ce a intuit C. Noica, deschisă cu statornicie spre necesitate, sigură 
şi în intuirea celei de-a doua feţe a Luceafărului, ipostază hyperionică inaccesibilă 
ei prin însăşi natura sa increată, dar presimţită, putem spune, sofianic, prin forţa de 
introspecţie pornită din înalt, a cărei receptacol ingenuu este chiar fiinţa  
pământească a fetei, pentru că în sofianic înţelepciunea divină coboară în 
vremelnicie: „Pătrunde trist cu raze reci/ Din lumea ce-l desparte …/ În veci îl voi 
iubi şi-n veci/ Va rămânea departe …”. Imaginea vizualizată  a pătrunderii dintr-o 
altă lume, o lume ce-l desparte de ea, atestă chiar, ni se pare, o viziune 
spectaculoasă a punţii coborâtoare dintre lumi, aşa cum este ea concepută de Blaga, 
comentând gândirea rusească a intermedierii realizate între Dumnezeu şi lume de 
natura primară, numită Sofia: „Sofianică, adică profund adecvată duhului ortodox, 
este această punte, îndeosebi fiindcă ea este aruncată peste abis din iniţiativă 
transcendentă”21. Aşa cum încă de la începutul poemului Luceafărul aşteaptă, 
acum, în perspectiva vizuală a confesiunii, el pătrunde din acel tot mai sus care-l 
desparte de ea, dar pătrunderea lui este tristă, dovedind un presupus regret. 
Modalitatea depăşirii departelui sunt razele reci,  şi ele stau, cum s-a spus22, între 
cele două lumi. Înseşi chemările-invocaţii ale Cătălinei au reiterată, şi în magia 
visului şi în starea de graţie „îmbătată de amor”, formula: „Cobori în jos, luceafăr 
blând,/ Alunecând pe-o rază …”, dovedind, încă o dată, limitarea contactului dintre 
Cătălina şi Luceafăr în câmpul privirii.  

Cât despre repetarea implacabilului în veci … şi-n veci, care condiţionează 
iubirea profundă şi inalterabilă cu veşnica depărtare, am putea susţine că ea relevă 
o surprinzătoare înţelepciune, dacă o privim dincolo de aspectul ei de reacţie în faţa 
imposibilului. Din nou, găsim un posibil sprijin în comentariul blagian de filosofie 
a culturii ortodoxe, unde: „Sofia este ordinea şi înţelepciunea divină, care coboară 
în vremelnicie, făcându-se vizibilă şi imprimându-se materiei”23. Aşadar, Cătălina, 
cea lipsită total de profunzime, cum o vede criticul Edgar Papu, rosteşte o sentinţă 
de o gravă implicare în eternizarea iubirii ca ardere sufletească, cea protejată de o 
depărtare de neatins, potrivindu-i-se tocmai categoria „departelui” eminescian, atât 
de bine surprins de acelaşi critic24. O dată luceferită, Cătălina se pătrunde astfel, în 
relaţia ei cu Luceafărul, de după hierofaniile eşuate ale viselor, de efectul sofianic 
al înţelepciunii divine, dar şi de distanţa ce-i este necesară sentimentului pentru a 
deveni de-o intensitate dureroasă. Durerea este deci starea cea mai adâncă a 
îndrăgostitei de absolut, în sensul unui departe de neajuns, dar strălucirea astrului 
iubitor pare s-o pună pe fată, aşa cum am precizat deja, în postura omului din 
                                                          

21 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic …, p. 228. 
22 D. Irimia, Limbajul poetic eminescian, Iaşi, 1979. 
23 Ibidem, p. 224. 
24 Edgar Papu, Lumini perene, Bucureşti, 1989, p. 29 – 49. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



CONCEPTUL  BLAGIAN  AL  „SOFIANICULUI”  LA  EMINESCU 
 

 
249 

conceptul sofianic al ortodoxiei, aflat „în faţa unui Dumnezeu plin de iniţiative 
ocrotitoare”25: „Luceşte c-un amor nespus/ Durerea să-mi alunge”. 

Reapariţia durerii în limbajul lui Cătălin, cel din finalul poemului, după 
împlinirea orei de iubire atât de mult dorită de Luceafăr, deşi neaşteptată, face 
dovada semantică cea mai sigură că acest personaj, aparent atât de precar şi de 
superficial la prima sa ivire în text, s-a contaminat de dorul depărtării şi de 
propensiunea spre absolut. Rezonanţele din confesiunea Cătălinei sunt transparente 
şi impresionante: „Şi deasupra mea rămâi/ Durerea mea de-o curmă” sau „Cu 
farmecul luminii reci/ Gândirile străbate-mi”. Ipostaza tânărului din codru, numit 
iniţial Cătălin, transfigurează datele departelui de neatins, reconsiderându-l într-un 
mai sus de sine, în statornicia nemărginirii din limita unei vieţi omeneşti: „Căci eşti 
iubirea mea dentâi/ Şi visul meu din urmă”. Farmecul sfânt din nopţile Cătălinei se 
transferă în farmecul luminii reci, grup nominal mai complex, dar şi mai lămuritor. 
Alinarea este implorată să vină şi să străbată prin farmecul iubitei, sub ai cărei ochi 
senini se aşază un cuceritor înrobit de o înnoită noapte de patimi, învins de dorul 
sufletului luceferit al aceleia căreia îi prezisese că va pierde visul de luceferi. 
Lumina rece trimite evident la Luceafăr, la nimbul rece al nemuririi lui, aşa cum 
focul din privire al Luceafărului îndrăgostit a fost preluat în noaptea de patimi, 
atestând o conexiune semantică, destul de obscurizată de desfăşurarea alegorică a 
poemului. Faptul că, la un moment dat al conceperii poemului, în versiunea C 
există o variantă în care luceferirea finală a lui Cătălin nu se rezumă la 
contaminarea cu sufletul luceferit  al fetei, ci se aduce mărturia textuală directă a 
participării salvatoare a Luceafărului însuşi, este trăsătura stilistic-sofianică cea mai 
elocventă : „Cu farmecul luminii lui/ Gândirile străbate-mi/ Revarsă liniştile lui/ Pe 
noaptea mea de patimi”.  

Prin însăşi organizarea sa textuală sub forma unei implorări, această ultimă 
replică în text a lui Cătălin, care rămâne fără răspuns din partea eroinei poemului, 
lasă suspendată în text probabilitatea ca  lumina rece ori liniştea de veci – obiecte 
ale rugii – să depăşească pragul unei speranţe nesigure. Aşa cum am arătat alteori, 
extatica declaraţie a lui Cătălin produce un complex paralelism cu fragmentul de 
text care cuprinde marea cerere a Luceafărului către Părintele său divin, 
determinând similarităţi semnificative între posturile lor. Amândoi, în momente 
cruciale ale devenirii spre împlinirea dorită, imploră ceva definitiv: întoarcerea în 
haos – sete de repaos (Luceafărul), linişte de veci – farmecul luminii reci (Cătălin).  
Luceafărul cere o altă soartă în schimbul nemuririi, fără să ştie, în acel moment, că 
era şi va rămâne Hyperion, având în sine o întreagă lume şi fără să bănuiască că, 
după împlinirea orei de iubire, durerea şi patima persistă şi-şi cer în continuare 
alinarea. Sofianică ne apare atitudinea lui Cătălin, care vrea să veşnicească norocul 
instabil din iubirea dintâi până în visul din urmă. El este cel care, dintre cei doi 
copii, speră, cere şi imploră şi după presupusa satisfacere a dorului din inimă, ceea 
                                                          

25 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic …, p. 228. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei



RODICA  MARIAN 
 

 
250 

ce imprimă rugii sale o evidentă nelinişte, o incertitudine aproape dramatică. 
Tonalitatea nesiguranţei dezvăluie un îndrăgostit nefericit, iar insistenţa şi 
varietatea verbelor la imperativ (străbate-mi, revarsă, rămâi) din invocaţia sa 
adoratoare  impun o viitoare împlinire sub auspiciile mai înalte ale farmecului 
luminii Luceafărului, ca o nouă chemare a absolutului. Aparent inexplicabila, 
patetica declaraţie a celui care părea un cuceritor sigur de sine, încrezător în 
virtuţile împlinirii din ora de iubire, prezicându-i Cătălinei că va pierde visul de 
luceferi, ni-l dezvăluie, în final, supus de misterul materializat în ochiul negrăit de 
dulce al iubitei, ceea ce-l ridică, după un comentator, la nivelul astral al 
Luceafărului26. Trebuie să remarcăm aici că, în decursul conceperii poemului, sunt 
în variante versuri tulburătoare care descriu, încă la prima apariţie în text a 
personajului, devenit numai în textul definitiv al poemului „viclean copil de casă”, 
tocmai dorinţa de veşnicire la scară umană a iubirii: „Şi dulce este şi nespus/ Astfel 
ca să rămâie […] Aş vrea să nu mă mai deştept/ Din fericirea-adâncă”. 

Corelând cele trei replici din secvenţa de sfârşit a poemului, fiecare rămasă 
fără răspunsul aşteptat de la cel căruia îi fusese adresată, putem observa că 
probabila împlinirea a norocului este incertă. Cătălin îi închină copilei cucerite o 
patetică cantilenă de iubire, iar ea se întoarce spre Luceafăr, fără să-i răspundă, 
implorând de sus lumina binecuvântată asupra norocului său, pe care-l simţea, deci, 
implicit, nedeplin, nestatornic. La rându-i, Luceafărul nu-i răspunde ei, ci lor: 
„Norocul [în variante, iubirea] vă petrece”.  

Cei doi pământeni imploră în atitudinea hotărâtoare a ultimelor lor apariţii în 
text o lumină dătătoare de sens, dincolo de reinstalata separare a posibilului real de 
imposibilul ideal. Şansa eventualei permanentizări a farmecului luminii reci sau a 
luminării norocului trece prin intuiţia comună a înălţării privirii mai sus de sine, în 
întâmpinarea transcendenţei coborâtoare în lume. Luceferirea lor ar tinde spre 
limanul păcii interioare, deşi parcurge neliniştea şi poate tensiunea aşteptării şi nu 
are deplina seninănate a ataraxiei din soluţia hyperionică a retragerii în nonacţiune 
şi impasibilitate. El din cei doi tineri singuri se plasează înfiorat sub raza ochiului 
senin al iubitei, în care se răsfrânge un ideal al iubirii de-o viaţă, ea confirmând 
prin ridicarea ochilor spre Luceafăr nevoia împlinirii dorului din suflet, ca un 
corolar luminos şi înalt al dorului din inimă.   

 
 Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară 
 „Sextil Puşcariu” 
 Cluj-Napoca, str. E. Racoviţă, 21 

                                                          
26 Şerban Cioculescu, Eminesciana, Bucureşti, 1985, p. 245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

