RODICA MARIAN

CONCEPTUL BLAGIAN AL ,,SOFIANICULUI”
LA EMINESCU

Matricei stilistice romanesti si determinantelor ei, dezvaluite in Eminescu,
i-am dedicat o analizd semanticd, concentratd, mai ales, pe structura orizontica a
yondularii” in Luceafirul' si a felului cum spatiul mioritic e patruns ,,pana la
saturatie de un sentiment al destinului™, care, mai mult ca in orice altd creatie
eminesciand, este complexul inconstient al singuratatii, revelandu-se in finalul
poemului ca o armonie a singuratatilor. Dezvoltdnd eseistic demonstratia
stilistico-filosoficd a lui Lucian Blaga, chiar dacd nu urmarea sentimentul
destinului, Irina Petrag® nota cu inspirati limpezime ca spatiul eminescian are o
,tensiune amelioratd de unduire”, orizont care nu este numai deschidere, ci
reinnoitd ,,cutremurare”. Aceeasi autoare duce mai departe observatia lui George
Popa (care admite si el o modalitate ,,ondulanta” de manifestare a spatiului
eminescian, nu matricial 1nsa, ci aldturi de alte modalitati), intuind intr-o poezie ca
Peste varfuri, cu peisajul ei ondulat, ,,0 impacare dincolo de legile diurne, oficiata
sub pavaza noptii”, si adauga cd pavaza este luna, ca astru ideal, ,,cu magnetismul
ei special si periodic”, sub care trdieste in general Eminescu (Calinescu): ,,El
locuieste §i vremuieste, am zice, in unda, fara inceput si fara sfarsit”; ,,Unda e cea
care se indeparteaza pentru a fi mai aproape”; ,,Unda” este cronotipul eminescian.
[...] »,Unda domina, astfel, pretutindeni in poezia eminesciand chiar si acolo unde
nu este numitd direct”.

Eminescologia contemporana si actuala, foarte dinamicd si plurivoca, este
oarecum rezervatd in fata unor sintagme blagiene ca ,,duhul eminescian” sau
»sufletul romanesc”, preferdnd sa ocoleascda sensul lor adanc derivat din teoria
matricei stilistice si inlocuindu-1, in cel mai fericit caz, cu substitute generalizante
sau descriptive ca ,reflectie si simtire”, care spun totusi altceva. Intr-o recent carte
a lui Stefan Munteanu, intitulatd Filosofia indiand si creatia eminesciand, se
conchide despre Luceafarul ca ,,marea creatie a lui Eminescu, cea mai incarcata de
reflectie §i simtire romaneascd, se explica cel mai bine prin sine” si ,,este mai putin
important ce alte corelatii pot fi stabilite™®. Din punctul nostru de vedere,

! Rodica Marian, Matrice stilisticd in ., Luceafarul”’, in ,,Steaua”, nr. 7-8, iulie—august 2000.

2 Lucian Blaga, Trilogia culturii. Orizont si stil. Spatiul mioritic. Geneza metaforei si sensul
culturii, Bucuresti, 1944, p. 320.

3 Un veac de nemurire, Cluj-Napoca, 1989, p. 34, 35, 36, 42, 43, 44.

* Stefan Munteanu, Filosofia indiand §i creatia eminesciand, Bucuresti, 1997, p. 105,

DACOROMANIA, serie noud, III-1V, 1998—1999, Cluj-Napoca, p. 243-250

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



244 RODICA MARIAN

mentalitatea creatoare din poem, fondul ideatic al variantei genuine si al textului
poetic integral au evidente confluente cu filosofia indiana, ceea ce nu inseamna
ca ,sufletul romanesc” nu isi pune amprenta pe insdsi substanta poemului.
Aceastd Ingemdnare este wuna dintre rezultantele demonstratiei noastre
semantic-textuale’ si ea a fost exprimati cu o impresionanta intuitie de Blaga insusi,
notand ca Eminescu a presimtit ,,0 secretd afinitate intre fondul dacic i modul
spiritului indic™®, inrudire de substrat asupra cireia se opreste si Cicerone Poghirc.

Despre categoria sofianicului s-a amintit rareori 1n exegeza moderna
eminesciand, totusi ea a fost recunoscutd ca o componentd a sintezei realizate in
poetica lui Eminescu, depasind imaginea omului contrariilor, cum spune Dan C.
Mihdilescu, enumerand printre valentele sintonice ale energiei spirituale
eminesciene: ,.capacitatea de absorbire a sofianicului si cea de esentializare a
teluricului; triirea integrald, angajand esenta fiintei s. a.””.

Determinanta sofianica din Luceafarul, ca descriere stilistica a fenomenului,
asupra cireia vom stirui acum, este surprinsa de Blaga in Spatiul mioritic: ,,in afara
de aceastd structurd orizonticd presimtim in opera lui Eminescu, mai rar
manifestatd ce-i drept, si determinanta sofianica. Luceafdrul are, nu numai prin
motivele de poveste, ci i prin toatd atmosfera sa, ceva din reflexele aurii ale
transcendentei coboratoare in lume. Luceafarul ca personaj e frate bun cu Eonii
intermediari intre cer si pamant, din sistemele gnostice. In prima forma a poeziei
Luceafarul, in prima incercare de poetizare si versificare a basmului, ce 1-a inspirat
pe Eminescu, Luceafirul este numit Eon. In finalul poeziei definitive personajul de
lumina rosteste, static transfigurat si dominator, ca o figura de arhanghel teocratic:
Traind in cercul vostru stramt/ Norocul va petrece,/ Ci eu in lumea mea ma simt/
Nemuritor si rece”. Exegeza blagiani se concentreazi in aceste afirmatii, pe care,
conform exigentelor demonstratiei pe text, vom incerca sa le argumentam.

Mai intai, In ordinea importantei, argumentul transcendentei coboratoare in
lume, care configureaza sofianicul ,,ca potentd creatoare a spiritualitdtii ortodoxe,
ca o determinanta stilistica inconstientd a culturii est si sud-est europene™. Aceastd
intelegere a sofianicului ca subiect de filosofie a culturii este o contributie blagiana
originala in contextul epocii'’, termenul insusi fiind imprumutat din istoria artei si
incarcat de alte semnificatii decat speculatiile ganditorilor rusi contemporani
(Floreski, Bulgakov), care ,,s-au lansat doar in speculatii metafizice cu privire la o
pretinsa existentd intermediara intre Dumnezeu si lume, careia i s-a dat numele de
Sfanta Sofia”'". Conceptul sofianicului blagian este in primul rind o determinanti

5 Rodica Marian, ,, Lumile” Luceafdrului, Cluj-Napoca, 1999, capitolul Mentalitate indica si
filosofie upanisadica in textul integral al poemului.

® Lucian Blaga, Mahatma Gandhi asa cum I-am cunoscut, in ,,Secolul XX, 1968, nr. 2, p. 20.

’ Dan C. Mihiilescu, Perspective eminesciene, Bucuresti, 1982, p. 10.

8 Lucian Blaga, Trilogia culturii ..., p. 323.

® Lucian Blaga, Spatiul mioritic ..., p. 237.

19 Ibidem, p. 218: ,Filosofie a culturii s-a facut adesea, si destul de fertild, in marginea
catolicismului si protestantismului, dar aproape deloc in marginea spiritualitatii ortodoxe”.

" Ibidem, p. 237-238.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



CONCEPTUL BLAGIAN AL ,,SOFIANICULUI” LA EMINESCU 245

stilistica, ca factor de prim ordin ce sta la temelia unui stil, a matricei stilistice, ca
un complex incongstient care-si consuma rostul In zona constiintei: ,,Sofianica e
pentru noi orice creatie sau existentd imaginara sau reald, care marturiseste despre
un torent de transfigurare transcendenta, pornit de sus in jos. Sofianica poate fi deci
o opera de arta, o idee speculativa, o traire religioasa, o imagine despre natura, o
conceptie despre un organism social, comportarea omului in viata cotidiana etc.
Toate aceste fapte sunt sofianice in masura In care ele ne reveleaza o transcendentd
cobordtd intr-un primitor receptacol '

Argumentele semantic textuale ale analizei noastre se pot concentra pe
aceasta idee a transfigurarii celor doi eroi pamanteni din poemul Luceafarul, care
devin, pe parcursul textului, nigte receptacole primitoare ale transcendentei, vizibila
pentru ei in acel demiurg plasmuitor de lumind, numit Luceafar, pe care-1
identifica, poate, cu un intermediar al efluxului divin ce se revarsa asupra
vremelniciei, ca acele statiuni creatoare de sine statatoare pe care transcendenta
coboritoare le lasd Tn urma sa si pe care Blaga le reliefeazd in comentariul
metafizicii sofianicului’’. Pamantenii se patrund pana la finele poemului de
atributele conexe ale luminii, luceferindu-se. Acest proces, numit hyperionizare de
Dan C. Mihiilescu' pentru a-1 caracteriza exclusiv pe Citilin, cel din finalul
poemului, este, din punctul nostru de vedere, o luceferire, pentru ca eroul poemului
este perceput de cei doi pamanteni numai in ipostaza de astru luminos, deci in
ipostaza textuald cu numele Luceafar. ,,Personajul de lumina”, cum ii spune Blaga,
bantuie visele si reveriile treze ale fetei de impdarat, imprimandu-i Incd de la
inceputul poemului aura unei aspiratii de neinteles, dar care-i depaseste conditia
spre ceva mai sus de sine. In schimb, ipostaza abstractd, numitd Hyperion, ii
ramane si ei, si lui Catalin, total inaccesibild, numele acesta fiind rostit in text
numai de Demiurg, iar apoi preluat de narator in secventa de sfarsit a poemului,
marcand astfel transformarea prin care trece ambivalentul Luceafar-Hyperion. De
la inceputul povestii si pand in scena finald a codrului luminat de lund, legatura
eroinei cu Luceafarul se consumd numai la nivelul privirii, reaparitia in text a
acestui nume (,,Ea Tmbatata de amor/ Ridica ochii. Vede/ Luceafarul ...”), dupa ce
naratorul il numise de doud ori Hyperion (,,Hyperion se-ntoarse ...”, ,,Hyperion
vedea de sus ...”), dovedeste ca abstractia hyperionica este inaccesibila celor doi
eroi pamanteni. Dar luceferirea lor este evident demonstrabilad in nivelul semantic
al textului, asa cum vom vedea.

Intr-o perioada mai nous, precaritatea iubirii Catalinei, frivolitatea sau duplicitatea
ei morala, sustinuta de critici ca G. Célinescu, O. Papadima, P. Constantinescu, iar mai
recent, pastrand-o In aceeasi zond depreciativd, Rosa del Conte si Svetlana
Paleologu-Matta, este contrazisa si se gasesc voci, precum cea a exegetului Th.
Codreanu, care acorda sentimentului Catélinei o gravitate intensiva: ,,patima femeii

12 Ibidem, p. 238.
3 Ibidem, p. 224.
4 Op. cit.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



246 RODICA MARIAN

atinge coarda cea mai inalti a lirismului eminescian”'®, sau ca aceea a filosofului
C. Noica'®, care reevalueaza personajul feminin al Luceafirului, acordandu-i
statornicie $i incredere senina in propensiunea spre nevoia de ideal; fata e chiar
,superior detasati”. In viziunea noastri eroina poemului are o dualitate
caracteristicd, dar si o anume complexitate. In ordinea de idei care ne intereseaza
aici, trebuie sd subliniem dedublarea ei intre starea de somn si cea de veghe;
paradoxal, inainte de cele doud vise si mai ales dupa ele, in fragmentul de text
numit confesiunea Catilinei, fata este mult mai patrunsd de dorul Luceafarului,
altfel spus dorul de absolut al sufletului ei avertizeaza asupra unei profunzimi, nu
lipsitd de neliniste si un oarecare tragism, pe care in vis nu o manifestd, acolo
chemandu-1 numai cu inima: ,,3i dor de-al valurilor Domn/ De inimé-o apuca”, sau
,Dar dacd vrei din inima/ Sa te-ndragesc pe tine”, iar refuzurile ei configureaza o
sigurantd neproblematicd. Cu totul altfel este portretul ei din secventa confesiunii,
insusi momentul intalnirii cu prima iubire ,reald” produce o tensiune care face
confesabild o mai profunda stare de suflet, fata dezvéluind ceea ce nu Intelesese In
vis, neputand suporta, nici acolo, intruparile peste fire ale astrului invocat, $i anume
faptul ca Luceafarul ,,0 urma adanc in vis/ De suflet sa se prinda”.

Astfel, in intreaga atmosfera a confesiunii, Catalina dovedeste ca a devenit un
receptacol primitor pentru o transcendenta coborata in lume, un halou sustinut de o
reald gravitate a limbajului, prefatat chiar de semnificativa replicé data lui Catalin:
»Da-mi pace, fugi departe — / O, de luceafdarul din cer/ M-a prins un dor de
moarte”. Aceastd intensitate extrema, cuprinsd in dorul de moarte, nu este numai
un superlativ absolut, ci conservd ceva din ambiguitatea proprie si limbajului
popular, moartea ca atingere a absolutului dorintei, ca o introspectie a sufletului
,tinzand spre anihilarea fiintei”'’. Luceaférul din cer, cu determinarea transparent
a apartenentei astrului la supraomenesc sau la divin, domind in acest moment
sufletul Catalinei, de care se prinsese adanc, urmand-o n vis. $i nu este de prisos
sd ne amintim, in acest context, cd o variantd a versiunii C a poemului se termina
cu strofa: ,,Traiti in cercul vostru stramt/ Si in favoarea sortii/ Cici ceea ce 1n suflet
simt/ E voluptatea mortii”, adica trairea extaticad a mortii poate fi o punte posibila
intre portretele semantice ale Catélinei si Luceafarului, personaje considerate
indeobste fundamental opuse. Insisi constructia poetica voluptatea mortii, glosata
de noi'® in marginea credintelor dacice sau a filosofiilor indice despre desavarsirea
vietii prin moarte si eliberare din nesfasirea ciclica a suferintei, poate fi apropiata
benefic de interpretarea sofianicd a Mioritei, cu emblematica apoteoza a mortii n
nunta, transfigurare in care Lucian Blaga vede ,aspectul elevat al unui act
sacramental [...], unire sacramentald cu o stihie a naturii”, iar ,moartea ca act
sacramental si natura ca bisericd sunt doud grave si esentiale viziuni de

15 Th. Codreanu, Dialectica stilului, Bucuresti, 1984, p. 266.

'S Sentimentul romdnesc al fiingei, Bucuresti, 1978, p. 100 — 108.

7 Marin Mincu, Mihai Eminescu. Luceafdrul, Bucuresti, 1978, p. 41.

'8 Rodica Marian, Felicia Serban, Dictionarul Luceafdrului eminescian, Cluj, 2000, p. 123.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



CONCEPTUL BLAGIAN AL ,,SOFIANICULUI” LA EMINESCU 247

- ISR I) . ~ .. o o
transfigurare ortodoxd a realitdtii” . Bineinteles, filosoful culturii adaugd ca

sofianicul constituie determinanta stilisticd cea mai caracteristica a vietii spirituale
ortodoxe si, dincolo de dogma, ,,0 determinanta ipostaticd de mari posibilitati,
creatoare inca, a spiritualitdtii populare din estul si sud-estul european”.

Dorul de moarte reapare apoi in confesiune sub forma farmecului de
neinteles al noptilor fetei, acel farmec sfant contrapus zilelor pustii. De-ar fi si
numai aceasta expresie, farmec sfant, si tot ar fi suficient pentru a caracteriza, in
momentul de profunda introspectie al confesiunii, elanul sufletesc 1nalt al eroinei,
luceferirea ei. Farmecul sfant ne apare chiar ca un corelativ al acelui farmec
dureros de care vorbea T. Vianu®, atat de caracteristic lui Eminescu, chiar daca
exegetul insistd asupra precaritatii sufletesti a Catalinei; credem aceasta tocmai
pentru ca farmecul sfdnt al noptilor fetei provine din integralitatea primei dorinte,
dor al inimii si al sufletului totodatd, din desavarsirea nedisociatd si infioratd a
preinitierii in iubire, cand asteptarile stau sub semnul absolutului, la fel cum doru!/
de moarte se indreaptd spre absentul si departatul /uceafar din cer, amplificand
dureros triirea sufleteasca a eroinei. Trebuie s remarcam aici un fapt textual care
sustine ceea ce am numit paralelismul de atitudine finald a celor doi pamanteni,
adica luceferirea lor, §i anume ca lexemele farmec si durere apar in poem numai in
confesiunea Catélinei si in replica finald a lui Catilin, segmente de text in care se
regasesc si alte similitudini tulburatoare, marturisind despre patrunderea sofianica a
luminii de sus in receptacolul primitor al lumescului. In genere, nu s-a vizut o
anume comuniune intru dorul lor de absolut, diferit directionat, dar analog in
aspiratia acelui mai sus de sine, pentru a proteja si perpetua acel farmec misterios
(,,farmecul lumii reci” la Catilin), despre care replicile lor marturisesc in text.

Receptarea transcendentei in confesiunea Catalinei este compusa din doud
atitudini ale acesteia, eroina intuind, in zbuciumul ei sufletesc, cum am aratat
alteori, cu multe argumente, cele doua ipostaze textuale ale Luceafarului-Hyperion.
»Luceste c-un amor nespus/ Durerea sd-mi alunge/ Dar se inaltd tot mai sus/ Ca sa
nu-1 pot ajunge” cuprinde, in limita legaturii prin privire dintre fatd si idealul ei de
lumina datitoare de sens, toatd dragostea alindtoare a Luceafarului, precum si
predictia destinului simbolic al imposibilului atingerii, din perspectivd umana,
dintre trdirea omeneascd a sentimentului si contopirea lui cu transcendentul.
Aparent, ar parea ca avem aici in ,,Dar se inaltd tot mai sus/ Ca sa nu-l pot ajunge”
o traire a abisului de netrecut dintre om si transcendenta, o suferintd aproape
tragica a departdrii, chiar o disperare in fata cerului de neajuns, despre care insusi
Blaga spune cd sunt trasdturi stilistice permanent prezente in spiritualitatea
goticului. Numai ci primele versuri ale strofei citate atestd tocmai gratia pornita
din inalt, o gratie intensa, binevoitoare: ,,Luceste c-un amor nespus/ Durerea sa-mi
alunge”. Catalina simte, asadar, o certitudine sofianica in legatura cu transcendenta
care coboara din proprie initiativa, ca intr-un receptacol pe care vrea sa-l patrunda.
Ea beneficiaza de o linistitd incredere in intentia plind de iubire transmisa spre ea

' Lucian Blaga, Spatiul mioritic ..., p. 234.
0 Eminescu, lasi, 1974, p. 68.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



248 RODICA MARIAN

de stalucirea astrului, ca si cum ,,un reflex de eternitate s-a coborat asupra” ei, cum
inspirat se exprima Blaga despre figurile artei bizantine.

Catalina pare mai curand senind in toatd desfasurarea poemului, intr-un fel
apropiat de ceea ce a intuit C. Noica, deschisa cu statornicie spre necesitate, sigura
si 1n intuirea celei de-a doua fete a Luceafarului, ipostaza hyperionica inaccesibila
el prin insasi natura sa increata, dar presimtita, putem spune, sofianic, prin forta de
introspectie pornita din Tnalt, a carei receptacol ingenuu este chiar fiinta
pamanteascd a fetei, pentru cd in sofianic intelepciunea divind coboard in
vremelnicie: ,,Patrunde trist cu raze reci/ Din lumea ce-1 desparte .../ In veci il voi
iubi si-n veci/ Va raimanea departe ...”. Imaginea vizualizatad a patrunderii dintr-o
altd lume, o lume ce-l desparte de ea, atestd chiar, ni se pare, o viziune
spectaculoasa a puntii coboratoare dintre lumi, asa cum este ea conceputa de Blaga,
comentand gandirea ruseascd a intermedierii realizate intre Dumnezeu si lume de
natura primard, numitd Sofia: ,,Sofianica, adica profund adecvatad duhului ortodox,
este aceastd punte, indeosebi fiindcad ea este aruncatd peste abis din initiativa
transcendentd”'. Asa cum incd de la inceputul poemului Luceafirul asteaptd,
acum, in perspectiva vizuala a confesiunii, el patrunde din acel tot mai sus care-1
desparte de ea, dar patrunderea lui este tristd, dovedind un presupus regret.
Modalitatea depasirii departelui sunt razele reci, si ele stau, cum s-a spuszz, intre
cele doua lumi. Insesi chemarile-invocatii ale Catilinei au reiteratd, si in magia
visului si in starea de gratie ,,imbatata de amor”, formula: ,,Cobori in jos, luceafar
bland,/ Alunecand pe-o raza ...”, dovedind, inca o data, limitarea contactului dintre
Catalina si Luceafar in cAmpul privirii.

Cat despre repetarea implacabilului in veci ... si-n veci, care conditioneaza
iubirea profunda si inalterabild cu vesnica departare, am putea sustine ca ea releva
o surprinzatoare intelepciune, daca o privim dincolo de aspectul ei de reactie in fata
imposibilului. Din nou, gdsim un posibil sprijin In comentariul blagian de filosofie
a culturii ortodoxe, unde: ,,Sofia este ordinea si intelepciunea divina, care coboara
in vremelnicie, ficandu-se vizibila si imprimandu-se materiei”>. Asadar, Citilina,
cea lipsita total de profunzime, cum o vede criticul Edgar Papu, rosteste o sentinta
de o grava implicare In eternizarea iubirii ca ardere sufleteasca, cea protejata de o
departare de neatins, potrivindu-i-se tocmai categoria ,,departelui” eminescian, atat
de bine surprins de acelasi critic**. O data luceferita, Catalina se patrunde astfel, in
relatia ei cu Luceafarul, de dupa hierofaniile esuate ale viselor, de efectul sofianic
al Intelepciunii divine, dar si de distanta ce-i este necesara sentimentului pentru a
deveni de-o intensitate dureroasd. Durerea este deci starea cea mai adanca a
indragostitei de absolut, in sensul unui departe de neajuns, dar stralucirea astrului
iubitor pare s-o pund pe fatd, asa cum am precizat deja, In postura omului din

2! Lucian Blaga, Spatiul mioritic ..., p. 228.

22 D. Irimia, Limbajul poetic eminescian, lasi, 1979.

2 Ibidem, p. 224.

4 Edgar Papu, Lumini perene, Bucuresti, 1989, p. 29 — 49.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



CONCEPTUL BLAGIAN AL ,,SOFIANICULUI” LA EMINESCU 249

conceptul sofianic al ortodoxiei, aflat ,,in fata unui Dumnezeu plin de initiative
ocrotitoare”’: ,,Luceste c-un amor nespus/ Durerea sa-mi alunge”.

Reaparitia durerii in limbajul lui Catalin, cel din finalul poemului, dupa
implinirea orei de iubire atat de mult doritd de Luceafdr, desi neasteptatd, face
dovada semantica cea mai sigurd cd acest personaj, aparent atdt de precar si de
superficial la prima sa ivire in text, s-a contaminat de dorul departarii si de
propensiunea spre absolut. Rezonantele din confesiunea Catilinei sunt transparente
si impresionante: ,,Si deasupra mea ramai/ Durerea mea de-o curma” sau ,,Cu
farmecul luminii reci/ Gandirile strabate-mi”. Ipostaza tanarului din codru, numit
initial Catalin, transfigureaza datele departelui de neatins, reconsiderandu-1 intr-un
mai sus de sine, in statornicia nemarginirii din limita unei vieti omenesti: ,,Caci esti
iubirea mea dentai/ Si visul meu din urma”. Farmecul sfant din noptile Catalinei se
transfera in farmecul luminii reci, grup nominal mai complex, dar si mai ldmuritor.
Alinarea este implorata sd vina si sa strabata prin farmecul iubitei, sub ai cérei ochi
senini se asaza un cuceritor inrobit de o innoitd noapte de patimi, invins de dorul
sufletului luceferit al aceleia careia i prezisese ca va pierde visul de luceferi.
Lumina rece trimite evident la Luceafar, la nimbul rece al nemuririi lui, asa cum
focul din privire al Luceafarului indragostit a fost preluat in noaptea de patimi,
atestdnd o conexiune semantica, destul de obscurizata de desfagurarea alegorica a
poemului. Faptul ca, la un moment dat al conceperii poemului, In versiunea C
existd o variantd in care luceferirea finald a Iui Catilin nu se rezuma la
contaminarea cu sufletul luceferit al fetei, ci se aduce marturia textuala directa a
participarii salvatoare a Luceafarului nsusi, este trasatura stilistic-sofianica cea mai
elocventa : ,,Cu farmecul luminii lui/ Gandirile strabate-mi/ Revarsa linistile lui/ Pe
noaptea mea de patimi”.

Prin 1nsdsi organizarea sa textuald sub forma unei implorari, aceasta ultima
replica in text a lui Catalin, care ramane fara raspuns din partea eroinei poemului,
lasa suspendatd in text probabilitatea ca [lumina rece ori linistea de veci — obiecte
ale rugii — sa depaseasca pragul unei sperante nesigure. Asa cum am aratat alteori,
extatica declaratie a lui Catalin produce un complex paralelism cu fragmentul de
text care cuprinde marea cerere a Luceafarului catre Parintele sau divin,
determinand similaritdti semnificative Intre posturile lor. Amandoi, in momente
cruciale ale devenirii spre implinirea dorita, implora ceva definitiv: intoarcerea in
haos — sete de repaos (Luceafarul), liniste de veci — farmecul luminii reci (Catalin).
Luceafarul cere o alta soarta in schimbul nemuririi, fara si stie, in acel moment, ca
era si va ramane Hyperion, avand in sine o intreaga lume si fara sa banuiasca ca,
dupa implinirea orei de iubire, durerea si patima persistd si-si cer in continuare
alinarea. Sofianica ne apare atitudinea lui Catalin, care vrea sa vesniceasca norocul
instabil din iubirea dintdi pana in visul din urma. E/ este cel care, dintre cei doi
copii, spera, cere si implora si dupa presupusa satisfacere a dorului din inima, ceea

% Lucian Blaga, Spatiul mioritic ..., p. 228.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)



250 RODICA MARIAN

ce imprimd rugii sale o evidentd neliniste, o incertitudine aproape dramatica.
Tonalitatea nesigurantei dezvdluie un Indrigostit nefericit, iar insistenta si
varietatea verbelor la imperativ (strabate-mi, revarsd, ramdi) din invocatia sa
adoratoare impun o viitoare Tmplinire sub auspiciile mai inalte ale farmecului
luminii Luceafdrului, ca o noua chemare a absolutului. Aparent inexplicabila,
patetica declaratie a celui care parea un cuceritor sigur de sine, increzator in
virtutile Tmplinirii din ora de iubire, prezicandu-i Catalinei ca va pierde visul de
luceferi, ni-1 dezvaluie, in final, supus de misterul materializat in ochiul negrait de
dulce al iubitei, ceea ce-l ridicd, dupa un comentator, la nivelul astral al
Luceafarului®. Trebuie si remarcam aici ¢, in decursul conceperii poemului, sunt
in variante versuri tulburdtoare care descriu, incd la prima aparitie In text a
personajului, devenit numai in textul definitiv al poemului ,,viclean copil de casa”,
tocmai dorinta de vesnicire la scard umana a iubirii: ,,51 dulce este si nespus/ Astfel
ca sa ramaie [...] As vrea sd nu ma mai destept/ Din fericirea-adanca”.

Coreland cele trei replici din secventa de sfarsit a poemului, fiecare ramasa
fara raspunsul asteptat de la cel cdruia 1i fusese adresatd, putem observa ca
probabila Tmplinirea a norocului este incerta. Catalin ii inchina copilei cucerite o
patetica cantilend de iubire, iar ea se intoarce spre Luceafar, fara sa-i raspunda,
implorand de sus lumina binecuvantata asupra norocului sau, pe care-l simtea, deci,
implicit, nedeplin, nestatornic. La randu-i, Luceafarul nu-i raspunde ei, ci lor:
,Norocul [in variante, iubirea] va petrece”.

Cei doi pamanteni implora n atitudinea hotéaratoare a ultimelor lor aparitii in
text o lumina datatoare de sens, dincolo de reinstalata separare a posibilului real de
imposibilul ideal. Sansa eventualei permanentizari a farmecului luminii reci sau a
luminarii norocului trece prin intuitia comuna a Inaltarii privirii mai sus de sine, in
intdmpinarea transcendentei cobordtoare in lume. Luceferirea lor ar tinde spre
limanul pacii interioare, desi parcurge nelinistea si poate tensiunea asteptarii si nu
are deplina seninanate a ataraxiei din solutia hyperionica a retragerii in nonactiune
si impasibilitate. £/ din cei doi tineri singuri se plaseaza infiorat sub raza ochiului
senin al iubitei, in care se rasfrange un ideal al iubirii de-o viatd, ea confirmand
prin ridicarea ochilor spre Luceafar nevoia implinirii dorului din suflet, ca un
corolar luminos si inalt al dorului din inima.

Institutul de Lingvistica si Istorie Literard
,,Sextil Puscariu”
Cluj-Napoca, str. E. Racovita, 21

2 Serban Cioculescu, Eminesciana, Bucuresti, 1985, p. 245.

BDD-A1900 © 1998-1999 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)


http://www.tcpdf.org

