Le mythique et le mystique — deux dimensions de la
création lyrique de Lucian Blaga

Mihaela BACALI

Die folgende Arbeit versucht, die Verflechtung dieser beiden Begriffe hervorzuheben. Der
Mythos und das Mystische haben als gemeinsamen Ursprung die antiken Mysterien. Im
Laufe der Zeit wurden ihnen unterschiedliche Bedeutungen zugeschrieben, je nach Epoche
und Denkrichtung. Mythos und Mystisches versuchen, auf existenzielle Fragen zu
antworten, sie sind Ausdruck der Eden-Nostalgie und der Uberzeugung, dass es jenseits
dieser materiellen Welt noch etwas Anderes gibt. Die Dichtung ndhert sich der beiden
Konzepte dadurch, dass sie auch eine Schopfung des menschlichen Geistes ist, die eine
Abwendung von der konkreten Welt und damit eine Zuwendung zu der inneren
Unendlichkeit voraussetzt. Der Dichter ist ein Visiondr, er hat Zugang zu den tiefen
seelischen Realitditen, zum archetypalen und mystischen Bereich, der durch das Mythische
und die Mystik zum Ausdruck kommt. Blagas Dichtung ist eine Veranschaulichung der
gemeinsamen Funktion beider Begriffe. Sie beruht, wie auch sein restliches Werk, auf die
Idee des Mysteriums und dufert sich auf formaler Ebene durch ein Netz von Bildern,
Metaphern und Symbolen: vor allem das Licht, die Dunkelheit, das Schweigen, der Schlaf-
Dabei geht es um ein authentisches mystisches Erlebnis, gleichzeitig aber auch um einen
mythische Denkweise. Die meisten dieser Elemente kommen in dem Gedicht Eu nu strivesc
corola de minuni a lumii (in etwa: Ich zerdriicke nicht die Wunderbliitenkrone der Welt)
vor, sie durchdringen jedoch die gesamte Lyrik Blagas. Zudem gibt es in seiner Dichtung
eine Reihe mythisch-mystischer Elemente, darunter auch spezifisch rumdnische, und, davon
ausgehend, eine gewisse Mythisierungstendenz.

Stichwérter: Rumdnische Literatur, Lucian Blaga, Dichtung, Mysteriums

L’ceuvre littéraire est un vaste systéme de signes qui se créent et se re-créent
continuellement a travers les yeux de celui qui essaie d’y pénétrer. Elle est en
méme temps miroir, reflétant la personnalité de 1’auteur, dans toute sa complexité.
Quelquefois le lecteur s’y retrouve, comme participant direct a ce travail de
recréation du monde qui est toute ceuvre artistique.Ainsi on va essayer d’entrer
dans I’univers poétique de Lucian Blaga, en utilisant comme clés deux concepts: /e
mythique et le mystique, vus comme dimensions essentielles de celui-ci, et se
constituant comme deux facettes inséparables d’un seul état d’esprit qui ordonne
des valeurs ,, numineuses ”’(G. Durand)'.

Notre démarche est issue du constat de la ressemblance phonétique des deux
mots. On s’est demandé si, en dehors de celle-ci, il n’existe pas aussi de traits

! Gilbert Durand, Figures mythiques et visages de I’eeuvre, L’Ile verte, Berg International, 1979,
p- 159.

341

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



sémantiques communs. Petit a petit, aprés un travail de recherche, on a découvert
que les deux notions ont beaucoup de points communs, méme si, au début, du fait
de la séparation nette, créée par le christianisme, entre le monde paien et le monde
chrétien, toute approche semblait vouée a I’échec.

D’abord, au niveau de la structure profonde, sémique des mots, on a décelé un
noyau commun, spécifique pour la notion de sacré: c’est le ,,mystére”. L une des
idées-force de I'ccuvre de Blaga est justement celle-ci. ,,L’homme devient
véritablement homme au moment o il se situe dans 1’horizon du mystére”>.

Les mythes et la mystique sont des tentatives de s’approcher de ce mystére
existentiel et de répondre aux questions fondamentales qui ont préoccupé 1’homme
primitif mais qui préoccupent aussi I’homme civilisé: qui est-il?, quels sont le réle
et sa vocation dans le monde?, qu’est-ce qu’il y a au-dela de ce monde sensible?
Les deux attitudes supposent la méme quéte de I’absolu. Le poéte, le mage, 1’ascéte
commencent leur voyage vers ’origine par ,,un déréglement de tous les sens” qui
suppose un intense travail d’intériorisation. Ils quittent le monde extérieur pour
entrer dans I’infini intérieur, afin de retrouver ce noyau divin qui existe, caché,
dans chacun de nous. Si la premiére étape de cette re-conquéte est celle-ci, la
deuxieéme est celle de la ré-configuration du monde intérieur, en fonction des
valeurs nouvellement découvertes.

Les mythes, mais aussi la mystique, comme courant de pensée religieuse,
représentent donc des modalités de connaitre, de participer a la vie de ['univers,
pour I’homme, en tant que ,roseau pensant” (Pascal). En s’interrogeant
continuellement sur sa destinée cosmique, I’homme se dirige vers un au-dela qui
puisse étre une réponse a ces questions. La conscience d’en venir et d’y revenir
aprés la mort, le font éprouver souvent cette ,,nostalgie du Paradis”, présente
autant dans les mythes que dans la mystique. Ils contiennent le méme archétype:
celui du désir de , ré-intégration dans le Paradis originel’”” et essaient de
renouveler ,,un temps mythique ou I’homme communiquait directement avec les
dieux célestes”.

Déchiré entre ces deux tendances qui existent en lui, le plaisir de vivre
pleinement, dans /’immanent, et la conscience d’appartenir toutefois & un autre
monde, celui de la réalité transcendante, ’lhomme se retrouve quelquefois seul,
recherchant une divinité souvent absente. Sa quéte peut se manifester sous maintes
formes, dont on pourrait en déceler au moins deux. Une attitude de type
Prométhée, propre aux mythes, mais aussi a la poésie (comme nous allons
démontrer) par laquelle i/ (le poéte, le mage, le prophéte) se fait ,, voleur du feu”,
c’est-a-dire accéde a la connaissance, disons par effraction, en enfreignant les

? Lucian Blaga, Geneza metaforei si sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru literatura
universala, Bucuresti, 1969, p. 280.

3Arthur Rimbaud, Lettre du voyant, en Horia Lovinescu, Rimbaud, Editura Univers, Bucuresti,
1981, p. 29.

4 Mircea Eliade, Images et symboles, Editions Gallimard, Paris, 1989, p. 234.

5 Ibidem, p. 235.

342

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



régles, les codes, etc. Un autre type d’attitude serait celle de la mystique, intégrant
I’expérience christique, a travers laquelle I’homme attend patiemment et
humblement la révélation. On voit donc que la méme aspiration de connaitre
pourrait donc se manifester de maniéres tout a fait différentes, voire opposées.

Ce qui rapproche la religion, la philosophie, 1’art et surtout la poésie, est
I’intention de dévoiler I’unité et le sens ultime de 1’existence, confrontée avec le
mystére existentiel. En tant que visions sur le monde, les mythes et la mystique sont
des essais de répondre a 1’énigme de la vie et de la mort.

Mpythique et mystique — définitions et acceptions

Pour pouvoir soutenir I’hypothése dont on part — celle que 1’ceuvre poétique de
Lucian Blaga est un vaste réseau de signes qui ont dans la structure de profondeur
des mythes et qui, peut-tre, plus profondément encore, supposent une attitude
mystique, on va essayer de définir, trés brievement, ces deux concepts et voir
comment ils fonctionnent souvent ensemble.

D’abord on doit mettre en évidence la complexité et la richesse culturelle des
deux notions.

Le mythe est apparu probablement, au moment ou ’homme primitif, confronté
a des réalités qu’il ne comprenait pas, a essayé d’y trouver une explication. C’est
pourquoi le premier sens a été celui de ,,fable”, (gr. mythos), donc , récit,
création”, opposé a ,réalité”. Avec le temps, le terme s’est enrichi d’une
multitude de sens et d’acceptions, ce qui fait qu'un chercheur comme V. Kernbach
ait recensé environ 500 définitions.® En effet chaque période, chaque courant de
pensée a essayé de définir le mythe conformément a son systeme de réflexion.

Si, au début, il a été créé dans un , cadre mystique’”, étant une |, histoire
sacrée” qui contenait une révélation ayant eu lieu , dans le temps sacré des
commencements, (in illo tempore)’, ultérieurement ce matériel est incorporé soit
par des religions, soit par les arts, soit par 1’ethnologie.

Peu a peu, le mythe est devenu une forme ouverte, susceptible de continuels
changements. Par sa survivance a-temporelle, il continue a exister, méme dans les
sociétés modernes, a moitié laicisées, se manifestant comme une nécessité de
,mythiser”. ,,Toute étape historique, quelque réaliste qu’elle soit, posséde dans sa
structure concréte une dose de fantaisie mythique, qu’elle met en valeur
directement ou indirectement, d'une maniére implicite ou explicite”'’.

A son tour, la notion de mystique est extrémement riche en sens et en formes et
comporte, elle aussi, de multiples acceptions.

® Victor Kernbach, Miturile esentiale, Editura stiintifica si enciclopedica, Bucuresti, 1978, p. 5.

7 Ibidem, p. 7.

8 Mircea Eliade, Mpythes, réves et mystere, Editions Gallimard, 1957, p.21.

? Ibidem, p. 21.

""Romulus Vulcinescu, Mitologie romdnd, Editura Academiei Republicii Socialiste Romania,
1987, Bucuresti, p. 33.

343

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



Toujours d’origine grecque, le verbe ,,myo” avait le sens de ,, fermer les yeux,
boucher les oreilles, initier dans un culte secret” et a donné les noms ,, mystes”,
initiateur ou initié aux mysteéres, c’est-a-dire aux ,,mysterion”, qui étaient des
cérémonies religieuses consacrées a des déesses comme Déméter ou Perséphone,
sa fille, et la femme de Pluton'.

En effet la mystique est devenue avec le temps un courant de pensée religieuse
et une maniére personnelle de rechercher la divinité, qui revét quelquefois des
formes extrémes, souvent bannies par les pratiquants ordinaires qui ne
comprennent pas ’intensité de I’expérience mystique. C’est pourquoi 1’Eglise,
comme institution, a eu une attitude de réserve a propos des mystiques, dont les
expériences échappaient a tout contrdle, a toute regle.

,,La voix mystique n’est accessible qu’a un tres petit nombre de ceux qui se sont
sentis appelés et ont répondu a cet appel”'?, elle suppose un long travail d’ascése et
d’intériorisation, au bout duquel ’homme (le saint) est censé de rencontrer Dieu.

Pour I’un des grands mystiques de la littérature chrétienne, Denys 1’ Aréopagite,
I’essence de I’expérience mystique est la connaissance de Dieu et 1’union avec
Celui-ci. On y aboutit en parcourant une ,, montée” spirituelle, a travers laquelle on
quitte ,,tous les échos et les mots célestes” pour pénétrer dans , les ténebres
divines” ou ,,siége Dieu”qui est en fait ,, une lumiere 3,

Un autre représentant du courant mystique dans la religion chrétienne a été le
théologien Grégoire Palamas qui a introduit le terme d’hésychasme (du grec.
,,hesychia”) — mot qui traduit I’état d’esprit propre a ce genre d’expérience, qui se
fonde sur la paix, [’harmonie, la sérenité, caractérisant I’état de grace.

Durant le temps, le terme a acquis deux acceptions, dont I’une s’apparente au
domaine du sacré, et I’autre a celui du profane. Par ailleurs, sur le plan de la
littérature, la mystique a engendré une diversité de formes. En commengant par des
poemes médiévaux (Jean de la Croix, Angélus Silésius, Thérése d’Avila) jusqu’a
des poctes modernes qui cultivent volontairement le mystére, et qui utilisent des
symboles et des métaphores qui se rapportent facilement a ce genre d’expérience, il
y a toute une littérature mystique qui célébre ,, le silence, la nuit, la passivité """,

Le mythe représente donc une réalité fondamentale de la culture humaine qui a
une dimension temporelle, étant paru a I’aube de la civilisation et de la spiritualité
humaine, mais qui est devenu avec le temps une forme ouverte, susceptible de
continuels renouvellements. Il exprime une forme primaire de religiosité et contient
des rudiments de sacralité, alors que la mystique représente un type d’expérience
religieuse d’une intensité particuliére. Toutefois, tous les deux cultivent le mystére
et ont engendr¢ une diversité de formes littéraires.

""V1adimir Lossky, Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, Editura Anastasia, 1991, p. 33.

'2 Jacques Brosse, Les maitres spirituels de I’humanité, Larousse, 1998, p. 102.

'3 Sfantul Dionisie Areopagitul, Opere complete, Teologia misticd, Editura Paideia, Bucuresti,
1996, p. 247-248.

' Joséph Beaude, La mystique, Les Editions du cerf, 1990, p. 20.

344

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



On pourrait remarquer le fait que, si au début, les deux termes, le mythique et le
mystique ont été utilisés dans un cadre commun, il s’agit des mystéres antiques,
ultérieurement ils ont pris des directions apparemment différentes.

Mythes, mystique, poésie

La poésie est plus proche que n’importe quel art du mythe et de la mystique.
Qu’est-ce qu’il y aurait de commun entre ces trois fagons de voir le monde,
apparemment si différentes?

Tout d’abord on pourrait dire, en reprenant une idée-force sur laquelle se fonde
toute la création de Blaga, que ce qui est propre a I’homme est le fait d’étre
toujours, de se situer ,,dans [’horizon du mystere.” Comme nous avons affirmé ci-
dessus toutes ces manifestations de la personnalité créatrice de 1’homme (les
mythes, la mystique aussi, dans la mesure ou elle se manifeste comme productrice
de formes littéraires) et la poésie sont des essais de pénétrer au-dela de toute réalité
sensible, de rechercher I’invisible, I’impalpable, le noyau absolu du mondé.

Par ailleurs, la poésie, comme la mystique, implique un état de grace.
Semblable au prétre, au prophéte, a I’ascéte, le poéte doit avoir acces a 1’énergie
divine. Il doit se faire ,,voyant” par ,,un long, immense et raisonné déreglement de
tous les sens”, en expérimentant ,,toutes les formes d’amour, de souffrance, de
folie”", comme une ,, ineffable torture”, i travers laquelle il devient , le grand
malade, le grand criminel, le grand maudit et le supréme Savant”. 1l arrive ainsi a
,'Inconnu.” C’est une forme d’expérience totale qui ressemble beaucoup aux
épreuves et aux tortures de I’expérience mystique décrites par Mircea Eliade, a la
suite desquelles on devient chaman, guérisseur, magicien, extatique. Tout comme
le poéte dont parle Rimbaud, le mystique éprouve souvent une ,, crise profonde qui
touche parfois aux confins de la folie”'°.

Le poéte, tout comme le mystique, vit intensément, a une perception sensorielle
hors du commun, et il arrive souvent qu’il soit pris par un fou. En réalité cette folie
lui révéle ,, certains aspects de la réalité, inaccessibles au reste des mortels T
tout cela vient s’ajouter la conscience d’étre un ,,élu”’. Cette conscience fait de lui
,,le poete maudit”, et pour le mystique, le rend capable d’endurer des souffrances
impossible a supporter pour la majorité¢ des gens, a travers lesquelles il se sentira
,mort et ressuscit¢”, mais il naitra vers une autre existence qui dépassera cette
existence physique. C’est justement le type d’expérience dont parle Rimbaud, par
laquelle le poéte devient voyant.

Une autre caractéristique de la poésie qui la rapproche, cette fois-ci plutdt du
mythe, c’est qu’elle contient des archétypes. ,, Tout grand poéte refait le monde” en
le re-créant d’une perspective nouvelle. 11 nie le passé, il nie aussi le temps,
I’histoire et il se rapporte a 1’origine ,,comme s’il assistait a la cosmogonie”,

'S Horia Lovinescu, op. cit. , p.29.
'8 Mircea Eliade, Mythes, réves et mystéres, Gallimard, 1957, p. 102.
7 Ibidem, p. 103.

345

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



,,comme s’il était contemporain du premier jour de la création”'®. Par cela la poésie
reprend et prolonge le mythe.

La fonction mythologique de la poésie se manifeste pleinement a tous les
niveaux du texte: au niveau sémantique mais aussi au niveau formel.

Selon les structuralistes, la poésie est pareille au mythe: tous les deux sont
discours, étant donc des systémes sémiologiques. En définissant la poésie comme
stratification complexe de niveaux, Wellek et Warren la considérent comme la
représentation d’un axe composé des termes: image, métaphore, symbole, mythe ou
le dernier est le centre, le noyau'.

Ayant aussi une base linguistique, le mythe devient donc poésie. Il fonctionne
de maniére a transfigurer la réalité en image poétique, par 1’effort du créateur de
sublimer, de passer du concret a 1’abstrait, du particulier au général.

La relation entre le mythe et I’ceuvre poétique est si étroite que, pour citer Mikel
Dufrenne ,,chaque grande ceuvre est un mythe, le développement d’un symbole
dans un monde™.

Ce qui crée un lien trés fort entre le mythe et la poésie c’est ,,la prégnance
symboligue™'. De méme, pour Lucian Blaga le mythe devient la derniére étape de
la représentation symbolique. ,,Tous les mythes veulent étre des révélations du
mystére. Ayant comme instrument de la pensée 1’analogie, propre aussi a la
métaphore, il parcourt le chemin du minimum analogique au maximum analogique,
imaginaire™*.

Les structures mentales de la pensée poétique supposent donc cette échelle des
termes: image, métaphore, symbole, mythe. Beaucoup d’écrivains arrivent non
seulement a utiliser les mythes anciens mais aussi a créer des mythes. Ils
deviennent délibérément des ,, créateurs de mythes ™.

On pourrait considérer Lucian Blaga un ,, créateur de mythes”. 11 réussit a ré-
structurer le monde a travers son ceuvre. Celle-ci devient un mythe poétique
constitué par des symboles représentant les parties d’un tout et qui ont comme
,,code archétypal” 1’'idée de mystere. La réalité reste pour lui caché au sein de la
métaphore. Il y a, selon Blaga, deux types de métaphores: ,,plasticisantes”, ,,issues
de I’incongruité fatale entre le monde concret et le monde des notions abstraites” et
,révélatrices” qui sont destinées a faire ressortir ,,quelque chose qui est caché”,
susceptibles de ,,révéler un mystére par les moyens qui nous sont donnés par le
monde concret”. Si les premiéres n’enrichissent pas le contenu du fait auquel elles
se référent, les deuxiémes, au contraire, apportent une signification nouvelle®.

18 Ibidem, p. 36.

19 René Wellek, Austin Warren, Teoria literaturii, Editura pentru literatura universala, Bucuresti,
1967.

2 Mikel Dufrenne, Poeticul, Editura Univers, Bucuresti, 1971, p. 46.

2! Gilbert Durand, op. cit., p. 34.

22 Lucian Blaga, Geneza metaforei si sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru literatura
universala, Bucuresti, 1969, p. 291-293.

2 Northrop. Frye, Anatomia criticii, Editura Univers, Bucuresti, 1972, p. 149.

?* Lucian Blaga, op. cit., p. 276-280.

346

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



Par la métaphore et par le symbole, I’homme essaie de corriger cette dualité qui
lui est propre, I’existence matérielle, charnelle, et en méme temps le fait d’étre
situ¢ dans I’horizon du mystere, cette tension fondamentale de 1’étre, vivant
continuellement entre ,, mystere” et ,,révélation”. Le ,, mode métaphorique”, tout
comme , la conscience symbolique” deviennent donc les ,,symptomes d’'une
permanence temporelle”™.

Le mythique et le mystique dans I’ceuvre lyrique de Blaga

Les deux concepts étudiés se retrouvent dans 1’univers lyrique de Blaga, comme
deux étapes de 1’expérience spirituelle. Au niveau de la réalisation formelle, ils se
déploient comme un tissu de signes, vaste architecture créée par des images,
métaphores, symboles, tandis qu’au niveau sémantique, de la structure de
profondeur, ils soutiennent 1’idée de mystére. En effet toute I’ceuvre de Blaga se
fonde sur ce concept-clé qui définit pleinement sa vision philosophique et lyrique.

Etre situé dans ’horizon du mystére est propre a I’homme, divisé dans sa
substance. Si le corps, le charnel, est marqué par la finitude, I’ame tend toujours
vers un au-dela situé au niveau de la transcendance et qui puisse représenter
I’éternel. Au mystére existentiel s’associent chez Blaga deux autres idées-force de
sa pensée. La premiére serait celle de la séparation du monde dans un territoire des
,,actions empiriques”, de ,, [ utilité prosaique”, et un autre du mystere, qui stimule
dans I’homme ,, les plus importantes facultés spirituelles de la connaissance.” Une
deuxiéme serait celle que le destin spécifique de I’homme consiste dans le
dépassement du monde réel, concret, et 1’aspiration vers le monde fascinant du
mystére’.

En effet le monde est pour Blaga fait de signes et d’énigmes impossible a
déchiffrer et se constitue comme un réservoire qui cache les profondeurs, les
archétypes, les mythes. L’homme vient au monde pour chercher a dévoiler ce
mystere. L’attitude de Blaga n’ést pas celle prométhéenne, audacieuse, par contre il
n’ose lever le voile. Entre le Mystere et la Révélation, le poéte préfere ne pas forcer
les portes, il attend comme un vrai mystique que la divinité se laisse connaitre.

r . 2
Je n’écrase pas la corole des merveilles du monde®’
La poésie qui ouvre le premier volume de poésies de Blaga, ,, Les poémes de la

25 Marin Mincu, Repere, Bucuresti, 1977, p. 232.

26 Alexandru Tanase, Lucian Blaga — filosoful poet, poetul folosof, Editura Cartea Roméneasca,
Bucuresti, 1978, p. 320.

" Pour ce qui est de la traduction des poésies, on a utilisé deux volumes: Lucian Blaga, 65
poémes, traduit par Paula Romanescu, Editura Helicon, Timisoara, 1998 et Lucian Blaga, L ‘éfoile la
plus triste, traduit du roumain par Sanda Stolojan, Editions Orphée / La différence, 1992 Comme
toute traduction de poésie, qui se voit obligée de transposer dans une langue nouvelle une si grande
densité de symboles, images, métaphores, et garder en méme temps la musicalit¢ de la langue
d’origine, elles sont imparfaites et ce n’est pas un jugement de valeur, parce que n’importe laquelle
serait aussi imparfaite que celles-ci. C’est pourquoi il est louable, par contre, le courage des deux
traductrices, d” accomplir une si difficile tache .

347

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



lumiére” (1919) — ,,Je n’écrase pas la corole des merveilles du monde” — peut
étre considérée comme la clé de toute la création lyrique du pocte et aussi une
synthése des deux concepts: le mytique et le mystique. On y retrouve la plupart des
symboles et des images de la poétique blagienne et on peut y découvrir une zone
d’interférence mythico-mystique qui s’appuie sur I’idée de mystére. Le noyau
sémantique est constitué¢ par la métaphore ,,/a corole des merveilles du monde”
que le poéte ne veut pas écraser, par contre il se croit obligé, par sa création,
(symbolisée par ,,la [umiére”) d'en garder toute la beauté et la fraicheur. Comme
on a affirmé déja, c¢’est une attitude propre au mystique: de ne pas oser lever le
voile et de rester dans une attitude, non passive, comme on serait tenté de dire, mais
plutét humble devant les portes de la connaissance. C’est le contraire de celle
d’Arghezi, un autre grand poéte de la méme période, qui clamait dans un de ses
psaumes. « Je veux te sentir et hurler: , C’est Toi”». Les quatre métaphores
fleurs, yeux, levres, tombes” ont dans la structure de profondeur, le trait
sémantique fermeture-ouverture qui circonscrit 1’idée de mystere et de révélation.
En effet on pourrait parler de certaines étapes de ’expérience spirituelle” qui
commence par [’étonnement, comme ,,état initial de réflexion pour la relation de
sens entre [’esprit humain et le monde”. La deuxiéme c’est [’émerveillement (la
fascination), ,,une forme de pensée dominée par la fraicheur”. La troisiéme est /e
désir, contraire souvent, malheureusement, au besoin, a la nécessité. On pourrait
considérer que Blaga intériorise dans sa poésie toutes ces trois marches
spirituelles: il s’étonne, puis s 'émerveille devant la création, devant la beauté du
monde, mais pour lui /e désir n’est pas destructif comme pour les autres, qui tuent
avec leur lumiére ,,le charme de l’inconnu,/ caché au creux des nuits. ”(traduction
Paula Romanescu) Toujours au niveau formel on pourrait remarquer la série
synonymique des verbes: écraser, tuer, anéantir utilisés pourtant négativement,
parce qu’ils expriment le désir du poé¢te de sauvegarder le mystére et la beauté
extatique du monde. Celle-ci est opposée a une autre série synonymique,
représentée par: rendre plus grand, (en roumain ,,a spori”) agrandir, enrichir,
exprimant 1’idée que ’homme, méme en tant que créateur, donc a 1’égal de Dieu,
ne peut et ne doit pas tuer le mystére.

Métaphores et symboles ,,mythico-mystiques”

Considérant I’archétype comme un ,, élément psychique structurel” (Jung), on
pourrrait affirmer que la pensée et I’imagination de Blaga s’organisent autour des
images, métaphores, symboles présents dans la poésie ,,Je n’écrase pas la corole
des merveilles du monde” mais aussi dans toute son ceuvre lyrique, comme
., lumiere-ténébres”, , la lune”,,la nuit”, témoignant d’une authentique vision
mystique et mythique.

D¢s le début on devrait souligner le fait que, bien qu’ils s’inscrivent dans le
., régime nocturne”, ils ne renvoient pas a des catégori€s négatives. Dans toutes les

8 André Scrima, Experienta spirituald si limbajele ei, Editura Humanitas, Bucuresti, 2007, p. 95.

348

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



mythologies du monde ,,les ténébres”, ,la nuit” - sont intimement liées et
représentent la nuit originaire, celle qui est antérieure a la Création, a I’apparition
de la lumiére. Ils représentent le ,, chaos” primaire, ou il n’y a pas de vie, c’est
pourquoi ils s’associent souvent a la mort. Chez Blaga, tout en gardant la
signification liée aux débuts, ils s’en enrichissent d’une autre: celle du mystere, qui
n’a pas de connotation négative, par contre, pour lui le mystere est ,,saint”: ,Moi,
j’enrichis le sombre horizon / De larges frissons de saint mystére”(traduction Paula
Romanescu, p.17). La lune ,,ne diminue pas le mystére” et la nuit cache aussi
,Uinconnu”.

Tout traduit un état de grdce, dans le sens religieux : en effet on pourrait
affirmer que la poésie de Blaga est ,,solaire”. La métaphore de la ,, lumiére” en est
définitoire. Si dans la poésie analysée elle renvoie a la ,, connaissance” par
I’intermédiaire de 1’art, la lumiére qui ne tue pas le mystére, dans d’autres poésies,
elle est liée a la cosmogonie. Comme dans les écrits saints, la lumicre représente la
création, étant un attribut de la divinité: ,,Le Grand Rien agonisait / dans le
Royaume de I’inconnu / Quand Lui — L’Impénétrable / Fit un signe / Et la Lumiére
fat! (La lumiere, traduction Paula Romanescu, p. 7).

La lumiere, comme énergie divine créatrice, s’associe quelquefois a I’amour,
expression, lui aussi, de I’amour divin: ,,Cette lumieére qui m’envahit / Qui baigne
mon ceceur quand je te vois / Ne serait-elle pas / Une étincelle / De la lumiere
premiere / Qui avait si soif de vie?”(traduction Paula Romanescu, p. 7).

On remarque donc dans la poésie de Blaga cette ambivalence du symbole de la
lumiére: d’un c6té il renvoie a une réalité cosmogonique, étant le principe
ordonnateur du monde, propre aux mythes, et de I’autre, a une expérience mystique
qui voit en Dieu la source infinie de 1’amour.

En effet dans la vision des mystiques la lumiére est un symbole extatique. Pour
Denys 1’ Aréopagite ,,Dieu habite dans ces Ténébres surlumineuses” ou ,,Celui qui
est totalement transcendant existe d’une existence absolue™”.

Saint Denys est le premier théoricien de la théologie apophatique,
conformément a laquelle les choses divines se définissent mieux par des concepts
négatifs. ,, La cause universelle” n’est ,, ni rationnelle, ni intelligible”. 11 parle aussi
des Ténébres véritablement mystiques de ,,/’in-connaissance’’. , L’inconnu”,
,Uincompris”, |, l'impénétrable” sont pour Blaga aussi des métaphores a valeur
symbolique définissant cette divinité qui se cache et qui reste incompréhensible
pour I’homme. Auréolée par le mystére, la divinité reste accessible seulement a la
connaissance mystique, par la révélation.

Pour la pensée mystique, le monde n’est pas construit sur des antagonismes: la
lumicere et les ténébres font partie, toutes les deux, de la réalité¢ divine. Chez Blaga
on remarque la méme vision ,, unificatrice”: la lumiére et la nuit ne s’opposent pas,
elles sont présentes dans son dme, comme dans tout I’univers. Dans une autre
poésie, Pax Magna (traduction Paula Romanescu, p. 13), les deux symboles

%% Sfantul Dionisie Areopagitul, op. cit., p. 24.
3 Jacques Brosse, op. cit., p. 115.

349

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



renvoient aux principes antagonistes du Bien et du Mal, mais cette polarité n’existe
plus dans I’'univers poétique de Blaga, comme elle n’existe plus dans son dme, ou
cette polarité est assumeée, et se constitue dans un tout: ,La lumiére et le péché /
Pour la premiére fois s’embrassant en moi, ils ont fraternisé” (traduction Paula
Romanescu, p.14) ou ,Le Bon Dieu et le Diable / Eternels ennemis, ont- ils
compris / que chacun d’eux serait encore plus grand / S’ils se donnaient la
main(...) / IlIs avaient fait paix en moi” (traduction Paula Romanescu, p. 14).

D’autres symboles, qui s’inscrivent dans la méme zone d’interférence mythique
et mystique en méme temps sont: le silence, comme attribut des temps
primordiaux, le sommeil comme un état d’incréé, [’immobilité, comme refus de
I’action.

Le silence est pour le poete un état. Conscient de I’incapacité du langage
d’exprimer les réalités ultimes de I’existence et surtout le mystere, Blaga affirme
que ,le silence doit étre présent partout dans la poésie, comme la mort est
incessamment présente dans la vie*'. Méme si la poésie est un art qui s’appuie sur
le pouvoir des mots, elle est en méme temps un art de la ,,non-parole”. Le poéte
,fait ressortir les mots de leur état naturel pour les plonger dans I’état de grace”.
C’est pourquoi dans la poésie Autoportrait il se définit comme etant ,, muet comme
un cygne”. ,,Dans son pays / La neige blanche de son étre /remplace toute parole./
Son ame est en quéte,/ muette et éternelle quéte,/ depuis toujours/ et jusqu’aux
derniéres limites”(traduction propre). La poésie est un acte de participation ,au
monde du silence: celui qui suspend toute parole, comme chose limitée et
potentiellement limitante”*, »Les mots sont les larmes de ceux qui auraient tant
voulu / mais n’ont pas su pleurer. Combien ameére est toute parole, / aussi — laissez-
moi / cheminer muet parmi vous / et venir a votre rencontre les yeux fermés”
(traduction Sanda Stolojan, p. 23).

Le silence s’ajoute parfois au sommeil, qui est vu comme un retour au monde
des origines et une modalité¢ d’y revenir: ,,Dans mon sommeil le sang me quitte /
comme une vague qui se retire / et reflue vers les ancétres” (traduction Sanda
Stolojan, p. 59).

Cette tendance vers 1’absolu et I’immobilité s’expliquerait par I’influence qu’il
a subie de ’expressionisme allemand®*. Au-dela des influences étrangéres, on en
constate chez Blaga une autre: celle qui se tourne vers le folklore roumain issu
,dun haut potentiel culturel” et expression, dune matrice stylistique
roumaine”™.

La tendance vers 'universel s’harmonise pleinement dans 1’ccuvre de Blaga
avec une couche mythique autochtone qui se constitue comme un réservoire

31 Lucian Blaga, Elanul insulei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977, p. 158.

32 Ibidem, p. 42.

33 Stefan Augustin Doinas, Orfeu i tentatia realului, Editura Eminescu, Bucuresti, 1974, p. 178.

34 Marin Mincu, Repere, Editura Cartea Roméaneasca, Bucuresti, 1977, p. 236.

3 Lucian Blaga, Spatiul mioritic, in Trilogia culturii, Editura pentru literaturd universald,
Bucuresti, 1969, p. 258

350

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



d’images, métaphores, symboles, parmi lesquelles on pourrait remarquer ,,la
source”, ,,la montagne”, ,le rouvre”, le village”, métaphores qui renvoient a un
fond archétypal authentiquement roumain. N’oublions pas les vers tout a fait
mémorables qui décrivent la personnalité du village.

,,L’éternité, vois-tu, est née au village /Ici les pensées viennent sans se presser.
L’ame du village nous effleure. / Elle passe pareille a la senteur discréte des foins /
a la fumée tombée d’un auvent de paille / au jeu des chevreaux sur des tombes plus
hautes”(L'dme du village, traduction Sanda Stolojan, p. 43). On se sent plongé dans
I’atmosphére idyllique du monde villageois, un monde ou régnent le calme,
I’apaisement, la paix, et ou I’on est plus proche de I’origine, un monde mythique.

Greffée sur ce fond autochtone, on découvre aussi une ,,mythologie ortodoxe”
et un processus , d autochtoniser les personnages bibliques”°. L’imagisme
poétique se réalise dans un pantéisme extatique ou ,,la flore et la faune deviennent
plus symboliques, a peu prés mystiques”™’. Le dieu Pan apparait comme symbole
de cette osmose entre un mythe paien et ,, notre tradition agraire”™. Les anges et
les archanges acquiérent des traits humains: les archanges labourent avec leurs
charrues, les saints perdent leur auréole dans les prairies, Jésus-Christ monte seul
sur la croix. Le monde mythique est humanisé et méme Dieu se fait voir dans la
figure mythique du Grand Aveugle, version poétique du Grand Anonyme,
dénomination de la divinité dans la philosophie de Blaga.

Le poéte, en tant que conscience poétique, est une présence vivante dans son
ceuvre; il s’auto-caractérise continuellement, s’auto-définit incessamment & 1’égard
du monde, de la vie, de la divinité. Il crée un réservoire poétique qui revét un
monde particulier, un monde de signes renvoyant a des réalités mythiques et
mystiques et qui se réalise formellement a travers ce vaste réseau de métaphores et
symboles qui s’appuient sur 1’idée de mystére. On a essayé, a travers cette étude,
d’en isoler quelques-unes. La démarche n’a aucune prétention d’exhaustivité et elle
pourrait étre continuée de plein gré parce que, si, tout grand poéte refait le monde,
tout lecteur refait a I’infini, a travers 1’acte de la lecture, I’espace de I’ceuvre
littéraire.

Bibliographie

Beaude, Joséph, La mystique, Les Editions du cerf, Paris, 1990

Blaga, Lucian, Elanul insulei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977

Blaga, Lucian, Geneza metaforei §i sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru
literatura universald, Bucuresti, 1969

Blaga, Lucian, Spatiul mioritic, en Trilogia culturii, Editura pentru literaturd universala,
Bucuresti, 1969

% Mircea Vaida, Mitologii critice, Editura Cartea Romaneasca, Bucuresti, 1979, p. 30
37 George Cilinescu, Istoria literaturii romane, Editura Minerva, Bucuresti, 1982, p. 876.
38 77

Ibidem.

351

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)



Blaga, Lucian, L étoile la plus triste, traduit du roumain par Sanda Stolojan, Editions
Orphée / La différence, Paris, 1992

Blaga, Lucian, 65 poémes, traduit par Paula Romanescu, Editura Helicon, Timisoara, 1998

Brosse, Jacques, Les maitres spirituels de [’humanité, Larousse, Paris, 1998

Cilinescu, George, Istoria literaturii romdne, Editura Minerva, Bucuresti, 1982

Doinas, Stefan Augustin, Orfeu si tentatia realului, Editura Eminescu, Bucuresti, 1974

Dufrenne, Mikel, Poeticul, Editura Univers, Bucuresti, 1971

Durand, Gilbert, Figures mythiques et visages de ['ceuvre, L’Ile verte, Berg International,
Paris, 1979

Eliade, Mircea, Images et symboles, Editions Gallimard, Paris, 1989

Eliade, Mircea, Mythes, réves et mysteres, Gallimard, Paris, 1957

Frye, Northrop, Anatomia criticii, Editura Univers, Bucuresti, 1972

Kernbach, Victor, Miturile esentiale, Editura stiintifica si enciclopedica, Bucuresti, 1978

Lossky, Vladimir, Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, Editura Anastasia, Bucuresti,
1991

Mincu, Marin, Repere, Editura Cartea Romaneasca, Bucuresti, 1977

Rimbaud, Arthur, Lettre du voyant, en Horia Lovinescu, Rimbaud, Editura Univers,
Bucuresti, 1981

Scrima, André, Experienta spirituald si limbajele ei, Editura Humanitas, Bucuresti, 2007

Sfantul Dionisie Areopagitul, Opere complete, Teologia mistica, Editura Paideia, Bucuresti,
1996

Tanase, Alexandru, Lucian Blaga — filosoful poet, poetul folosof, Editura Cartea
Romaneasca, Bucuresti, 1978

Vaida, Mircea, Mitologii critice, Editura Cartea Romaneasca, Bucuresti, 1979

Vulcanescu, Romulus, Miftologie romdnda, Editura Academiei Republicii Socialiste
Romania, Bucuresti, 1987

Wellek, René, Warren, Austin, Teoria literaturii, Editura pentru literaturd universala,
Bucuresti, 1967

352

BDD-A182 © 2012 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:33:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

