
 

Le mythique et le mystique – deux dimensions de la 
création lyrique de Lucian Blaga 

Mihaela BACALI 

Die folgende Arbeit versucht, die Verflechtung dieser beiden Begriffe hervorzuheben. Der 
Mythos und das Mystische haben als gemeinsamen Ursprung die antiken Mysterien. Im 
Laufe der Zeit wurden ihnen unterschiedliche Bedeutungen zugeschrieben, je nach Epoche 
und Denkrichtung. Mythos und Mystisches versuchen, auf existenzielle Fragen zu 
antworten, sie sind Ausdruck der Eden-Nostalgie und der Überzeugung, dass es jenseits 
dieser materiellen Welt noch etwas Anderes gibt. Die Dichtung nähert sich der beiden 
Konzepte dadurch, dass sie auch eine Schöpfung des menschlichen Geistes ist, die eine 
Abwendung von der konkreten Welt und damit eine Zuwendung zu der inneren 
Unendlichkeit voraussetzt. Der Dichter ist ein Visionär, er hat Zugang zu den tiefen 
seelischen Realitäten, zum archetypalen und mystischen Bereich, der durch das Mythische 
und die Mystik zum Ausdruck kommt. Blagas Dichtung ist eine Veranschaulichung der 
gemeinsamen Funktion beider Begriffe. Sie beruht, wie auch sein restliches Werk, auf die 
Idee des Mysteriums und äußert sich auf formaler Ebene durch ein Netz von Bildern, 
Metaphern und Symbolen: vor allem das Licht, die Dunkelheit, das Schweigen, der Schlaf. 
Dabei geht es um ein authentisches mystisches Erlebnis, gleichzeitig aber auch um einen 
mythische Denkweise. Die meisten dieser Elemente kommen in dem Gedicht Eu nu strivesc 
corola de minuni a lumii (in etwa: Ich zerdrücke nicht die Wunderblütenkrone der Welt) 
vor, sie durchdringen jedoch die gesamte Lyrik Blagas. Zudem gibt es in seiner Dichtung 
eine Reihe mythisch-mystischer Elemente, darunter auch spezifisch rumänische, und, davon 
ausgehend, eine gewisse Mythisierungstendenz. 

 
Stichwörter: Rumänische Literatur, Lucian Blaga, Dichtung, Mysteriums 

 
L’œuvre littéraire est un vaste système de signes qui se créent  et se  re-créent  

continuellement à travers les yeux de celui qui essaie d’y pénétrer. Elle est en 
même  temps miroir, reflétant la personnalité de l’auteur, dans toute sa complexité. 
Quelquefois le lecteur s’y retrouve, comme participant direct à ce travail de 
recréation du monde qui est toute œuvre artistique.Ainsi on va essayer d’entrer 
dans l’univers poétique de Lucian Blaga, en utilisant comme clés deux concepts: le 
mythique et le mystique, vus comme dimensions essentielles de celui-ci, et se 
constituant comme deux facettes inséparables d’un seul état d’esprit qui ordonne 
des valeurs „numineuses”(G. Durand)1. 

Notre démarche est issue du constat de la ressemblance phonétique des deux 
mots. On s’est demandé si, en dehors de celle-ci, il n’existe pas aussi de traits 

                                                 
1 Gilbert Durand, Figures mythiques et visages de l’œuvre, L’Ile verte, Berg International, 1979, 

p. 159. 

341

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

sémantiques communs. Petit à petit, après un travail de recherche, on a découvert 
que les deux notions ont beaucoup de points communs, même si, au début, du fait 
de la séparation nette, créée par le christianisme, entre le monde païen et le monde 
chrétien, toute approche semblait vouée à l’échec. 

D’abord, au niveau de la structure profonde, sémique des mots, on a décelé un 
noyau commun, spécifique pour la notion de sacré: c’est le „mystère”. L’une des 
idées-force de l’œuvre de Blaga est justement celle-ci. „L’homme devient 
véritablement homme au moment où il se situe dans l’horizon du mystère”2. 

Les mythes et la mystique sont des tentatives de s’approcher de ce mystère 
existentiel et de répondre aux questions fondamentales qui ont préoccupé l’homme 
primitif mais qui préoccupent aussi l’homme civilisé: qui est-il?, quels sont le rôle 
et sa vocation dans le monde?, qu’est-ce qu’il y a au-delà de ce monde sensible? 
Les deux attitudes supposent la même quête de l’absolu. Le poète, le mage, l’ascète 
commencent leur voyage vers l’origine par „un dérèglement de tous les sens”3 qui 
suppose un intense travail d’intériorisation. Ils quittent le monde extérieur pour 
entrer dans l’infini intérieur, afin de retrouver ce noyau divin qui existe, caché, 
dans chacun de nous. Si la première étape de cette re-conquête est  celle-ci, la 
deuxième est celle de la ré-configuration du monde intérieur, en fonction des 
valeurs nouvellement découvertes. 

Les mythes, mais aussi la mystique, comme courant de pensée religieuse, 
représentent donc des modalités de connaître, de participer à la vie de l’univers, 
pour l’homme, en tant que „roseau pensant” (Pascal). En s’interrogeant 
continuellement sur sa destinée cosmique, l’homme se dirige vers un au-delà qui 
puisse être une réponse à ces questions. La conscience d’en venir et d’y revenir 
après la mort, le font éprouver souvent cette „nostalgie du Paradis”, présente 
autant dans les mythes que dans la mystique. Ils contiennent le même archétype: 
celui du désir de „ré-intégration dans le Paradis originel”4 et essaient de 
renouveler „un temps mythique où l’homme communiquait directement avec les 
dieux célestes”5.  

Déchiré entre ces deux tendances qui existent en lui, le plaisir de vivre 
pleinement, dans l’immanent, et la conscience d’appartenir toutefois à un autre 
monde, celui de la réalité transcendante, l’homme se retrouve quelquefois seul, 
recherchant une divinité souvent absente. Sa quête peut se manifester sous maintes 
formes, dont on pourrait en déceler au moins deux. Une attitude de type 
Prométhée, propre aux mythes, mais aussi à la poésie (comme nous allons 
démontrer) par laquelle il (le poète, le mage, le prophète) se fait „voleur du feu”, 
c’est-à-dire accède à la connaissance, disons par effraction, en enfreignant les 

                                                 
2 Lucian Blaga, Geneza metaforei şi sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru literatura 

universală, Bucureşti, 1969, p. 280. 
3Arthur Rimbaud, Lettre du voyant, en Horia Lovinescu, Rimbaud, Editura Univers, Bucureşti, 

1981, p. 29. 
4 Mircea Eliade, Images et symboles, Éditions Gallimard, Paris, 1989, p. 234. 
5 Ibidem, p. 235. 

342

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

règles, les codes, etc. Un autre type d’attitude serait celle de la mystique, intégrant 
l’expérience christique, à travers laquelle l’homme attend patiemment et 
humblement la révélation. On voit donc que la même aspiration de connaître 
pourrait donc se manifester de manières tout à fait différentes, voire opposées. 

Ce qui rapproche la religion, la philosophie, l’art et surtout la poésie, est 
l’intention de dévoiler l’unité et le sens ultime de l’existence, confrontée avec le 
mystère existentiel. En tant que visions sur le monde, les mythes et la mystique sont 
des essais de répondre à l’énigme de la vie et de la mort. 

 
Mythique et mystique – définitions et acceptions 
Pour pouvoir soutenir l’hypothèse dont on part – celle que l’œuvre poétique de 

Lucian Blaga est un vaste réseau de signes qui ont dans la structure de profondeur 
des mythes et qui, peut-être, plus profondément encore, supposent une attitude 
mystique, on  va essayer de définir, très brièvement, ces deux concepts et voir 
comment ils fonctionnent souvent ensemble. 

D’abord on doit mettre en évidence la complexité et la richesse culturelle des 
deux notions. 

Le mythe est apparu probablement, au moment où l’homme primitif, confronté 
à des réalités qu’il ne comprenait pas, a essayé d’y trouver une explication. C’est 
pourquoi le premier sens a été celui de „fable”, (gr. mythos), donc „récit, 
création”, opposé à „réalité”. Avec le temps, le terme s’est enrichi d’une 
multitude de sens et d’acceptions, ce qui fait qu’un chercheur comme V. Kernbach 
ait recensé environ 500 définitions.6 En  effet chaque période, chaque courant de 
pensée a essayé de définir le mythe conformément à son système de réflexion. 

Si, au début, il a été créé dans un „cadre mystique”7, étant une „histoire 
sacrée”8 qui contenait une révélation ayant eu lieu „dans le temps sacré des 
commencements, (in illo tempore)9, ultérieurement ce matériel est incorporé soit 
par des religions, soit par les arts, soit par l’ethnologie. 

Peu à peu, le mythe est devenu une forme ouverte, susceptible de continuels 
changements. Par sa survivance a-temporelle, il continue à exister, même dans les 
sociétés modernes, à moitié laïcisées, se manifestant comme une nécessité de 
„mythiser”. „Toute étape historique, quelque réaliste qu’elle soit, possède dans sa 
structure concrète une dose de fantaisie mythique, qu’elle met en valeur 
directement ou indirectement, d`une manière implicite ou explicite”10. 

A son tour, la notion de mystique est extrêmement riche en sens et en formes et 
comporte, elle aussi, de multiples acceptions. 

                                                 
6 Victor Kernbach, Miturile esenţiale, Editura ştiinţifică şi enciclopedică, Bucureşti, 1978, p. 5. 
7 Ibidem, p. 7. 
8 Mircea Eliade, Mythes, rêves et mystère, Editions Gallimard, 1957, p.21. 
9 Ibidem, p. 21. 
10Romulus Vulcănescu, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste România, 

1987, Bucureşti, p. 33. 

343

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Toujours d’origine grecque, le verbe „myo” avait le sens de „fermer les yeux, 
boucher les oreilles, initier dans un culte secret” et a donné les noms „mystes”, 
initiateur ou initié aux mystères, c’est-à-dire aux „mysterion”, qui étaient des 
cérémonies religieuses consacrées à des déesses comme Déméter ou Perséphone, 
sa fille, et la femme de Pluton11. 

En effet la mystique est devenue avec le temps un courant de pensée religieuse 
et une manière personnelle de rechercher la divinité, qui revêt quelquefois des 
formes extrêmes, souvent bannies par les pratiquants ordinaires qui ne 
comprennent pas l’intensité de l’expérience mystique. C’est pourquoi l’Eglise, 
comme institution, a eu une attitude de réserve à propos des mystiques, dont les 
expériences échappaient à tout contrôle, à toute règle. 

„La voix mystique n’est accessible qu’à un très petit nombre de ceux qui se sont 
sentis appelés et ont répondu à cet appel”12, elle suppose un long travail d’ascèse et 
d’intériorisation, au bout duquel l’homme (le saint) est censé de rencontrer Dieu. 

Pour l’un des grands mystiques de la littérature chrétienne, Denys l’Aréopagite, 
l’essence de l’expérience mystique est la connaissance de Dieu et l’union avec 
Celui-ci. On y aboutit en parcourant une „montée” spirituelle, à travers laquelle on 
quitte „tous les échos et les mots célestes” pour pénétrer dans „les ténèbres 
divines” où „siège Dieu”qui est en fait „une lumière”13.  

Un autre représentant du courant mystique dans la religion chrétienne a été le 
théologien Grégoire Palamas qui a introduit le terme d’hésychasme (du grec. 
„hesychia”) – mot qui traduit l’état d’esprit propre à ce genre d’expérience, qui se 
fonde sur la paix, l’harmonie, la sérénité, caractérisant l’état de grâce. 

Durant le temps, le terme a acquis deux acceptions, dont l’une s’apparente au 
domaine du sacré, et l’autre à celui du profane. Par ailleurs, sur le plan de la 
littérature, la mystique a engendré une diversité de formes. En commençant par des 
poèmes médiévaux (Jean de la Croix, Angélus Silésius, Thérèse d’Avila) jusqu’à 
des poètes modernes qui cultivent volontairement le mystère, et qui utilisent des 
symboles et des métaphores qui se rapportent facilement à ce genre d’expérience, il 
y a toute une littérature mystique qui célèbre „le silence, la nuit, la passivité”14. 

Le mythe représente donc une réalité fondamentale de la culture humaine qui a 
une dimension temporelle, étant paru a l’aube de la civilisation et de la spiritualité 
humaine, mais qui est devenu avec le temps une forme ouverte, susceptible de 
continuels renouvellements. Il exprime une forme primaire de religiosité et contient 
des rudiments de sacralité, alors que la mystique représente un type d’expérience 
religieuse d’une intensité particulière. Toutefois, tous les deux cultivent le mystère 
et ont engendré une diversité de formes littéraires. 

                                                 
11Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Anastasia, 1991, p. 33. 
12 Jacques Brosse, Les maîtres spirituels de l’humanité, Larousse, 1998, p. 102. 
13 Sfântul Dionisie Areopagitul, Opere complete, Teologia mistică, Editura Paideia, Bucureşti, 

1996, p. 247-248. 
14 Joséph Beaude, La mystique, Les Éditions du cerf, 1990, p. 20. 

344

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

On pourrait remarquer le fait que, si au début, les deux termes, le mythique et le 
mystique ont été utilisés dans un cadre commun, il s’agit des mystères antiques, 
ultérieurement ils ont pris des directions apparemment différentes. 

 
Mythes, mystique, poésie 
La poésie est plus proche que n’importe quel art du mythe et de la mystique. 

Qu’est-ce qu’il y aurait de commun entre ces trois façons de voir le monde, 
apparemment si différentes? 

Tout d’abord on pourrait dire, en reprenant une idée-force sur laquelle se fonde 
toute la création de Blaga, que ce qui est propre à l’homme est le fait d’être 
toujours, de se situer „dans l’horizon du mystère.” Comme nous avons affirmé ci-
dessus toutes ces manifestations de la personnalité créatrice de l’homme (les 
mythes, la mystique aussi, dans la mesure où elle se manifeste comme productrice 
de formes littéraires) et la poésie sont des essais de pénétrer au-delà de toute réalité 
sensible, de rechercher l’invisible, l’impalpable, le noyau absolu du mondé. 

Par ailleurs, la poésie, comme la mystique, implique un état de grâce. 
Semblable au prêtre, au prophète, à l’ascète, le poète doit avoir accès à l’énergie 
divine. Il doit se faire „voyant” par „un long, immense et raisonné dérèglement de 
tous les sens”, en expérimentant „toutes les formes d’amour, de souffrance, de 
folie”15, comme une „ineffable torture”, à travers laquelle il devient „le grand 
malade, le grand criminel, le grand maudit et le suprême Savant”. Il arrive ainsi à 
„l’Inconnu.” C’est une forme d’expérience totale qui  ressemble beaucoup aux 
épreuves et aux tortures de l’expérience mystique décrites par Mircea Eliade, à la 
suite desquelles on devient chaman, guérisseur, magicien, extatique. Tout comme 
le poète dont parle Rimbaud, le mystique éprouve souvent une „crise profonde qui 
touche parfois aux confins de la folie” 16. 

Le poète, tout comme le mystique, vit intensément, a une perception sensorielle 
hors du commun, et il arrive souvent qu’il soit pris par un fou. En réalité cette folie 
lui révèle „certains aspects de la réalité, inaccessibles au reste des mortels”17. A 
tout cela vient s’ajouter la conscience d’être un „élu”. Cette conscience fait de lui 
„le poète maudit”, et pour le mystique, le rend capable d’endurer des souffrances 
impossible à supporter pour la majorité des gens, à travers lesquelles il se sentira 
„mort et ressuscité”, mais il naîtra vers une autre existence qui dépassera cette 
existence physique. C’est justement le type d’expérience dont parle Rimbaud, par 
laquelle le poète devient voyant. 

Une autre caractéristique de la poésie qui la rapproche, cette fois-ci plutôt du 
mythe, c’est qu’elle contient des archétypes. „Tout grand poète refait le monde” en 
le  re-créant d’une perspective nouvelle. Il  nie le passé, il nie aussi le temps, 
l’histoire et il se rapporte à l’origine „comme s’il assistait à la cosmogonie”, 

                                                 
15 Horia Lovinescu, op. cit. , p.29. 
16 Mircea Eliade, Mythes, rêves et mystères, Gallimard, 1957, p. 102. 
17 Ibidem, p. 103. 

345

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

„comme s’il était contemporain du premier jour de la création”18. Par cela la poésie 
reprend et prolonge le mythe. 

La fonction mythologique de la poésie se manifeste pleinement à tous les 
niveaux du texte: au niveau sémantique mais aussi au niveau formel. 

Selon les structuralistes, la poésie est pareille au mythe: tous les deux sont 
discours, étant donc des systèmes sémiologiques. En définissant la poésie comme 
stratification complexe de niveaux, Wellek et Warren la considèrent comme la 
représentation d’un axe composé des termes: image, métaphore, symbole, mythe où 
le dernier est le centre, le noyau19. 

Ayant aussi une base linguistique, le mythe devient donc poésie. Il fonctionne 
de manière à transfigurer la réalité en image poétique, par l’effort du créateur de 
sublimer, de passer du concret à l’abstrait, du particulier au général. 

La relation entre le mythe et l’œuvre poétique est si étroite que, pour citer Mikel 
Dufrenne „chaque grande œuvre est un mythe, le développement d’un symbole 
dans un monde”20. 

Ce qui crée un lien très fort entre le mythe et la poésie c’est „la prégnance 
symbolique”21. De même, pour Lucian Blaga le mythe devient la dernière étape de 
la représentation symbolique. „Tous les mythes veulent être des révélations du 
mystère. Ayant comme instrument de la pensée l’analogie, propre aussi à la 
métaphore, il parcourt le chemin du minimum analogique au maximum analogique, 
imaginaire”22.  

Les structures mentales de la pensée poétique supposent donc cette échelle des 
termes: image, métaphore, symbole, mythe. Beaucoup d’écrivains arrivent non 
seulement à utiliser les mythes anciens mais aussi à créer des mythes. Ils 
deviennent délibérément des „créateurs de mythes”23.  

On pourrait considérer Lucian Blaga un „créateur de mythes”. Il réussit à ré-
structurer le monde à travers son œuvre. Celle-ci devient un mythe poétique 
constitué par des symboles représentant les parties d’un tout et qui ont comme 
„code archétypal” l’idée de mystère. La réalité reste pour lui caché au sein de la 
métaphore. Il y a, selon Blaga, deux types de métaphores: „plasticisantes”, „issues 
de l’incongruité fatale entre le monde concret et le monde des notions abstraites” et 
„révélatrices” qui sont destinées à faire ressortir „quelque chose qui est caché”, 
susceptibles de „révéler un mystère par les moyens qui nous sont donnés par le 
monde concret”. Si les premières n’enrichissent pas le contenu du fait auquel elles 
se réfèrent, les deuxièmes, au contraire, apportent une signification nouvelle24. 
                                                 

18 Ibidem, p. 36. 
 19 René Wellek, Austin Warren, Teoria literaturii, Editura pentru literatură universală, Bucureşti, 

1967. 
20 Mikel Dufrenne, Poeticul, Editura Univers, Bucureşti, 1971, p. 46. 
21 Gilbert Durand, op. cit., p. 34. 
22 Lucian Blaga, Geneza metaforei şi sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru literatură 

universală, Bucureşti, 1969, p. 291-293. 
23 Northrop. Frye, Anatomia criticii, Editura Univers, Bucureşti, 1972, p. 149. 
24 Lucian Blaga, op. cit., p. 276-280. 

346

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Par la métaphore et par le symbole, l’homme essaie de corriger cette dualité qui 
lui est propre, l’existence matérielle, charnelle, et en même temps le fait d’être 
situé dans l’horizon du mystère, cette tension fondamentale de l’être, vivant 
continuellement entre „mystère” et „révélation”. Le „mode métaphorique”, tout 
comme „la conscience symbolique” deviennent donc les „symptômes d’une 
permanence temporelle”25.  

 
Le mythique et le mystique dans l’œuvre lyrique de Blaga 
Les deux concepts étudiés se retrouvent dans l’univers lyrique de Blaga, comme 

deux étapes de l’expérience spirituelle. Au niveau de la réalisation formelle, ils se 
déploient comme un tissu de signes, vaste architecture créée par des images, 
métaphores, symboles, tandis qu’au niveau sémantique, de la structure de 
profondeur, ils soutiennent l’idée de mystère. En effet toute l’œuvre de Blaga se 
fonde sur ce concept-clé qui définit pleinement sa vision philosophique et lyrique. 

Être situé dans l’horizon du mystère est propre à l’homme, divisé dans sa 
substance. Si le corps, le charnel, est marqué par la finitude, l’âme tend toujours 
vers un au-delà situé au niveau de la transcendance et qui puisse représenter 
l’éternel. Au mystère existentiel s’associent chez Blaga deux autres idées-force de 
sa pensée. La première serait celle de la séparation du monde dans un territoire des 
„actions empiriques”, de „l’utilité prosaïque”, et un autre du mystère, qui stimule 
dans l’homme „les plus importantes facultés spirituelles de la connaissance.” Une 
deuxième serait celle que le destin spécifique de l’homme consiste dans le 
dépassement du monde réel, concret, et l’aspiration vers le monde fascinant du 
mystère26. 

En effet le monde est pour Blaga fait de signes et d’énigmes impossible à 
déchiffrer et se constitue comme un réservoire qui cache les profondeurs, les 
archétypes, les mythes. L’homme vient au monde pour chercher à dévoiler ce 
mystère. L’attitude de Blaga n’ést pas celle prométhéenne, audacieuse, par contre il 
n’ose lever le voile. Entre le Mystère et la Révélation, le poète préfère ne pas forcer 
les portes, il  attend comme un vrai mystique que la divinité se laisse connaître. 

 
Je n’écrase pas la corole des merveilles du monde27 
La poésie qui ouvre le premier volume de poésies de Blaga, „Les poèmes de la 

                                                 
25 Marin Mincu, Repere, Bucureşti, 1977, p. 232. 
26 Alexandru Tănase, Lucian Blaga – filosoful poet, poetul folosof, Editura Cartea Românească, 

Bucureşti, 1978, p. 320. 
27 Pour ce qui est de la  traduction des poésies, on a utilisé deux volumes: Lucian Blaga, 65 

poèmes, traduit par Paula Romanescu, Editura Helicon, Timişoara, 1998 et Lucian Blaga, L’étoile la 
plus triste, traduit du roumain par Sanda Stolojan, Éditions Orphée / La différence, 1992 Comme 
toute traduction de poésie, qui se voit obligée de transposer dans une langue nouvelle une si grande 
densité de symboles, images, métaphores, et garder en même temps la musicalité de la langue 
d’origine, elles sont imparfaites et ce n’est pas un jugement de valeur, parce que n’importe laquelle 
serait aussi imparfaite que celles-ci. C’est pourquoi il est louable, par contre,  le courage des deux 
traductrices, d’ accomplir une si difficile tâche . 

347

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 lumière” (1919) – „Je n’écrase pas la corole des merveilles du monde” – peut 
être considérée comme la clé de toute la création lyrique du poète et aussi une 
synthèse des deux concepts: le mytique et le mystique. On y retrouve la plupart des 
symboles et des images de la poétique blagienne et on peut y découvrir une zone 
d’interférence mythico-mystique qui  s’appuie sur l’idée de mystère. Le  noyau 
sémantique est constitué par  la métaphore „la corole des merveilles du monde” 
que le poète ne veut pas écraser, par contre il se croit obligé, par sa création, 
(symbolisée par „la lumière”) d`en garder toute la beauté et la fraîcheur. Comme 
on a affirmé déjà, c’est une attitude propre au mystique: de ne pas oser lever le 
voile et de rester dans une attitude, non passive, comme on serait tenté de dire, mais 
plutôt humble devant les portes de la connaissance. C’est le contraire de celle 
d’Arghezi, un autre grand poète de la même période, qui clamait dans un de ses 
psaumes. « Je veux te sentir et hurler: „C’est Toi”». Les quatre métaphores 
„fleurs, yeux, lèvres, tombes” ont dans la structure de profondeur, le trait 
sémantique fermeture-ouverture qui circonscrit l’idée de mystère et de  révélation.  

En effet on  pourrait parler de certaines étapes de l’expérience spirituelle28 qui 
commence par l’étonnement, comme ,,état initial de réflexion  pour la relation de 
sens entre l’esprit humain et le monde”. La deuxième c’est l’émerveillement (la 
fascination), ,,une forme de pensée dominée par la fraîcheur”. La troisième est le 
désir, contraire souvent, malheureusement, au besoin, à la nécessité. On pourrait 
considérer que Blaga intériorise dans sa poésie toutes ces trois marches 
spirituelles: il s’étonne, puis s’émerveille devant la création, devant la beauté du 
monde, mais pour lui le désir n’est pas destructif comme pour les autres, qui tuent 
avec leur lumière „le charme de l’inconnu,/ caché au creux des nuits.”(traduction 
Paula Romanescu) Toujours au niveau formel on pourrait remarquer la série 
synonymique des verbes: écraser, tuer, anéantir utilisés pourtant négativement, 
parce qu’ils expriment le désir du poète de sauvegarder le mystère et la beauté 
extatique du monde. Celle-ci est opposée à une autre série synonymique, 
représentée par: rendre plus grand, (en roumain „a spori”) agrandir, enrichir, 
exprimant l’idée que l’homme, même en tant que  créateur, donc à l’égal de Dieu, 
ne peut et ne doit pas tuer le mystère. 

 
Métaphores et symboles „mythico-mystiques” 
Considérant l’archétype comme un „élément psychique structurel” (Jung), on 

pourrrait affirmer que la pensée et l’imagination de Blaga s’organisent autour des 
images, métaphores, symboles présents dans la poésie „Je n’écrase pas la corole 
des merveilles du monde” mais aussi dans toute son œuvre lyrique, comme 
„lumière-ténébres”, „la lune”,„la nuit”, témoignant d’une authentique vision 
mystique et mythique. 

Dès le début on devrait souligner le fait que, bien qu’ils s’inscrivent dans le 
„régime nocturne”, ils ne renvoient pas à des catégoriés négatives. Dans toutes les 

                                                 
28 André Scrima, Experienţa spirituală şi limbajele ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 2007, p. 95. 

348

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mythologies du monde „les ténébres”, „la nuit” - sont intimement liées et 
représentent la nuit originaire, celle qui est antérieure à la Création, à l’apparition 
de la lumière. Ils représentent le „chaos” primaire, où il n’y a pas de vie, c’est 
pourquoi ils s’associent souvent à la mort. Chez Blaga, tout en gardant la 
signification liée aux débuts, ils s’en enrichissent d’une autre: celle du mystère, qui 
n’a pas de connotation  négative, par contre, pour lui le mystère est „saint”: „Moi, 
j’enrichis le sombre horizon / De larges frissons de saint mystère”(traduction Paula 
Romanescu, p.17). La lune „ne diminue pas le mystère” et la nuit cache aussi 
„l’inconnu”. 

Tout traduit un état de grâce, dans le sens religieux : en effet on pourrait 
affirmer que la poésie de Blaga est „solaire”. La métaphore de la „lumière” en est 
définitoire. Si dans la poésie analysée elle renvoie à la „connaissance” par 
l’intermédiaire de l’art, la lumière qui ne tue pas le mystère, dans d’autres poésies, 
elle est liée à la cosmogonie. Comme dans les écrits saints, la lumière représente la 
création, étant un attribut de la divinité: „Le Grand Rien agonisait / dans le 
Royaume de l’inconnu / Quand Lui – L’Impénétrable / Fit un signe / Et la Lumière 
fût! (La lumière, traduction Paula Romanescu, p. 7). 

La lumière, comme énergie divine créatrice, s’associe quelquefois à l’amour, 
expression, lui aussi, de l’amour divin: „Cette lumière qui m’envahit / Qui baigne 
mon cœur quand je te vois / Ne serait-elle pas / Une étincelle / De la lumière 
première / Qui avait si soif de vie?”(traduction Paula Romanescu, p. 7). 

On remarque donc dans la poésie de Blaga cette ambivalence du symbole de la 
lumière: d’un côté il renvoie à une réalité cosmogonique, étant le principe 
ordonnateur du monde, propre aux mythes, et de l’autre, à une expérience mystique 
qui voit en Dieu la source infinie de l’amour. 

En effet dans la vision des mystiques la lumière est un symbole extatique. Pour 
Denys l’Aréopagite „Dieu habite dans ces Ténèbres surlumineuses” où „Celui qui 
est totalement transcendant existe d’une existence absolue”29. 

Saint Denys est le premier théoricien de la théologie apophatique, 
conformément à laquelle les choses divines se définissent mieux par des concepts 
négatifs. „La cause universelle” n’est „ni rationnelle, ni intelligible”. Il parle aussi 
des Ténèbres véritablement mystiques de ,,l’in-connaissance”30. „L’inconnu”, 
„l’incompris”, „l’impénétrable” sont pour Blaga aussi des métaphores à valeur 
symbolique définissant cette divinité qui se cache et qui reste incompréhensible 
pour l’homme. Auréolée par le mystère, la divinité reste accessible seulement à la 
connaissance mystique, par la révélation. 

Pour la pensée mystique, le monde n’est pas construit sur des antagonismes: la 
lumière et les  ténébres font partie, toutes les deux, de la réalité divine. Chez Blaga 
on remarque la même vision „unificatrice”: la lumière et la nuit ne s’opposent pas, 
elles sont présentes dans son âme, comme dans tout l’univers. Dans une autre 
poésie, Pax Magna (traduction Paula Romanescu, p. 13), les deux symboles 
                                                 

29 Sfântul Dionisie Areopagitul, op. cit., p. 24. 
30 Jacques Brosse, op. cit., p. 115. 

349

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

renvoient aux principes antagonistes du Bien et du Mal, mais cette polarité n’existe 
plus dans l’univers poétique de Blaga, comme elle n’existe plus dans son âme, où 
cette polarité est assumée, et se constitue dans un tout: „La lumière et le péché / 
Pour la première fois s’embrassant en moi, ils ont fraternisé” (traduction Paula 
Romanescu, p.14) ou „Le Bon Dieu et le Diable / Eternels ennemis, ont- ils 
compris / que chacun d’eux serait encore plus grand / S’ils se donnaient la 
main(…) / Ils avaient fait paix en moi” (traduction Paula Romanescu, p. 14). 

D’autres symboles, qui s’inscrivent dans la même zone d’interférence mythique 
et mystique en même temps sont: le silence, comme attribut des temps 
primordiaux, le sommeil comme un état d’incréé, l’immobilité, comme refus de 
l’action. 

Le silence est pour le poète un état. Conscient de l’incapacité du langage 
d’exprimer les réalités ultimes de l’existence et surtout le mystère, Blaga affirme 
que „le silence doit être présent partout dans la poésie, comme la mort est 
incessamment présente dans la vie”31. Même si la poésie est un art qui s’appuie sur 
le pouvoir des mots, elle est en même temps un art de la „non-parole”. Le poète 
„fait ressortir les mots de leur état naturel pour les plonger dans l’état de grâce”32. 
C’est pourquoi dans la poésie Autoportrait il se définit comme etant „muet comme 
un cygne”. „Dans son  pays / La neige blanche de son être /remplace toute parole./ 
Son âme est en quête,/ muette et  éternelle quête,/ depuis toujours/ et jusqu’aux 
dernières limites”(traduction propre). La poésie est un acte de participation „au 
monde du silence: celui qui suspend toute parole, comme chose limitée et 
potentiellement limitante”33. „Les mots sont les larmes de ceux qui auraient tant 
voulu / mais n’ont pas su pleurer. Combien amère est toute parole, / aussi – laissez-
moi / cheminer muet parmi vous / et venir à votre rencontre les yeux fermés” 
(traduction Sanda Stolojan, p. 23). 

Le silence s’ajoute parfois au sommeil, qui est vu comme un retour au monde 
des origines et une modalité d’y revenir: „Dans mon sommeil le sang me quitte / 
comme une vague qui se retire / et reflue vers les ancêtres” (traduction Sanda 
Stolojan, p. 59). 

Cette tendance vers l’absolu et l’immobilité s’expliquerait par l’influence qu’il 
a subie de l’expressionisme allemand34. Au-delà des influences étrangères, on en 
constate chez Blaga une autre: celle qui se tourne vers le folklore roumain issu 
„d’un haut potentiel culturel” et expression „d’une matrice stylistique 
roumaine”35. 

La tendance vers l’universel s’harmonise pleinement dans l’œuvre de Blaga 
avec une couche mythique autochtone qui se constitue comme un réservoire 

                                                 
31 Lucian Blaga, Elanul insulei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977, p. 158. 
32 Ibidem, p. 42.   
33 Ştefan Augustin Doinaş, Orfeu şi tentaţia realului, Editura Eminescu, Bucureşti, 1974, p. 178. 
34 Marin Mincu, Repere, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1977, p. 236. 
35 Lucian Blaga, Spaţiul mioritic, în Trilogia culturii, Editura pentru literatură universală, 

Bucureşti, 1969, p. 258 

350

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

d’images, métaphores, symboles, parmi lesquelles on pourrait remarquer „la 
source”, „la montagne”, ,,le rouvre”,,le village”, métaphores qui renvoient à un 
fond archétypal authentiquement roumain. N’oublions pas les vers tout à fait 
mémorables qui décrivent la personnalité du village. 

„L’éternité, vois-tu, est née au village /Ici les pensées viennent sans se presser. 
L’âme du village  nous effleure. / Elle passe pareille à la senteur discrète des foins / 
à la fumée tombée d’un auvent de paille / au jeu des chevreaux sur des tombes plus 
hautes”(L'âme du village, traduction  Sanda Stolojan, p. 43). On se sent plongé dans 
l’atmosphère idyllique du monde villageois, un monde où régnent le calme, 
l’apaisement, la paix, et où l’on est plus proche de l’origine, un monde mythique. 

Greffée sur ce fond autochtone, on découvre aussi une „mythologie ortodoxe” 
et un processus „d’autochtoniser les personnages bibliques”36. L’imagisme 
poétique se réalise dans un pantéisme extatique où „la flore et la faune deviennent 
plus symboliques, à peu près mystiques”37. Le dieu Pan apparait comme symbole 
de cette osmose entre un mythe païen et „notre tradition agraire”38. Les anges et 
les archanges acquièrent des traits humains: les archanges labourent avec leurs 
charrues, les saints perdent leur auréole dans les prairies, Jésus-Christ monte seul 
sur la croix. Le monde mythique est humanisé et même Dieu se fait voir dans la 
figure mythique du Grand Aveugle, version poétique du Grand Anonyme, 
dénomination de la divinité dans la philosophie de Blaga. 

 
Le poète, en tant que conscience poétique, est une présence vivante dans son 

œuvre; il s’auto-caractérise continuellement, s’auto-définit incessamment à l’égard 
du monde, de la vie, de la divinité. Il crée un réservoire poétique qui revêt un 
monde particulier, un monde de signes renvoyant à des réalités mythiques et 
mystiques et qui se réalise formellement à travers ce vaste réseau de métaphores et 
symboles qui s’appuient sur l’idée de mystère. On a essayé, à travers cette étude, 
d’en isoler quelques-unes. La démarche n’a aucune prétention d’exhaustivité et elle 
pourrait être continuée de plein gré parce que, si, tout grand poète refait le monde, 
tout lecteur refait à l’infini, à travers l’acte de la lecture, l’espace de l’œuvre 
littéraire. 

 
Bibliographie 
Beaude, Joséph, La mystique, Les Éditions du cerf, Paris, 1990 
Blaga, Lucian, Elanul insulei, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977 
Blaga, Lucian, Geneza metaforei şi sensul culturii, en Trilogia culturii, Editura pentru 

literatura universală, Bucureşti, 1969 
Blaga, Lucian, Spaţiul mioritic, en Trilogia culturii, Editura pentru literatură universală, 

Bucureşti, 1969 

                                                 
36 Mircea Vaida, Mitologii critice, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1979, p. 30 
37 George Călinescu, Istoria literaturii române, Editura Minerva, Bucureşti, 1982, p. 876. 
38 Ibidem.  

351

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Blaga, Lucian, L’étoile la plus triste, traduit du roumain par Sanda Stolojan, Éditions 
Orphée / La différence, Paris, 1992 

Blaga, Lucian, 65 poèmes, traduit par Paula Romanescu, Editura Helicon, Timişoara, 1998  
Brosse, Jacques, Les maîtres spirituels de l’humanité, Larousse, Paris, 1998 
Călinescu, George, Istoria literaturii române, Editura Minerva, Bucureşti, 1982 
Doinaş, Ştefan Augustin, Orfeu şi tentaţia realului, Editura Eminescu, Bucureşti, 1974 
Dufrenne, Mikel, Poeticul, Editura Univers, București, 1971 
Durand, Gilbert, Figures mythiques et visages de l’œuvre, L’Ile verte, Berg International, 

Paris, 1979 
Eliade, Mircea, Images et symboles, Éditions Gallimard, Paris, 1989 
Eliade, Mircea, Mythes, rêves et mystères, Gallimard, Paris, 1957 
Frye, Northrop, Anatomia criticii, Editura Univers, București,1972 
Kernbach, Victor, Miturile esenţiale, Editura ştiinţifică şi enciclopedică, Bucureşti, 1978 
Lossky, Vladimir, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Anastasia, Bucureşti, 

1991 
Mincu, Marin, Repere, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1977 
Rimbaud, Arthur, Lettre du voyant, en Horia Lovinescu, Rimbaud, Editura Univers, 

Bucureşti, 1981 
Scrima, André, Experienţa spirituală şi limbajele ei, Editura Humanitas, București, 2007 
Sfântul Dionisie Areopagitul, Opere complete, Teologia mistică, Editura Paideia, Bucureşti, 

1996 
Tănase, Alexandru, Lucian Blaga – filosoful poet, poetul folosof , Editura Cartea 

Românească, Bucureşti, 1978 
Vaida, Mircea, Mitologii critice, Editura Cartea Românească, Bucureşti, 1979 
Vulcănescu, Romulus, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste 

România, Bucureşti, 1987 
Wellek, René, Warren, Austin, Teoria literaturii, Editura pentru literatură universală, 

Bucureşti, 1967 
 

352

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:33:34 UTC)
BDD-A182 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

