
 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 127

Reflectarea tensiunii cultural / cultual în procesul de declarare a 
surselor textului biblic. Cazul vechilor traduceri româneşti 

 
Alexandru GAFTON 

 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

 
Preliminarii. Accesul la civilizaţia, cultura, mentalitatea şi valorile alterităţii a 

avut nevoie dintotdeauna de accesul la limba celuilalt. Din acest motiv, traducerea a 
constituit mereu o activitate necesară, care şi-a edificat istoric şi cu anevoinţă căile, 
instrumentele şi reperele pe baza cărora a funcţionat. În cultura europeană, textul 
care a solicitat cel mai mult pe traducători şi care, implicit, a contribuit cel mai mult 
la apariţia unor concepţii asupra traducerii şi a unor tehnici eficiente de a traduce a 
fost Biblia. 

În ciuda înrudirii originare a popoarelor europene, transformările suferite de 
acestea la nivelul propensiunilor genetice şi naturale, alături de evoluţiile 
determinate de interacţiunile de mediu vor face ca elementele de civilizaţie, cultură 
şi mentalitate a acestora nu doar să păstreze trăsături comune, dar şi să genereze 
particularităţi individualizatoare. Unul dintre elementele exterioare cu care aceste 
popoare au interacţionat a fost de natură să ducă la transgresarea limitelor etnice, 
geografice, lingvistice şi culturale, modelînd neamurile europene. Clădite pe cultura 
şi civilizaţia greco-latină, aceste neamuri - străbătute de filonul unitar al ideologiei 
creştine - îşi vor regăsi comunitatea prin creştinism. Popoarele Europei s-au raportat 
la filosofia creştină şi la Biblie în aşa fel încît acest fapt a devenit unul crucial pentru 
noua lor reconfigurare cultural-spirituală. Fie că se au în vedere civilizaţiile de 
esenţă germanică şi de tip protestant, în care Biblia a constituit un ghid de zi cu zi şi 
o lectură duminicală de familie, fie că ne raportăm la lumea romană de tip catolic, 
unde Biblia, deşi nu la fel de bine cunoscută, a fost o carte la fel de bine 
interiorizată, fie că privim în lumea greco-slavă, de tip ortodox, unde aceeaşi carte 
încărcată de sacralitate a ajuns la urechile credincioşilor doar prin intermediul 
preoţilor, Biblia a fost sursa morală cea mai prestigioasă şi mai întrebuinţată, cea 
mai înaltă autoritate care a orînduit vieţile şi minţile comunităţilor civilizaţiei 
europene. 

În general, noua religie a pătruns pe cale orală şi a acţionat astfel asupra 
publicului, textele care s-o poarte în limba receptorului apărînd mai tîrziu. Datorită 
genezei sale complexe, a varietăţii de conţinut, de stil şi de gen, textul biblic este de 
o complexitate inegalabilă. Lectura, prelucrarea mentală şi lingvistică, apoi 
traducerea sa constituie procese cognitive, mentale şi lingvistice din cele mai dificile 
şi mai solicitante. De aceea, momentul în care o cultură ajunge să acumuleze 
tensiuni generate de nevoia de a avea o Biblie proprie, apoi să creeze condiţii 
propice, precum şi pe învăţaţii care să complinească respectiva nevoie, semnifică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 128

maturizarea acelei culturi şi a limbii care o poartă, capacitatea acestora de a-şi croi o 
identitate şi un drum care să le fie proprii. 

Înţelegînd toate aceste lucruri, se poate susţine că după cum creştinismul a fost 
modelator şi creator al unei mentalităţi, tot astfel textul biblic a fost creator al 
limbilor de cultură şi al normelor literare, cel puţin în fazele lor incipiente. Pe de altă 
parte, pentru ca procesul traducerii să poată avea loc, traducătorii aveau de luat 
hotărîri în legătură cu concepţia pe baza căreia se va edifica traducerea, precum şi cu 
modalităţile concrete de traducere, dar şi privitor la sursele pe care le aveau a utiliza. 

Limbile sacre. Primii dintre traducătorii care au legătură cu discuţia de faţă sînt 
cei care au scos la iveală Septuaginta. Avînd a se adresa, în principal, evreilor 
grecizaţi, aceştia au urmat un grup de texte ebraice, probabil socotite a fi cele mai 
potrivite pentru întreprinderea lor şi pentru finalităţile acesteia. O dată pătrunsă în 
cultura şi în spiritualitatea europeană, Torah - la care s-au adăugat treptat şi alte 
scrieri pînă la a constitui corpusul numit Vechiul Testament -, a început a fi tradusă 
din greacă. La rîndul său, Noul Testament, redactat aproape integral în limba greacă, 
a început a fi, şi el, tradus. Nevoile diferitelor neamuri, însă, nu au reuşit să 
prevaleze asupra credinţei în caracterul sacrosanct al textului şi al limbii care îl 
poartă, astfel încît pînă în secolul al IX-lea, în spaţiul european erau acceptate doar 
patru limbi ca fiind sacre şi, aşadar, vrednice de a vehicula textul biblic: ebraica, 
greaca, latina şi slavona1. Lăsînd ebraica deoparte, se observă că greaca era limba 
celei mai mari culturi a vremii, în care era scrisă dintru început o importantă parte a 
Bibliei, limba în care noua religie îşi clarifica conceptele, în care se purtau disputele 
teologice interne, dar şi cu alte religii, în care se dezvolta şi rafina gîndirea noii 
ideologii religioase a vremii. La rîndul ei, latina nu era doar limba marelui imperiu 
care avea a-şi acomoda temeliile conceptuale cu creştinismul, ci şi limba în care 
spiritualitatea vremii începuse să se dezvolte în forme şi cu conţinuturi tot mai 
complexe. Totodată, desprinzîndu-se treptat de trunchiul oriental al culturii 
europene, învăţaţii zonei apusene utilizau tot mai mult latina, pînă la a ajunge să nu 
mai cunoască limba greacă şi, implicit să-şi piardă accesul direct la gîndirea 
exprimată în acea limbă. La rîndul ei, slavona era limba unui neam numeros, întins 
şi destul de influent încît să reuşească - în contextul rivalităţii dintre partea 
răsăriteană şi cea apuseană a Bisericii creştine - să-şi impună o nevoie -, resimţită, 
probabil, şi de către alte neamuri ale Europei creştine. 

Reforma. Traducerea textului biblic în limbile vernaculare, din perioada 
Renaşterii, se face sub impulsul generat de filosofia Reformei. Faptul acesta este 
valabil pentru spaţiul cultural-spiritual românesc, precum pentru toate ariile 
europene. Chiar dacă avem a face cu texte care provin de la nativi români, traduse - 
cu sprijinul sau doar îngăduinţa vlădicilor şi domnilor români - pe teritoriul 

                                                 
1 Este de remarcat că în lumea de dinafara Europei, în special în nordul Africii, traducerea 
textului biblic s-a făcut devreme, în modul cel mai firesc şi lipsind complexul sacralităţii 
limbii.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 129

românesc şi de către indivizi care nu au aderat la Reformă, impulsul şi spiritul 
actului de traducere rămîne dator Reformei. Înţelegînd că nu se pot opune unui 
curent atît de puternic, deoarece traducerea textului sacru în limbile populare care 
consumă acel text rămîne, în esenţă, un tip de acţiune general umană, clerul şi clasa 
dominantă au putut imprima acestui tip de acţiune o amprentă ortodoxă, cu atît mai 
mult cu cît cei de la care plecase iniţiativa nu urmăreau neapărat convertirea 
formală. Caracterul esenţialmente universal al ideii de a traduce textul sacru se 
observă şi prin capacitatea acestei idei de a-şi topi componenta universală în 
variatele spirite ale diferitelor comunităţi, fără a produce obstrucţii ori distrucţii ale 
acestora. Succesul nu a fost al doctrinei, ci doar al ideii că o religie care se adresează 
oamenilor trebuie să ajungă la aceştia în modalităţi inteligibile acestora. 

Relaţia dintre finalitatea traducerii şi receptorul textelor. Traducerile de text 
religios se adresează, în primul rînd, feţelor bisericeşti de toate rangurile, apoi 
diferitelor categorii de oameni culţi, unii dintre aceştia erau iniţiatorii traducerilor şi 
răspîndirii acestora, mulţi dintre ei fiind giranţii actului şi cei care aprobau existenţa 
şi circulaţia versiunii, şi abia apoi anumitor categorii de laici din clasa medie. În 
general, în spaţiul românesc, textul sacru ajungea la marele public în mod mediat, 
prin lectura publică din biserică. 

În provinciile româneşti nu se poate presupune existenţa unei pături largi care 
să fie interesată sau sensibilă la texte. Probabil că în Transilvania situaţia diferă, însă 
acest lucru se datorează datorită saşilor şi maghiarilor, cei pe care Reforma i-a 
reorganizat destul de repede. Capabili de dinamism social, avînd structuri mentale 
conforme ideii de comunitate organizată în mod liber, precum şi disponibilitate către 
discursul raţional, aceştia vor fi lesne pătrunşi de noile idei. Atît prin discursurile 
însoţitoare, cît şi prin ideea de bază, noile texte şi discursul misionarilor erau 
preponderent raţionale, destinate unui public avînd o structură mentală în 
concordanţă cu ceea ce se petrecuse în gîndirea Occidentală în ultimele sute de ani.  

În ceea ce-i priveşte pe români, însă, tradiţionalismul conservator şi relativa 
uniformitate socială nu puteau constitui un mediu propice pentru imboldul de a 
recepta textul sacru în alte modalităţi decît cele consacrate. Publicul românesc - 
imun la argumentaţia dialectică - era departe de mentalitatea occidentală, în care 
individul exista ca membru al unei comunităţi autonome, care trecuse de la legi 
naturale la legi raţionate, care se constituise şi funcţiona în baza unor principii, 
nefiind o simplă formă de existenţă gregară, aflată la dispoziţia unui stăpîn. 

Reticenţa omului de rînd faţă de contactul direct cu textul sacru în general, este 
o caracteristică importantă a mentalităţii dominante în zona de influenţă slavă. În 
vreme ce, în Occident (nu atît în cel catolic, romanic, cît în cel protestant, anglo-
saxon), individul era încurajat să intre în contact direct cu textul sacru, retorica şi 
convertirea urmînd momentului în care individul ajungea la un anumit nivel de 
cunoaştere (sau desfăşurîndu-se concomitent), dincoace, asupra comunităţii s-a 
exercitat dintru început un proces retoric care nu punea la îndoială adeziunea tuturor 
indivizilor la confesiune şi nici nu solicita mai mult decît urmarea unui cod 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 130

comportamental. Practic, predica nu avea darul de a converti edificînd convingeri 
morale şi sociale profunde, de a explica din perspectivă religioasă aspectele unei 
vieţi sociale complexe - poate parţial de a întări periodic o credinţă -, cu siguranţă de 
a-l aduce săptămînal pe credincios la înţelegerea faptului că face parte din propria 
comunitate. Lucrul acesta era (şi încă a rămas) unul definitoriu. Cutumele sociale şi 
cele religioase fiind strîns împletite şi concrescute la români, transmiterea intactă, de 
la o generaţie la alta, a întregului complex de comportamente sociale şi a mentalităţii 
care orînduiesc viaţa întregii comunităţi româneşti constituie moştenirea supremă, 
cea care asigură individualitatea, continuitatea şi buna relaţie a acestei comunităţi cu 
Divinitatea. 

În Moldova şi în Muntenia instrumentul folosit de către Biserică pentru a 
edifica pe credincioşi a fost reprezentat de scrierile de tipul cazaniilor, în vreme ce în 
Transilvania mai degrabă s-au pus în circulaţie texte biblice. Cauza principală a 
acestui efect stă în felul în care a reacţionat iniţial Biserica Ortodoxă faţă de 
activitatea de traducere a textelor sacre. Rămînînd blocată - în mod tradiţional - la 
bariera limbilor sacre, socotind că textul sacru este o realitate care poate şi trebuie a 
fi mînuită în mod direct doar de casta sacredotală, lipsită de capacitatea de a se 
adapta la realităţile dinamice şi, aşadar, nepregătită în faţa asaltului diferitelor 
confesiuni şi modalităţi prin care Reforma încerca să se extindă pe teritoriul 
românesc, Biserica Ortodoxă a utilizat ca principală armă boicotul. (Unul dintre 
argumentele importante în acest sens derivă din corecta interpretare a cauzelor 
pentru care destule tipografii care se ocupau cu traducerea şi tipărirea unor astfel de 
texte au dat faliment, existînd lacune importante în timp între apariţia a două texte 
româneşti, în vreme ce textele în slavonă continuau să apară!) Pentru masa 
credincioşilor - majoritatea neştiutori de carte -, Biserica Ortodoxă va dezvolta 
instrumente de apărare precum cazaniile, vieţi de sfinţi, scrieri apocaliptice şi alte 
tipuri de texte care doar conţineau citate din textul biblic, cea mai mare parte a 
substanţei lor fiind constituită din discursuri explicative şi persuasive prin care se 
încerca consolidarea unei stări şi a unui nivel de credinţă la care poporul ajunsese. 
Astfel de scrieri, alături de modalităţile în care au fost executate unele traduceri de la 
sfîrşitul secolului al XVII-lea şi începutul secolului următor, prezintă elemente ce 
îndreptăţesc ideea unei Contrareforme. În cele din urmă, însă, nu se va putea ocoli 
noul proces, adică traducerea Bibliei. Iniţial cu ajutor extern (direct, indirect, 
evident, camuflat, şi în diferite grade), apoi tot mai mult cu cărturari proprii, 
traducerea textului sacru devine o activitate privită cu oarecare bunăvoinţă2. 

                                                 
2 Chiar astăzi, mentalitatea populară nu concepe existenţa unei traduceri a Bibliei care să fie 
făcută de către traducători poligloţi specializaţi, adică a unei traduceri lipsite de 
„binecuvîntarea” sacerdotală, după cum nici lectura Bibliei nu este socotită printre necesităţi, 
în vreme ce Bisericile Occidentale s-au preocupat - încă din primele secole de creştinism - să 
coopteze şi să pregătească învăţaţi capabili să producă traduceri elaborate, încurajînd 
totodată lectura textului sacru de către credinciosul de rînd. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 131

Contactul cultural cu lumea protestantă a făcut ca, în Transilvania, lucrurile să 
evolueze sensibil diferit, atît în ceea ce priveşte stimularea accesului direct la textul 
biblic, cît şi atitudinea faţă de Biblie şi faţă de chestiunile religioase în general. 
Sferele cultural-spirituale diferite, mentalităţile dominante diferite au generat 
diferenţe consistente sub multe aspecte, între cele două arii româneşti, delimitate 
conform sferelor de influenţă culturală în care se aflau. Sub influenţa ideilor 
Reformei, în Transilvania s-a considerat că textul sacru trebuie să ajungă la urechile 
şi, mai ales, la înţelegerea receptorului obişnuit, edificarea reală a acestuia ca creştin 
neputînd evita contactul direct dintre credincios şi text. 

Textul sacru. Plecînd de la cei ce credeau că textul sacru este rezultat al 
inspiraţiei divine, că cuvîntul are forţă demiurgică, şi ajungînd la cei ce socoteau că 
nu este înţelept ca textul să fie supus presiunilor şi interpretărilor pe care, în mod 
inerent, felurite limbi formate împreună cu propriile mentalităţi le-ar fi impus, se 
poate crede că, în mod real, traducerea textului biblic era limitată nu doar de 
constrîngeri de ordin religios, ci şi de constrîngeri de ordin cultural. Situaţia din 
spaţiul românesc arată că, atunci cînd sînt menţionate, aceste constrîngeri sînt 
declarate ca şi cum ar fi nişte condiţii de îndeplinit, de natură exclusiv religioasă, şi 
care, practic, apar ca cerinţe fundamentale asumate în mod natural. În realitate, însă, 
lucrurile nu stau astfel, deoarece declaraţiile explicite sau sugestiile strecurate pe 
mai multe căi nu concordă cu rezultatele analizelor lingvistice şi traductologice. În 
mod evident, dincolo de factorul determinant declarat, de ordin religios, vechile 
traduceri româneşti decurg şi din determinări de ordin cultural, adeseori mult mai 
puternice şi acţionînd pe mai multe căi. 

Există două aspecte de natură strict traductologică, dar care se manifestă în 
funcţie de proporţia în care factorul religios şi cel cultural determină o traducere 
concretă. Primul dintre acestea este legat de felul în care este orientată traducerea, 
spre sursă sau spre ţintă, celălalt de numărul surselor traducerii. 

Orientarea traducerii. În cazul textului sacru, în mod deosebit, tendinţa 
privilegiată a fost ca traducerea să fie orientată către limba-sursă. Întrucît textul şi 
limba care îl vehicula erau considerate sacre, în momentul traducerii în limbile 
vernaculare s-a încercat redarea conţinutului, dar pe calea prezervării formei, ceea ce 
arată că se considera că textul este o formă a realităţii dotată cu forţă activă. Se 
considera că, fiind suport şi vehicol material al conţinutului, aspectul formal este 
structurat pe mai multe niveluri de profunzime şi semnificaţie, începînd cu cel 
denotativ, literal, care este cel mai strîns legat de latura aparentă a formei, şi 
încheind cu cel mistic şi magic, cel care se leagă de dimensiunea profundă a formei. 
În acest caz, aspectul formal nu mai este socotit a fi doar un simplu purtător material 
al unor conţinuturi, ci însăşi realitatea prin care se constituie şi trăieşte conţinutul. 
Respingerea celeilalte posibilităţi, a traducerii centrate pe limbă-ţintă, cu mijloacele 
acesteia adică, se datora concepţiei că aceasta ar putea transfera conţinuturi, însă cu 
posibilitatea ridicată, aproape garantată că astfel se va genera un alt spirit. De aceea, 
obţinerea conţinutului exclusiv cu mijloacele limbii-ţintă nu a constituit, în general, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 132

soluţia aleasă de către traducători, mai ales pentru textul biblic, fidelitatea referindu-
se nu doar la conţinuturi, ci şi la forme. Stabilizarea pe o poziţie intermediară va 
arăta că traducerea, ca proces cultural şi lingvistic, a atins echilibrul optim ce 
permite aducerea conţinuturilor (de gîndire, estetice, afective etc.) construite cu 
mijloacele lingvistice ale unei limbi şi în chipul acesteia, în formele unei alte limbi, 
care redă acele conţinuturi în chip propriu. 

Totodată, însă, centrarea pe limba-sursă scotea în evidenţă o carenţă gravă a 
procesului, şi anume faptul că, în confruntarea dintre cele două limbi (de regulă, 
sursa era incomparabil mai evoluată şi mai exersată decît ţinta), limba-sursă tindea 
în mod natural să impună limbii-ţintă tiparele formale şi conceptuale, atît la nivel 
sintactic cît şi la nivel lexical-semantic. Din acest motiv s-a încercat orientarea nu 
către limba-sursă, ci către conţinut. Tendinţa de a urmări cu fidelitate conţinutul - 
avînd în vedere că sînt implicate sisteme lingvistice diferite (cu tot ceea ce 
presupune şi antrenează după sine această diferenţă), adică forme şi conţinuturi în uz 
- poate conduce la suprapunerea şi reproducerea fericită a conţinutului, dar cu grave 
sacrificii ale formei. Întrucît, în ciuda unei posibile reproduceri fidele a conţinutului, 
în felul acesta se produc inerente distorsiuni la nivel formal, evidenţa cu care este 
dotat acest nivel face ca întregul act să fie perceput şi reprezentat mental ca o 
deformare, o trădare a textului, mai cu seamă în dimensiunea sa formală. Temeiul - 
de ordin raţional - cel mai puternic şi care justifică prudenţa unei astfel de abordări 
stă în faptul că, urmînd această cale (întrucît sistemele lingvistice şi modul lor de 
funcţionare implică nu doar diferenţe formale, ci şi de conţinut), este posibil ca 
sacrificiului formei să i se adauge şi cel al conţinutului. Domeniul sensurilor - prin 
excelenţă supus echivocurilor, interpretărilor, posibilităţilor şi creaţiei - este atît de 
labil şi de specios încît reperele aproape că lipsesc. În acest caz, cu toate 
imperfecţiunile ei, forma rămîne singurul reper viabil, chiar dacă adeseori trădînd 
conţinutul, niciodată trădîndu-se pe sine. 

După cum se observă, centrarea pe limba-sursă favorizează impunerea 
structurilor acesteia (cum se spune), centrarea pe limba-ţintă încearcă achiziţionarea 
conţinuturilor semantice (ce se spune), cu mijloace formale proprii. Deşi jocul care 
se desfăşoară în mintea traducătorului - în zona de contact a limbilor implicate -, şi 
care ţine de esenţa relaţiei limbă / gîndire / societate, are ca miză obţinerea 
conţinuturilor textului, chiar atunci cînd structurile limbii-ţintă permit obţinerea 
acelor conţinuturi, traducătorul poate simţi solicitări de fidelitate formală dinspre 
limba-sursă. 

Întrucît traducerea centrată exclusiv pe limbă-ţintă, cu mijloacele acesteia 
adică, putea transfera conţinuturi, dar cu riscul de a genera un alt spirit, obţinerea 
conţinutului exclusiv cu mijloacele limbii-ţintă nu a constituit, în general, soluţia 
aleasă de către traducători - mai ales pentru textul biblic -, fidelitatea referindu-se nu 
doar la conţinuturi, ci şi la forme. Tot acest proces de gîndire, cu opţiunile care 
decurgeau de aici a putut fi influenţat de factorul religios, dar, în măsura în care nu a 
putut fi ignorată miza comprehensibilităţii textului - lucru determinat de nivelul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 133

lingvistic -, cînd s-a înţeles că urmarea doar a impunerilor de natură religios-
confesională nu poate da nicicum satisfacţie cerinţelor evidente de natură lingvistică, 
traducătorii au început să conceapă traducerea nu ca pe un travaliu de reproducere al 
structurilor şi conţinuturilor unei limbi într-o altă limbă, ci ca pe un transfer de 
conţinut conceptual. 

Sursele traducerii. Pornind tot de la constrîngeri de ordin religios-confesional, 
cel de-al doilea aspect se referă la numărul surselor unei traduceri. În general, se 
considera ca fiind suficientă o singură sursă, aceea trebuind să fie reprezentată de 
versiunea receptă în spaţiul confesional în care se făcea traducerea. Cu toate acestea, 
adeseori, traducerile avînd la bază o singură sursă decurg din constrîngeri 
exclusiviste de tip cultural, iar nu confesional, motivate ulterior prin caracterul sacru 
al textului şi a limbii3. 

În mod firesc, între traducerile avînd la bază o sursă şi cele cu două sau mai 
multe surse există mai multe clase de deosebiri. Considerînd că limba modelului este 
sacră, că textul biblic nu poate fi purtat decît respectînd tiparele pe care traducătorul 
le avea în faţă şi eliminînd - în mod implicit - posibilitatea flexibilizării situaţiei prin 
consultarea altui model, o astfel de concepţie nu poate genera decît texte care se 
concentrează pe redarea structurilor limbii-sursă, caz în care tiparul lingvistic şi 
formal devine mai important decît conţinutul, fapt care înăbuşă atît capacităţile cît şi 
valenţele limbii-ţintă, cu consecinţe asupra inteligibilităţii textului de către receptor. 
Traducerile avînd la bază o singură sursă constrîng traducătorul să-şi urmeze sursa - 
care reprezintă unicul model, unica sursă de inspiraţie, unicul reper. De aceea, aceste 
traduceri prezintă o unitate congruentă cu cea a sursei (uneori mai accentuată chiar), 
traducătorul fiind scutit de complicaţii suplimentare şi orientat constant în direcţia 
indicată de sursă. Date fiind problemele textului biblic, aceste traduceri prezintă 

                                                 
3 Nu se va putea sublinia niciodată îndeajuns contribuţia ideologiilor occidentale (catolică, de 
esenţă romanică, şi, mai ales, protestantă, de esenţă germancă) în amorsarea şi desfăşurarea 
activităţii de traducere a textelor religioase din spaţiul ortodox românesc. (Pentru o imagine 
asupra acestei situaţii complexe, vezi Ernst Christoph Suttner, Teologie şi biserică la români, 
De la încreştinare pînă în secolul XX, Tîrgu-Lăpuş, 2011). Chiar dacă procesul de selectare a 
textelor nu se eliberează pe deplin de mărcile cultuale, cele mai puternice mărci rămîn cele 
de ordin cultural. 
Faptul că în spaţiul ortodox românesc textele secolului al XVI-lea nu folosesc limba greacă, 
ci doar pe cea slavonă, nu are cum să fie legat de aspectul confesional, ci de caracterul 
dominant al influenţei culturale slave din epocă, pe teritoriile Moldovei şi Ţării Româneşti. 
În secolul următor, la capătul unei perioade de slavonism cultural, limba greacă va deveni 
principalul model, deschizînd calea unui proces de grecizare culturală. În fapt, ambele 
influenţe au la rădăcină configuraţia politică din zonă, dominanţia culturală fiind rezultat al 
interacţiunii politice. De aceea, în plină epocă a slavonismului cultural, chiar actul traducerii 
textelor în limba română este determinat de influenţele Reformei. Unele texte ale secolului al 
XVI-lea decurg din urmarea unor modele protestante, iar în secolul următor, un text precum 
Biblia de la 1688 va apărea prin contribuţia masivă a unei ediţii protestante a Septuagintei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 134

destul de multe greşeli şi neînţelegeri, pe care traducătorul nu le poate rezolva 
deoarece nu are repere externe sursei. 

Deşi unele din acestea pot fi parţial valabile şi pentru un traducător care are în 
faţă două sau mai multe surse constant utilizate, o astfel de traducere diferă 
fundamental de tipul precedent, unele dintre problemele acestui traducător fiind 
incomparabil mai mari, altele fiind complet diferite. Traducerea operată prin 
urmarea a două sau mai multe texte, este, în mod implicit, o traducere efectuată pe 
bază de comparaţie. Se poate întîmpla ca: a) porţiuni care apar într-un text să 
lipsească cu desăvîrşire din celălalt; b) între cele două să existe diferenţe formale 
majore; c) să poată exista corespondenţă formală şi aparentă între cele două surse, 
dar segmentele respective să fie diferite sub aspectul conţinutului; d) diferenţele de 
conţinut să fie minore, dar la comparaţie să fie de natură a-l arunca pe traducător 
într-o dilemă, întrucît se datorează interpretării textului de bază. În aceste cazuri, 
traducătorul înţelege uşor că are în faţă mai multe posibilităţi de a ajunge la un 
conţinut, că acela este cel care contează, că formele pe care le are în faţă îl pot 
orienta, inspira, ca modele alese, iar nu ca tipare impuse. Căpătînd caracter 
compilatoriu, acest tip de traducere dobîndeşte o importantă şansă în plus faţă de cel 
dintîi: el oferă posibilitatea unei înţelegeri mai largi a unui conţinut nuanţat şi 
oscilant, întrucît acesta este exprimat prin forme diferite, ce prezintă posibilităţi 
diferite de configurare lingvistică şi mentală, precum şi de conceptualizare. În acest 
fel, traducătorul are posibilitatea de a discerne asupra întregului complex conceptual 
şi lingvistic pe care îl are în faţă şi, implicit, de a genera un text de calitate. Este 
extrem de probabil ca, dintre doi traducători identic dotaţi şi cu concepţii identice, 
textul celui care traduce pe baza unei surse să fie de o calitate inferioară celui care a 
tradus pe baza a două sau mai multe surse. 

Faptul însuşi de a opta pentru consultarea mai multor surse are semnificaţii 
multiple. În primul rînd, lucrul acesta arată că traducătorul nu mai are în vedere o 
relaţie între sacralitatea textului şi o anumită limbă, ci între o limbă care deţine 
respectivul text - deoarece a reuşit să îl obţină printr-un efort de traducere - şi un 
conţinut. În acest caz, traducătorul priveşte la texte ca la nişte constructe lingvistice 
şi culturale, limbile fiind căi prin care un anumit conţinut se creează pentru 
receptorii acelei limbi şi ai acelui mediul cultural, iar nu forme şi modalităţi unice de 
a obţine acel conţinut, identic pentru orice mediu cultural. Cele două, aşadar, 
conţinutul ideatic, estetic şi cel lingvistic nu mai sînt văzute ca o unitate monolitică 
încărcată cu sacralitate şi pe care o limbă îl deţine în mod exclusiv. Voinţa 
traducătorului de a avea mai multe surse arată şi că acesta înţelege că urmarea unei 
singure versiuni nu este neapărat suficientă pentru a obţine respectivul conţinut în 
limba-ţintă. Încercarea de a înţelege conţinutul şi construcţia formei cu ajutorul şi 
prin intermediul mai multor versiuni şi a mai multor limbi, semnifică, în primul rînd, 
că limbile nu se mai judecă exclusiv din perspectiva sacru/vernacular - de unde 
neobligativitatea de a utiliza doar versiunile limbilor sacre şi posibilitatea de a urma 
traduceri ale altor limbi vernaculare - , precum şi creşterea pretenţiilor faţă de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 135

calitatea traducerii, cu implicaţiile aferente (o limba mai elaborată şi un text mai 
inteligibil pentru receptorul concret, dotat cu anumite nevoi). 

Arătîndu-se inspirat de un model sau de altul, dar liber în a crea o traducere 
românească, traducătorul român are posibilitatea de a-şi manifesta spiritul 
interpretativ şi inovativ, liber de constrîngerile literei textului şi de structurile 
caracteristice limbii-sursă. Prin asocierea surselor, traducătorul român dobîndeşte 
perspectiva limpede a propriei limbi, fiind stimulat să lase limba română să-şi 
impună cerinţele şi să stimuleze tendinţele culturale ale acesteia. Întrucît alături de 
dificultăţile date de aspectul literar incipient acţionează şi posibilităţile limbii, 
precum şi cerinţele acesteia, se constată că nevoia urmării modelului se converteşte 
treptat (uneori cu mai mult succes, alteori cu mai puţin) în nevoia respectării 
nevoilor limbii în care se traduce, ceea ce înseamnă că urmarea prin reproducere a 
modelului devine adaptativă, apoi recreativă. Pe de altă parte, din acest motiv, 
tulburări de tot felul apar aproape la tot pasul, marele miracol fiind tocmai 
valorificarea posibilităţii de a traduce un text dificil într-o limbă care nu avea decît 
un aspect popular bine structurat, cel literar abia astfel constituindu-se. În realitate, 
toate aceste dificultăţi reprezintă caracteristicile fireşti ale unui proces de edificare a 
unui aspect literar, prin contactul lingvistic generat de traducere. 

Traducerile româneşti. Toate acestea pot fi observate studiind rezultatele 
obţinute de către traducătorii români ai secolelor al XVI-lea şi al XVII-lea. Texte 
precum Codicele Bratul, Codicele Voroneţean, Apostolul Coresian, Psaltirile 
secolului al XVI-lea decurg din traducerea centrată pe limba-sursă, pe baza unei 
unice surse (textul slavon). Eliminînd - sau neluînd în calcul - posibilitatea de a 
consulta alte surse (fie ele tot slavone), ele asumau redarea cu fidelitate a textului 
slavon, reproducerea acelui model arhitectural şi lingvistic. O astfel de cale 
transforma limba română într-un mediu în care limba-sursă se autoreproducea, 
manifestîndu-se în confomitate cu propriile modalităţi, cerinţe şi constrîngeri. 

Calea aceasta nu dispare nici în secolul următor, deoarece în cazul Bibliei de la 
Bucureşti (1688) se constată aceeaşi atenţie faţă de textul-model. Biblia de la 
Bucureşti decurge din revizia unor traduceri anterioare, astfel că atît Vechiul 
Testament - revizie a traducerii din greacă de către Nicolae Milescu -, cît şi Noul 
Testament - revizie a Noului Testament de la Bălgrad (1648) - apar ca încercări 
asidui de orientare a textului şi a limbii române literare către modelul grecesc şi 
conform acestuia (în condiţiile în care NTB era o traducere care urmase preponderent 
modelul latin). Orientaţi către calea traducerii literale şi aflaţi într-o perioadă în care 
slavonismul cultural era caduc, noul model cultural fiind cel grecesc, revizorii BB 
vor face ceva mai mult decît traducătorii secolului precedent. Aceia încercaseră să 
traducă un text în limba română. Urmînd anumite constrîngeri de ordin religios-
confesional (sursă ortodoxă), precum şi anumite determinări de ordin cultural (sursă 
slavă), dar avînd la dispoziţie o limbă cu un aspect literar nu doar neexersat, ci care 
se constituia prin chiar actul lor, nu au putut decît să încerce a urma modelul slavon 
pentru a da cumva la iveală, în limba română, conţinutul textului. Spre deosebire de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 136

aceştia, revizorii BB nu par interesaţi, în primul rînd, de redarea în limba română a 
textului biblic. Prin acţiunea lor ei arată că încercau să edifice aspectul literar 
românesc în conformitate cu cel grecesc şi în chipul aceluia. 

Avînd la bază cu totul alte impulsuri, altă mentalitate şi alt mod de a concepe 
relaţiile dintre diferitele limbi, Palia de la Orăştie (1581) şi Noul Testament de la 
Bălgrad (1648) sînt texte care nu urmăresc nici simpla traducere prin urmarea fidelă 
a unui model străin, nici edificarea unei norme literare, ci doar producerea unui text 
inteligibil, într-o limbă accesibilă, ambele doar pentru a vehicula eficient un anumit 
conţinut concret către un cititor concret. Fiecare din aceste două texte are cel puţin 
două surse, pe care traducătorii le pun la contribuţie în mod constant. Traducătorii 
aceştia nu mai privesc cu respect mistic la limbile din care traduc, nu încearcă cu 
orice preţ să redea în limba română spiritul acelor limbi şi nici să îmbogăţească 
limba română cu structurile acelora. Ei par interesaţi doar ca receptorul român să 
poată înţelege conţinutul textului şi fac tot ceea ce pot pentru a împlini acest 
obiectiv. 

Consultarea constantă a surselor a lăsat numeroase urme la nivelul rezultatului. 
Adeseori a fost făcută prin colaborarea surselor, alteori prin amestecul lor (fie la 
suprafaţă, fie în profunzime, fie în mod inextricabil), iar alteori acestea au devenit 
tot mai puţin vizibile, uneori pînă la estomparea lor totală. Sursele au servit, în 
primul rînd, înţelegerii conţinutului epic sau ideatic, abia apoi procurării unor 
modele de construcţie a mijloacelor de exprimare lingvistică (în vederea redării 
pentru cititor a conţinuturilor conceptuale ale textului). Contactul cu modelele a mai 
permis construirea unui tipar mental care l-a ajutat pe traducător să aproximeze 
modalitatea în care ar trebui să arate şi să funcţioneze o traducere a Bibliei, ceea ce i-
a permis uneori să acţioneze liber. Construcţia lingvistică a acestor tipărituri arată 
fără echivoc că traducătorii încearcă să ajungă la cititor cu un text reconstruit într-o 
limbă cît mai accesibilă acestuia, negrevată de expresia cultă a surselor, totodată 
eliberată de modalităţile de exprimare prea îngust populare. Principala lor 
preocupare nu ar fi, aşadar, aceea de a edifica un text pe baza unui model, ci mai 
ales pe cititor şi limba4. 

Vechile traduceri româneşti se edifică pe două căi principale. Unele dintre 
acestea (în special cele din spaţiul estic şi cel sudic) apelează - dincolo de orice 
măsură uneori - la modelul cult. Pentru traducătorii de aici, textul de tradus nu este 
doar o sursă de conţinut conceptual şi un simplu model ce sugerează, inspiră sau 
împrumută moderat forme şi conţinuturi lingvistice. Pe alocuri, el devine un monolit 
care este transferat ca atare în limba română. Fireşte că nici traducătorii din aria 
vestică nu scapă de presiunile limbilor cu aspect cult exersat. Analiza 
compartimentelor fonetic, morfologic şi lexical, uneori chiar şi a celui sintactic, însă, 
                                                 
4 Pentru nevoia de a înţelege textul sacru şi implicaţiile practice ce decurg de aici vezi finalul 
prefeţei NTB: „Aceasta poftim de la Tatăl Dumnezău şi de la Domnul nostru Iisus Hristos, 
cum să vă înţelepţască Duhul Sfînt ca să înţelegeţi voia sfinţiei Sale şi să faceţi carele sînt 
scrise într-această carte, spre slava lui Dumnezău şi spre ispăseniia voastră”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 137

arată că traducerile acestora implică eforturi ce conduc la edificarea unui nivel cult 
al limbii române, care să nu reproducă modelul străin, ci să activeze şi să pună la 
lucru resursele limbii române. Acest deziderat nu pare a decurge neapărat dintr-un 
anumit mod de concepere a aspectului cult, ci din nevoia concretă de a produce un 
text românesc inteligibil pentru receptorul traducerii5. 

Cultual / cultural. În ariile moldovenească şi muntenească, cerinţele dinspre 
factorul religios sînt cu putere satisfăcute de factorul cultural, între cele două 
existînd coincidenţă de origine. De aceea, în această zonă, traducătorii: a) îşi iau ca 
model versiuni slave sau greceşti, b) îşi asumă un singur model, c) sînt orientaţi mai 
cu seamă către satisfacerea cerinţelor textului sacru, dar în formele limbii sacre, iar 
nu către cititor. Remarca din Prefaţa NTB, prin care mitropolitul Ardealului va relua 
şi va sublinia comparaţia dintre cuvinte şi bani este cît se poate de legată de 
contextul real de pînă atunci. În opinia noastră, secvenţa respectivă nu este doar o 
formă prin care se încearcă sădirea în conştiinţa receptorului a exigenţei înţelegerii 
textului, făcîndu-l pe acesta conştient şi responsabil de faptul că lectura sau 
ascultarea textului trebuie în mod imperios să aibă drept consecinţă înţelegerea 
acestuia, ci şi o modalitate prin care se sugerează traducătorilor şi patronilor acestora 
că finalitatea unei traduceri este înţelegerea textului, iar nu simpla oglindire a 
versiunii din limba-sursă în limba română. 

Românii ortodocşi din aria transilvană erau într-o situaţie diferită, influenţa 
culturală fiind de o altă extracţie decît cea confesională. Avînd a suferi o altă 
dominaţie politică, avînd un cu totul alt statut social, românii de aici se aflau la baza 
unei societăţi ale cărei pături împărtăşeau influenţa culturală occidentală, sub 
formele germanică şi maghiară, şi al cărei principal vehicul lingvistic încă mai era 
latina. Între sorgintea spirituală şi lingvistică a confesiunii lor şi caracteristicile 
complexului cultural în care se aflau existau diferenţe majore şi de esenţă, la care se 
adăuga povara faptului că influenţa culturală era, adeseori, trecută printre mărcile 
dominaţiei străine. Situaţia era complexă întrucît, în contextul unei arii româneşti 
deslavizate, care evoluase dezvoltînd particularităţi definitorii, nu era posibilă, ori 
măcar realistă adoptarea modelului cultural slav. În adevăr, fie că este vorba despre 
zona vestică, fie că este vorba despre zona estică şi sudică, modelele culturale care 
aveau curs la români pătrunseseră dinspre alogenii suprapuşi, nefiind evoluţii 
generate de spiritul indigen. Diferenţa era că primii trăiau într-o zonă fecundată de o 
cultură avînd o extracţie diferită de cea a confesiunii lor, în vreme ce la ceilalţi atît 
cultura cît şi confesiunea erau coincidente. 

Prefeţele. Rolul lor era de a furniza cititorului felurite informaţii semnificative, 
cum ar fi cele legate de istoricul textului, de iniţiativa de a traduce respectivul text, 
                                                 
5 Este foarte important să se observe că, practic, nici un text tradus nu se edifică exclusiv prin 
aplicarea unuia dintre cele două procedee. Fiind deduse din comportamentul traducătorilor, 
acestea sînt teoretice. În fapt, traducătorii uzează de ambele căi. Totuşi, împărţirea în cele 
două grupe corespunde realităţii şi este impusă de ponderea celor două căi teoretice în actul 
traducerii, iar această pondere este pe deplin semnificativă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 138

de traducători, de revizori şi alte elemente implicate, de spaţiul şi timpul apariţiei 
traducerii etc. Avînd în vedere că judecata receptorului era hotărîtoare pentru soarta 
discursului, a existat dintotdeauna tentaţia ca discursul să fie însoţit de un 
metadiscurs, de digresiuni explicative, de discursuri paralele, care înfăşoară 
discursul principal, încercînd să înlesnească la maximum acceptarea acestuia. 
Practic, prefeţele (şi postfeţele, eventual) sînt prilejuri create special pentru ca 
autorul traducerii sau compilaţiei să se adreseze receptorului în mod direct. Întrucît, 
în mod convenţional, prefaţa îşi asumă rolul de a furniza informaţie pură, receptorul 
are un anumit orizont de aşteptare - în ceea ce priveşte tipul şi calitatea informaţiei -, 
ceea ce înseamnă şi că el este mult mai deschis, aproape lipsit de reticenţe şi de spirit 
critic, într-o stare favorabilă preluării necritice şi nediscriminatorii a textului 
construit de prefaţator. Cel care scrie prefaţa va încerca sa profite de această situaţie, 
ştiind că discursul explicativ este uşor de convertit în discurs persuasiv. Deşi la un 
alt nivel, şi aici se întîmplă precum în anumite categorii de glose, unde traducătorul 
simte nevoia de a se justifica, de a orienta receptorul, inducîndu-i anumite opinii şi 
anumite stări spre a şi-l face favorabil, în cele din urmă spre a-i obţine acordul. 
Conţinutul prefeţelor, însă, nu este mereu de încredere. Din diferite motive, 
prefaţatorii omit cu bună ştiinţă sau falsifică felurite tipuri de informaţii, căci 
prefeţele erau destinate, în primul rînd, contemporanilor lor - destinatari direcţi sau 
indirecţi ai acelor traduceri -, celor de a căror atitudine depindea destinul respectivei 
traduceri. Avînd în vedere faptul că actul traducerii nu constituia un dat general 
acceptat, fiind supus feluritelor susceptibilităţi şi era, cel mult, tolerat, prudenţele 
traducătorilor textului biblic apar îndreptăţite. 

Actul traducerii şi sursele în prefeţe. Discursul prefeţelor care ne interesează 
se datorează faptului că actul de traducere al textului sacru în limbile vernaculare, 
pentru mai mult de o mie de ani, fusese prohibit. În conştiinţa credincioşilor, o astfel 
de iniţiativă putea fi echivalentă cu o mică erezie. Ajungînd la o altă viziune asupra 
realităţii, protestantismul îşi construieşte un tip de argumentaţie care are rolul de a 
înlătura cealaltă modalitate de a privi lucrurile. Ideea traducerii textului sacru într-o 
limbă vernaculară, conotată negativ - mai ales datorită provenienţei ei occidentale şi 
neortodoxe -, avea de trecut două mari obstacole, care se reflectă în prefeţele scrise 
pe întreg teritoriul dacoromân şi adresate credincioşilor ortodocşi. 

Primul îl constituia însăşi ideea de traducere a textului sacru. Cei ce preiau şi 
pun în act ideea traducerii acestuia vor împrumuta întregul eşafodaj persuasiv 
aferent, vor dezvolta unele argumente, pe altele le vor adapta la orizontul de 
aşteptare şi la structura mentală a comunităţilor în care vor promova traducerea 
textului sacru, şi chiar vor încerca să construiască noi argumente, în aceeaşi direcţie. 
Faptul acesta poate fi observat şi în spaţiul românesc, unde se face apel la 1Co., 14, 
196. 

                                                 
6 La rigoare, trebuie subliniat că avem a face cu un caz tipic de extragere a unui enunţ din 
contextul său, apoi de utilizare a lui într-un cu totul alt sens decît cel pe care acel enunţ era 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 139

În mod constant şi insistent, cu variate mijloace (raţionamente, apel la 
autoritate şi la cazul altor limbi, demonstraţii de bunăvoinţă şi deschidere faţă de 
eventuale corecturi), cititorul este rugat, cu o condescendenţă retorică, să nu judece 
întreprinderea înainte de a face o lectură (care, fireşte, de cele mai multe ori are 
proprietatea de a „converti” la ideea că traducerea este un act benefic în sine). 
Apelul este urmat de scuzele adresate, în mod anticipat, aceluiaşi cititor, care ar 
trebui să aibă în vedere că traducerea aparţine unor oameni, supuşi ai greşelii7. 
Astfel se dezvoltă o întreagă retorică pentru a convinge credincioşii în direcţia 
acceptării ideii că textul sacru poate fi tradus şi consultat în limba română8. De la 

                                                                                                                              
destinat să-l construiască. În locul respectiv, Sfîntul Paul se referă la o problemă concretă a 
Bisericii din Corint: dezechilibrul produs între „vorbirea în limbi” şi „profeţie”. În acest 
context se pronunţă versetul pe care protestanţii, într-un act de apel la autoritate, l-au făcut 
celebru: ajllaV ejn ejkklhsiva/ qevlw pevnte lovgou" tw/ noi? mou lalh~sai, i{na kaiV a[llou" 
kathchvsw h# murivou" lovgou" ehn glwvssh/ (Sept.), „Sed in Ecclesia volo quinque verba 
sensu meo loqui, ut et alios instruam: quam decem millia verborum in lingua” (Vulg.). 
Desigur, procedeul acesta abundă în domeniul religios, cei care l-au inventat - probabil - 
fiind hermeneuţii, exegeţii, interpreţii, dascălii, cei care reuşeau să explice orice prin orice. 
7 Deşi sub aspect raţional are două tăişuri, acest argument face apel la toleranţă din partea 
unei fiinţe cu înţelegere faţă de slăbiciunile omeneşti, situaţie în care - ca urmare a 
modalităţii retorice practicate şi în mod aparent paradoxal - se află traducătorul, dar care este 
perceput ca plasat într-o poziţie superioară celui la care se face apelul. De fapt, subiacent, 
avem a face cu o ameninţare: „nu judecaţi, pentru a nu fi judecaţi!”. Vezi, de exemplu, 
Prefaţa la PO: „şi le dăruim voo, fraţilor rumâni, şi cetiţi şi nu judecareţi necetind mainte, că 
veţi cu adevăr a afla mare vistiiariu sufletesc. Noi pentru dragoste lui Domnedzeu am ustenit; 
n-au, iară, întors mînă de înger, ce mînă grea păcătoasă; să veţi afla ceva greşit pre a ceriului 
Domnu, cum că el fie adevărătură că nu e cu voie noastră acea greşală, pentru aceaea cetind 
toţi vare în ce mînă va sosi, blagosloviţi cum şi Domnedzeu să blagoslovească pre voi. Amin. 
(...)”, apoi: „Mai apoi de toate, rugăm pre cetitorii ceştii cărţi să nu ne giudece numaidecît, 
pînă nu vor socoti izvoadele şi veţi afla pre ce cale am îmblat. Adevăr, şi noi oameni sîntem 
şi am putut şi greşi, săva că am silit, den cît am putut, să nu greşim” (Prefaţă la NTB), „Pre 
tine, pravoslavnice cititoriu, cu umilinţă te rugăm, citind pre această sfîntă şi dumnezeiască 
carte, unde vei afla niscare lunecături în lucrul acesta al nostru, să nu bleastemi, ce, ca un bun 
şi cu buna inimă, îndireptează, şi nu pune întru ponos, ce iartă, că şi noi sîntem oameni 
aseamene, pătimaşi, ţinuţi de slaba fire carea nu lasă nici pre un om a rămînea fără greşală. 
Că pre cît am putut, cu nevoinţă am lucrat şi precum am aflat în izvod, aşa am dat şi în 
tipariu. Ce te rugăm, iartă, că şi tu să dobîndeşti iertăciune de la preaputernicul Dumnezău, al 
căruia dar şi milă şi noi îl rugăm să fie cu tine pururea” (Postfaţa la BB). 
8 Vezi şi Prefaţa la PO: „Dară leage veche şi cărţile prorocilor pentru ce trebuiaşte a le ceti şi 
a le ţinea: printru multe folosuri şi hasne, că cine nu va ceti acealea scripturi nemică slavele 
lui Domnedzeu nu poate şti, că Evanghelie şi Apostolii încă tot grăiesc de acolo şi, să nu vei 
ceti, nu poţi şti, cum dzice Hristos la Luca, 14, Matei, 40: «Mulţi flămîndzi şi stricaţi fură în 
zilele lu Elie proroc». Ceteaşte şi aiurea. Mult, ce mai tare, neci o slavă a lui Dumnedzeu nu 
vei şti necitind acolo, că-i acolo plină slava lui Domnedzeu, cum ceteaşte, şi vei vedea ce 
trebuiaşte a şti, cum cetind să nu te cumva săblăzneşti, să ştii ce săblaznă iaste acolea, iaste 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 140

retorica transparentă a lui Coresi şi pînă la aluziile subtile din Biblia de la 1688, 
toată perioada veche românească prezintă astfel de prefeţe pentru textul biblic. 

O dată tratată ideea posibilităţii de a traduce textul sacru într-o limbă 
vernaculară, rămînea problema sursei urmate. Fiind vorba despre o idee provenită 
din lumea occidentală, adică din acea parte a Europei în care limba de cultură era 
latina, de la nişte neortodocşi în a căror viziune slavona nu putea constitui nici pe 
departe un reper central, clerul şi cititorul trebuiau încredinţaţi că sursa traducerii era 
greacă, slavă sau ebraică, limbi acceptate în lumea ortodoxă. De asemenea, în 
conştiinţa publicului şi a ecleziaştillor - cel puţin la nivel aparent - nici o traducere 
dintr-o limbă vernaculară nu era acceptabilă ca sursă9. 

Fie că privim la postfaţa din BB, fie că privim la prefaţa din NTB, unde se 
spune: „Ce numai aceasta să ştiţi că noi n-am socotit pre un izvod, ce toate cîte am 
putut afla, greceşti şi sîrbeşti şi lătineşti, carele au fost izvodite de cărtulari mari şi 
înţelegători la carte grecească, le-am cetit şi le-am socotit; ce mai vîrtos ne-am ţinut 
de izvodul grecescu şi am socotit şi pre izvodul lui Eronim, carele au izvodit dintîiiu 
din limbă grecească, lătineaşte, şi am socotit şi izvodul slovenescu carele-i izvodit 
sloveneaşte din grecească şi e tipărit în Ţara Moscului. Şi socotind aceastia toate, 
varecarea au îmblat mai aproape de cartea greciască, de pre aceaia am socotit, însă 
de cea greciască nu ne-am depărtat, ştiind că Duhul Sfînt au îndemnat evanghelistii 
şi apostolii a scrie în limbă grecească Testamîntul cel Nou, şi cartea grecească iaste 
izvodul celorlalte” observăm două lucruri. În primul rînd, autorii vor să transmită 
ideea că, în concepţia lor, sursa grecească este de maximă autoritate, textul lor fiind 
conform cu acesta. Chiar astfel, însă, de fiecare dată, ei menţionează şi traducerile 
altor limbi, pe care le-au consultat, comparat, cunoscut. De asemenea, cînd se 
adresează cititorilor (desigur, cei foarte competenţi şi, mai cu seamă, din rîndul 
clerului), discursul are în vedere ca pe ceva subînţeles practica consultării mai 
multor traduceri şi versiuni ale Bibliei. Aşadar, deşi se afirmă că sursa grecească 
orientează pe traducători, cel mult este vorba despre întîietate, iar nu despre 
exclusivitate. Practic, obţinem astfel informaţia că în spaţiul românesc al secolului al 

                                                                                                                              
aceaea cum vei ceti pătriiarhii sfinţi Avraam, Isac, Iacov şi alţi mulţi cum au ţinut muieri mai 
căte multe de una şi cumva să nu dzici tu că nu e păcat că au viat ei aşa şi-s sfinţi”. 
9 „de te vei osteni a cerceta pre amăruntul înţelesul al aceştii Sfinte Scripturi şi de-l vei 
potrivi cu niscare izvoade, afară den ceale elineşti, lătineşti, au slavoneşti, au a altora limbi, 
şi nu să va potrivi, să nu te grăbeşti îndatăş cumva a defăima, ce să cauţi că, între alte 
izvoade elineşti, vei afla izvod ce au fost tipărit la Francofort, care izvod oaste dupre cel 
vechiu al 72 de dascali ovreai ce Ptolomeu Filadelful au făcut de au tălmăcit Scriptura Sfîntă 
cea Veache de pre limba ovreiască pre elinească. Tălmăcitorii, dară, ai aceştii Scripturi pre 
acela l-au ales mai adevărat şi dupre acela au şi tălmăcit” (Postfaţa la BB). Textul acesta 
arată, prin sine, că astfel de versiuni erau cunoscute şi circulau. Lucrul acesta este sugerat şi 
de Prefaţa la PO: „Den aceastea toate nu-s multe care n-au ieşit în limbă rumânească, den 
ceale cărţi sîrbeşti şi greceşti, însă acmu asupră de-aceastea tipăritu-se-au ceastea doo cărţi 
dentîniu a lu Moisi proroc”. (s.n.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 141

XVII-lea - şi nu doar în mediile traducătorilor - circulau mai multe versiuni ale 
textului biblic (ale limbilor considerate sacre, dar şi ale limbilor vernaculare) şi că 
traducătorii nu aveau în vedere o singură sursă. Totuşi, indiferent de situaţia reală, 
nimeni nu putea afirma în mod deschis lipsa sursei slavone corelată cu prezenţa celei 
latine sau a uneia occidentale. 

Aproape de sfîrşitul secolului al XVI-lea, Palia de la Orăştie intră în categoria 
textelor exemplare sub acest aspect, în sensul că traducătorii acesteia nu au curajul 
de a-şi declara sursele reale: maghiară şi latină. Autorii PO aveau ce ascunde atît 
timp cît analiza amănunţită a Paliei de la Orăştie ca traducere arată în mod cît se 
poate de limpede că singurele texte care au contribuit la textul românesc au fost nişte 
texte care nu puteau fi privite cu îngăduinţă în spaţiul românesc-ortodox. Maghiara 
şi latina, însă, erau modelele culturale şi limbile la îndemîna celor culţi - mai cu 
seamă în mediul sacerdotal - din Transilvania secolului al XVI-lea10. 

Prefaţa PO ne informează că: „Cu mila lui Domnedzeu şi cu ajutoriul Fiiului şi 
cu săvîrşitul Duhului Sfînt, eu Tordaşi Mihaiu, ales piscopul românilor în Ardeal, şi 
cu Herce Ştefan, propoveduitoriul Evangheliei lu Hristos, în oraşul Căvăran 
Şebeşului, Zacan Efrem, dascalul de dăscălie a Şebeşului şi cu Peştişel Moisi, 
propoveduitorul Evangheliei în oraşul Logojului, şi cu Achirie, potropopul varmigiei 
Henedoriei, ţinum într-una pentru jelanie Scriptureei sfinte, că vădzum cum toate 
limbile au şi înfluresc întru cuvîntele slăvite a lui Domnedzeu, numai noi romănii 
pre limbă nu avem, pentru aceaea, cu mare muncă, scoasem (...) 5 cărţi ale lui Moisi 
prorocul şi 4 cărţi ce se chemă Ţrstva şi alţi proroci cîţva (...)”. Personajele care se 
adresează astfel publicului deplîng faptul că textul sacru nu fusese tradus în limba 
română, susţinînd că toate celelalte neamuri deţin variante proprii ale acestuia 
(rezultate ale traducerilor, desigur), lucru care le aduce beneficii spirituale. Afirmînd 
necesitatea traducerii textului biblic în limbile credincioşilor - act prezentat ca semn 
de normalitate! - secvenţa aceasta se arată inspirată de concepţia generată de 
Reformă. 

O dată lămurită chestiunea traducerii în sine, se trece la cea a surselor. Privitor 
la acestea, Prefaţa PO face următoarea aserţiune: „Cinci cărţi ale lui Moisi prorocul, 
carele sîmt întorse şi scose den limba jidovească pre greceaşte, de la greci, sîrbeaşte 
şi într-alte limbi, den acealea scose pre limbă rumânească”. Dacă în prima parte a 
secvenţei, în mod deschis, se spune că Pentateuhul a fost tradus din ebraică în 
greacă, iar din greacă în slavonă, atunci această afirmaţie cu caracter general 
corespunde realităţii. Dacă ea vrea să inducă ideea că referirea priveşte şi Palia de la 
Orăştie, atunci este o încercare de a induce un neadevăr. Procedeul devine mai subtil 
în ultima parte a secvenţei, unde se sugerează printr-o construcţie lingvistică 
ambiguă că Palia de la Orăştie decurge din punerea la contribuţie a surselor ebraică, 

                                                 
10 Abia la mijlocul secolului următor, Noul Testament de la Bălgrad, text avînd o cu totul altă 
autoritate şi girat de către o înaltă faţă bisericească, va declara sursa latină, dar pe ultima 
poziţie, adică exact invers de poziţia ei reală în cadrul traducerii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 142

grecească şi slavonă. În realitate, credem că după ce receptorul este înştiinţat că 
Pentateuhul, ca text, a fost tradus din ebraică în greacă, iar din greacă în slavonă şi 
în alte limbi, se afirmă că din aceste alte limbi el a fost tradus în română. Deşi spus 
într-un mod care poate stîrni confuzie, lucrul acesta - care corespunde realităţii - 
poate fi dedus fără probleme din întreaga secvenţă11. Se poate considera că secvenţa 
de mai sus conţine un adevăr şi, aşadar, cele afirmate acolo - interpretate precum 
mai sus - pot fi acceptate. De altfel, după cum s-a înţeles, arătat şi demonstrat de 
către M. Roques şi I. Popovici [în L’original de Palia d’Orăştie, în Mélanges 
offertes à M. Émile Picot (...), tome second, Paris, 1913, p. 515-531, respectiv în 
Paliia de la Orăştie 1582, în „Analele Academiei Române”, mem. secţ. lit., seria II, 
t. XXXIII, 1911, p. 517-538], după cum reiese şi din analiza lingvistică şi 
traductologică a PO, sursele acestei traduceri au fost doar două: textul maghiar al 
Pentateuhului lui Heltai şi o ediţie a Vulgatei. Cu toate acestea, prefaţatorii PO nu se 
opresc la ambiguitatea de mai sus, spre sfîrşitul Prefeţei afirmînd în mod deschis 
următoarele: „pentru aceaea, cu mare muncă, scoasem den limbă jidovească şi 
grecească şi sîrbească pre limbă românească 5 cărţi ale lui Moisi prorocul (...)”. 
Lucrul acesta, susţinut cu maximă tărie este un neadevăr, calculat şi convenabil, într-
o lume care, din motive de ordin confesional, nu putea accepta adevărul pur şi 
simplu, al unei realităţi determinate cultural. 

Studiul lingvistic al textelor din spaţiul transilvan arată că traducătorii nu au 
apelat la unele dintre limbile înşirare în prefeţe (slavonă, ebraică, greacă), ci au 
urmat calea pe care s-a mers în zonele în care se aflau factorii de influenţă culturală 
şi de unde provenea curentul traducerii textelor sacre. Maghiara, latina şi germana 
erau pilonii acestor texte. Oricum, rămîn cît se poate de vizibile procedeele prin care 
se încearcă să se confere acestor traduceri un aspect ce-ar trebui să convingă că 
sursele lor sînt de extracţie ortodoxă (slavonă şi grecească). 

Efectele neidentităţii sferelor de influenţă culturală. Presiunile de a traduce, 
dinspre Occidentul reformator, au fost modulate de severa reticenţă a Bisericii 
Ortodoxe faţă de o astfel de idee, precum şi de necesitatea ca sursele să fie cele 
acceptate în spaţiul cultural-spiritual ortodox. În secolul al XVI-lea, textele 
moldoveneşti şi munteneşti urmează surse slave, adică datorate influenţei culturale 
slave, iar cele transilvane urmează surse latine, maghiare, germane, adică datorate 
influenţelor culturale maghiare şi germane. Coincidenţa, în est, dintre spaţiul cultural 
şi cultual nu este afectată decît de circulaţia unora dintre textele transilvane, care trec 
munţii şi devin (precum însăşi ideea traducerii textelor sacre) modele pentru autorii 
de aici. În spaţiul vestic, iniţiatorii traducerilor şi traducătorii au avut de căutat 
soluţii care să rezolve incompatibilitatea dintre apartenenţa cultuală şi cea culturală a 
românilor din zonă. 

                                                 
11 Nu în totalitate, deoarece Vulgata nu decurge exclusiv din Septuaginta, iar Pentateuhul lui 
Heltai decurge din textul ebraic. Chiar astfel, însă, ceea ce interesează este că secvenţa nu 
afirmă în mod explicit că PO ar fi rezultatul traducerii textelor ebraic, grecesc şi slavon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 143

Un alt element care generează diferenţe între traducerile din cele două mari arii 
româneşti (estică şi vestică) ţine de finalitatea traducerilor. Fiind limba română 
lipsită de un aspect literar, în zona estică - unde tendinţa a fost păstrarea limbii 
aristocraţiei alogene, ca limba cultă -, la momentul primelor traduceri s-a încercat 
constituirea unui aspect literar conform modelului slavon. Practic, principalul 
beneficiar avut în vedere era textul propriu-zis, construit în limba română, dar 
urmînd cu fidelitate felul în care acesta apărea în limba-model. Cînd traducerile nu 
decurg din ambiţia vreunui domn care voia să îşi asocieze numele cu un act cultural 
de amploare (cazul BB), ele par a fi făcute pentru a contracara efectele circulaţiei de 
peste munţi a textelor religioase. Desigur, ca orice produs generat de nevoile de 
sincronizare cu spiritul şi realizările vremii, acesta răspundea nu unor nevoi organice 
imediate şi resimţite ca urmare a dezvoltării societăţii, ci unor calcule. Mai apoi, 
cauze de ordin politic şi cultural, generate de instaurarea dominaţiei altei pături 
conducătoare alogene, cea grecească, vor conduce la schimbarea modelului. În 
ambele situaţii, confesiunea conducătorilor (slavi, greci) coincidea cu cea a 
românilor. 

În spaţiul transilvan, traducerile urmează impulsurilor Reformei şi vizează 
categorii concrete de populaţie, punîndu-se la dispoziţie spre lectură, particulară şi 
publică. După ce s-a înţeles că procesul convertirii românilor la confesiunile de tip 
protestant nu poate avea un succes real, în zona transilvană încep să se manifeste 
ideile Reformei în formele lor profunde. Lucrul acesta poate fi observat şi privind la 
maghiari, care, la rîndul lor, treceau printr-un proces de degermanizare. Ideologia 
protestantă înţelesese că nu era esenţială convertirea unei populaţii, adoptarea de 
către aceasta a formelor unei confesiuni şi a unor texte scrise într-o limbă 
neînţeleasă. Cu adevărat esenţial era ca acea populaţie să-şi însuşească şi să mistuie 
o ideologie şi un mod de a gîndi capabile să genereze continuu o mentalitate de 
natură a se înrădăcina şi care să fie funcţională şi autoreproductibilă. Textul sacru 
reprezenta un conţinut acceptabil pentru toată lumea, deci putea fi un obiect ce putea 
servi ca vehicul al unei mentalităţi. Traducerea acestuia avea avantajul de a aduce 
ideile pe care le conţinea la îndemîna receptorului, şi marele avantaj de a prilejui 
regîndirea conţinutului care se cerea tradus. Protestanţii înţeleseseră că lectura unui 
text în limba publicului şi interpretarea acestuia prin predici vii erau realmente de 
natură să genereze convertiri (fie şi la nivelul mentalităţii, nu neapărat la nivel 
confesional), spre deosebire de cazul în care publicul era ţinut să asculte o limbă pe 
care nu o înţelegea sau să asculte propria limbă în forme, cu o sintaxă şi cu uzuri 
lexicale aberante, generate de urmarea cu fidelitate a unui model lingvistic străin. De 
aceea, în spaţiul transilvan - unde se urmărea producerea unor texte pentru un 
receptor concret, pentru ca acesta să ajungă la înţelegerea reală a unor conţinuturi -, 
procesul traducerii încerca să valorifice capacităţile şi valenţele limbii române, 
solicitînd resursele acesteia spre a scoate la iveală, în forme proprii, conţinuturile 
textului biblic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 144

Importanţa mărcilor slave şi greceşti în vechile traduceri româneşti. Spaţiul 
cultural românesc estic şi sudic s-a aflat, destulă vreme, sub influenţa culturii 
slavone. Chiar dacă românii din Transilvania erau separaţi politic de ceilalţi români, 
şi chiar dacă spiritul cultural străin implantat aici era profund diferit de spiritul 
cultural străin implantat peste munţi, cele două părţi ale unicei comunităţi româneşti 
se raportau permanent una la cealaltă. În Moldova şi în Ţara Românească, textele şi 
oamenii vor aduce numeroase elemente lexicale de origine maghiară, care vor dubla 
termenii uzuali acolo şi, în unele cazuri, vor sfîrşi prin a se impune. Într-o măsură 
mult mai mică, textele transilvane vor prelua structuri şi elemente de exprimare 
caracteristice textelor moldoveneşti şi munteneşti, împrumutate din slavonă sau 
create de către români pe baza acelui model. Avînd în vedere situaţia creată prin 
promovarea ideii de traducere a textului sacru în limbile vernaculare, într-o primă 
etapă, pînă spre sfîrşitul secolului al XVII-lea, chiar dacă amprenta dotată cu acţiune 
eficientă a fost de ordin cultural, factorul religios-cultual a constituit o marcă 
importantă a acestor texte. Deşi dinspre spaţiul transilvan spre cele moldovenesc şi 
muntenesc au circulat oameni, texte, limbă, mentalitate, de natură să ajusteze multe 
dintre particularităţile românilor aflaţi în sfera de influenţă a spaţiului cultural-
spiritual slav, raportarea indivizilor şi a comunităţilor la confesiunea ortodoxă a fost 
una de rang identitar, confesiunea ortodoxă din spaţiul românesc de pînă în secolul 
al XVII-lea fiind marcată de caracterul slav, apoi de cel grecesc. La nivelul textelor, 
presiunile factorului religios cereau legitimarea limbii acestora prin prezenţa 
elementului slavon. Din acest motiv, indiferent de limba din care se traduce, textele 
vechi româneşti pot prezenta structuri lexicale (sintagme, locuţiuni, expresii, 
elemente de terminologie) şi chiar structuri sintactice provenite din slavonă, 
dominantă care, în acest spaţiu creştin, a reuşit să orienteze un popor romanic către 
ortodoxie. 

În acest context, destul de mulţi termeni de origine slavă, mai rar grecească, 
umplu textele transilvane în mod nefiresc, rupînd coerenţa lingvistică a acestora. 
Alături de textele al căror conţinut era generat de traducerea versiunilor slave, 
secolul al XVI-lea românesc prezintă destule alte texte al căror conţinut era generat 
şi orientat de texte de extracţie vestică; toate, însă, purtau o etichetă şi un ambalaj 
slavon. O parte a materialului lexical slav era larg cunoscut românilor, fiind firească 
utilizarea acestuia într-un text destinat „tuturor românilor”. În fapt, aceste elemente 
nu sînt relevante pentru discuţia de faţă, datorîndu-se stratului de elemente care a 
pătruns în limba română încă înainte de pătrunderea maghiarilor în Transilvania, 
adică din suprastrat12. Într-un sens, aceste elemente sînt la fel de irelevante în a 

                                                 
12 Chiar dacă avem în vedere procesul - destul de asiduu condus şi desfăşurat, caracteristic 
zonei în care au existat contacte între români şi maghiari - prin care elementul slav a fost 
concurat de către cel maghiar, fiind învins sau doar trecut în zonele „rarefiate” ale sistemului 
paradigmatic al limbii (proces similar cu cel exercitat de elementul slav asupra elementului 
latin moştenit), nu putem considera că astfel de termeni erau necunoscuţi traducătorului şi că 
pentru aducerea lor în text ar fi fost nevoie de un efort special sau de urmarea unei surse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 145

demonstra o relaţie cultă cu slavona, pe cît de irelevante ar fi elementele moştenite 
din latină în a demonstra că o anumită carte biblică ar fi tradusă după Vulgata. 

Termeni precum: dosadă, dosădi, dver, hrăborie, izvodi, de iznoavă, milcui, 
milosîrd, nămisti, nepotrebnic, niştotă, peasnă, pocrov, poroboc, preastol, priiatnic, 
prietnicie, proceti, proidi, proslavă, calcuri precum: acoperimînt, apleca etc. erau 
nefireşti în spaţiul transilvan. Fără a fi foarte frecvenţi, ei apar în alte texte româneşti 
ale epocii (textele coresiene, Codicele Bratul, Codicele Voroneţean, Psaltirile 
secolului al XVI-lea, Codex Sturdzanus şi altele). Prezenţa lor în PO, însă, indică 
orientarea voită către slavonă, traducătorul afirmînd şi întărind astfel aserţiunile din 
Prefaţă, unde se indică, printre surse, textul slavon („sîrbesc”). Fiind frecvenţi în 
textele moldoveneşti şi munteneşti (adică în zonele aflate sub influenţă culturală 
slavă), constituind o marcă (şi o garanţie) a traducerii urmînd modelul slavon, 
traducătorul PO încearcă astfel să creeze imagine ca textul său se edifică pe o bază 
ortodoxă şi stă în rînd cu cele avînd sursă slavă.  

Faptul că traducătorul PO introduce material lexical de origine slavă în text, 
încercînd astfel să atingă un anumit scop, iar nu datorită unor deprinderi ori datorită 
prezenţei fireşti a acelor cuvinte în limba română utilizată în spaţiul transilvan, se 
observă şi pe altă cale. În PO, numele cărţilor biblice apar cu denumirea lor slavonă, 
acesta fiind, probabil, singurul nivel la care traducătorul şi revizorii au privit în 
textul slavon. Un traducător care căuta mereu expresia românească, limpede şi care 
să deschidă accesul cititorului la conţinutul textului fără prea mare efort, nu avea un 
motiv mai bun - decît cel mai sus arătat - pentru care ar fi numit cele două cărţi 
traduse Bitiia şi Ishodul. Astfel de forme sînt dotate cu o vizibilitate semnificativă: 
Bitiia (4/6, 11/4, 60/1, 132/1 etc.), deanie (notă, p. 159), Ishod (4/23), Levia (5/2, 
11/4), Cisla (5/5), Torozacon (5/20)13, „aceaste patru se chema sîrbeşte Ţrstva” 
(2/23), „vă leato 7090 rojdestv Hristovo” (1/15), „Porojdestva Hristovo 1582, 
mesţa” (11/26). Fie că este vorba despre nume de cărţi biblice, fie că sînt formule 
curente, înşirarea lor în text este aproape ostentativă, dacă observăm că adeseori 
textele moldoveneşti şi cele munteneşti - libere de acest complex - nu valorifică 
neapărat astfel de ocazii. 

Glosele. Date fiind problemele procesului de translare a conţinuturilor dintr-o 
limbă în alta - pe fondul diferenţelor dintre limbile în contact, al presiunilor formale 
dinspre limba-sursă, dar şi dinspre textul sacru şi al carenţelor unei limbi literare 

                                                                                                                              
slavone. Dimpotrivă, avînd în vedere procesul schiţat, prezenţa, în textul Paliei de la Orăştie, 
a termenilor de origine slavă care nu mai aveau curs sau deveniseră rari pe teritoriul pe care 
PO a fost elaborată, este un indice cît se poate de puternic al dorinţei traducătorului de a 
utiliza astfel de termeni. Faptul că receptorul local şi de rînd al unei astfel de traduceri ar fi 
putut fi uşor descumpănit, va fi compensat prin aceleaşi procedee, care promovau 
regionalisme maghiare. 
13 Pare de mirare că, dînd nume slavoneşti cărţilor biblice, pentru întreaga culegere se 
optează pentru numele grecesc: Paleia. Nu este decît o slabă mişcare ce are rolul să 
întărească ideea că una dintre sursele traducerii a fost grecească. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 146

aflate în curs de formare -, dezideratul unei traduceri nuanţate şi lămuritoare sub 
aspectul conţinutului - care să ajusteze şi să completeze textul sub aspect 
informaţional, respectînd anumite elemente de formă ale textului-sursă - era dificil 
de împlinit. Constrîngerile traducerii literale făceau ca echivalenţele să nu fie mereu 
satisfăcătoare, acestea nereuşind să poarte conţinutul contextual necesar. Libertăţile 
traducerii literare stimulau producerea de variante şi soluţii formale şi de conţinut, 
ceea ce creea concurenţă şi stimula discursul metatextual. Soluţia utilizată a fost 
glosa, modalitate punctiformă dar perfecţionată de împlinire a textului în limba-ţintă. 
Glosa calibra traducerea, ajustînd şi acomodînd textului rezultat în urma traducerii, 
la valorile de sens existente în textul-sursă, dezambiguiza, ridica vălul metaforelor şi 
instruia. 

La nivel lingvistic, aşadar, glosele ajută cititorul să depăşească viziunea local-
regională, îngustă, percepînd sistemul în varietatea sa, aducîndu-l la conştiinţa 
unităţii supradialectale, pun în mişcare mecanismele limbii, fructifică valenţele 
limbii, ameliorînd posibilităţile acesteia de a se modela ca structură aflată într-un 
proces de creştere a coerenţei sistemice, de expansiune şi de perfecţionare 
structurală şi funcţională, trec din potenţă în act valenţele acesteia şi le fortifică, 
facilitează unele procese formative ale aspectului literar. Dincolo de acestea, glosele 
detensionează limba supusă torsiunilor traducerii literale, eliberează sensurile şi 
călăuzesc publicul prin sfera conceptuală a textului, un public nu doar adus la 
înţelegere, ci şi dăruit cu un sistem rezonabil solicitat. 

La nivel conceptual, glosele uşurează pătrunderea într-o civilizaţie şi într-o 
cultură, precum şi accesul la o mentalitate mai puţin sau deloc cunoscute 
receptorului, restructurînd nivelul mental al acestuia. Astfel, după ce, prin glosă, 
cititorul pătrundea un conţinut de gîndire, prin întoarcerea la traducere reuşea să 
înglobeze un alt mod de a conceptualiza, pătrunzînd mecanismele unui sistem 
lingvistic diferit, precum şi relaţia acestuia cu gîndirea, totul cu efecte benefice 
asupra structurii şi conţinutului, atît la nivelul limbii române, cît şi al gîndirii 
respectivului cititor14. 

Actul traducerii şi sursele în cadrul gloselor. Indiferent de natura lor 
pregnantă (explicativă, completivă, orientativă), glosele conţin, în doze variabile, o 
componentă persuasivă, prin care se încearcă inducerea unor convingeri la cititor, nu 
doar în legătură cu conţinutul moral-educativ şi ideologic al textului, ci şi în legătură 
directă cu actul traducerii. 

Există situaţii în care compilatorii sau traducătorii utilizează xenisme, după 
care le traduc în glose. Cititorul îşi poate îmbogăţi astfel cunoştinţele sau, dacă este 
învăţat, poate verifica acel segment al traducerii. Dincolo de acestea, însă, mesajul 
                                                 
14 Orice discurs necesită (în interior sau marginal) un metadiscurs (care, oricum, rămîne 
incomplet), esenţial fiind felul în care se desfăşoară relaţia simbiotică dintre limbă şi gîndire. 
Faptul acesta se poate foarte bine observa în discursul specializat (religios, juridic, de pildă) 
unde mereu sînt necesare predicile, explicaţiile, interpretările, adeseori neînţelegerile ducînd 
chiar anularea discursului principal (ceea ce generează erezii sau ilegalităţi). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 147

subtil al unei astfel de practici este cel al contactului strîns dintre traducător, pe de o 
parte, şi textul şi limbile din care traduce, de cealaltă. Deşi nu toate glosele aparţin 
autorilor români, aceştia profită de existenţa lor pentru a-şi justifica versiunile 
româneşti şi a face, în mintea receptorului, relaţia dintre versiunea străină de 
autoritate şi cea românească. Astfel apar cazuri precum: „Teofan poeticul” g. 
tvoreţul (VS, ian., 27); „o călugăriţă Melanthiia, ce să tîlcuiaşte Negreaea” g. neagră 
femeaie (VS, dec., 24); Hrisostom g. Zlatoust (VS, nov., 13); „şi născu pre Emmanuil, 
carele să înţăleage «cu noi Dumnedzău», că emmanuil aşe să înţăleage în limbă 
jidovească” (ms. 3517, B.A.R., 527v); „Tavitha, carea, de veri tîlcui, să zice „capră 
sălbatecă” g. Greceaşte, Dorcas (NTB, Ac., 9, 36)15; Mamon g. Sirineaşte: Lăcomiia 
lumii (NTB, Mt., 6, 24)16; Decapolia g. Noi zicem 10 oraşe (NTB., Mt., 4, 25); Dianei 
g. Greceaşte, Artemida, dumnezăoaia Asiei (NTB, Ac., 19, 24). 

Mai sugestive sînt situaţiile în care cititorul pare a fi purtat dinspre discursul 
propriu-zis al textului către zonele profunde în care traducerea se zămisleşte. 
Dincolo de ceea ce poate dobîndi astfel receptorul, dominant rămîne faptul că, astfel, 
i se induc idei legate direct de sursa traducerii. Astfel de glose cheamă cititorul doar 
aparent la a judeca traducerea, ori la a participa la travaliul traducătorului. În 
realitate, sub aparenţa menţionată, rolul lor este de a-l convinge pe cititor asupra 
calităţii sursei, a traducerii şi a onestităţii travaliului executat de către traducător 
asupra sursei a versiunilor paralele şi a lucrărilor exegetice. 

În această categorie se pot enumera cazuri precum: smochin g. Alţii zic că-i 
mur (NTB, Lc., 19, 4); „în formă de nucă de migdeală” g. Migdală unii dzic că-s 
dafine (PO, Ex., 37, 19);  „Bine e a nu mînca carne şi a nu bea vin, nece a face ceva 
întru caria să poticneaşte fratele tău, au să sminteaşte sau slăbeaşte” g. Aici, neci în 
greceasca mai mult nu aflăm, ce ceaialaltă rămăşiţă caut-o la 16 cap, la sfîrşit, 
afla-o-veri (NTB, Rm., 14, 21); „Că cine iaste Pavel şi cine e Apolos, numai slugi” g. 
Chifa nu-i în grecească (NTB, 1Co., 3, 5); „După aceaia, fiţi toţi depreună, răbdînd 
supărările cu dragostea fîrtăţiei, smeriţi şi plecaţi” g. Greceaşte, aşea-i cest verş 
(NTB, 1P, 3, 8); sau un caz extrem de semnificativ, prin care traducătorul îşi 
motivează o opţiune, dar, cu destulă subtilitate, îl şi şcoleşte pe cititor: „Şi arătîndu-
ni-să Chiprul şi lăsîndu-l în a stînga vînslăm în Siriia” (NTB, Ac., 21, 3) g. Întorsura 

                                                 
15 Traducerea în greacă a numelui ebraic a făcut ca textul biblic să se încarce cu o glosă 
explicativă, pe care o înglobează, şi care, ulterior, făcînd parte din textul sacru, trece în latină 
şi slavonă (Tabeiqav, h~ diermhneuomevnh levgetai Dorkav"; „Tabitha, quae interpretata 
dicitur Dorcas”; ( av i 9a, 2j e scazaema glet ~s~™ sr0na). (Faptul că textul latin nu procedează 
precum cel grecesc şi nu traduce substantivul Tabitha, ci dă termenul întîlnit în versiunea 
grecească este semnificativ pentru a arăta măsura în care textul sacralizat înglobează glosa 
transmiţîndu-i astfel întreaga sa sacralitate; este de menţionat că traducerile româneşti din 
secolul al XVI-lea vor proceda precum textul grecesc şi cel slavon, redînd cuvîntul în 
română, respectiv slavonă.) 
16 De unde nu se poate deduce că traducătorii NTB au utilizat versiunea siro-caldeeană 
(aramaică) a Evangheliei lui Matei! 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 148

cea demult zice înotăm, iară noi am scris vînslăm, căci vînslá cu corabiia pre apă 
(NTB, Ac., 21, 3). 

Concluzii. Presiunile observate pînă acum se desfăşurau într-un cadru 
tensionat de două dominante: urmarea textului-sursă şi a limbii-sursă şi obţinerea 
înţelegerii textului de către receptor. Prima cale avea a asigura încheierea lucrului în 
conformitate cu anumite principii din epocă, fiind capabilă să asigure corectitudinea 
traducerii. Cea de-a doua, fără a ignora textul-sursă, urmărea un scop mai greu 
dificil, dar care, în esenţă, era principala miză a traducerii. Aceste două mari 
dominante erau modulate de felurite alte scopuri derivate, precum şi de condiţiile 
particulare generate de universul cultural şi social în care se desfăşura traducerea. 
Astfel, în unele cazuri, ascultînd de necesitatea reproducerii textului întocmai, dar 
avînd în minte că acel text ar trebui înţeles de un receptor concret - lucru care se 
petrecea prin intermediul unei limbi reale -, traducătorii se vor concentra şi în 
direcţia edificării unui aspect literar apt de a îndeplini acest deziderat. Apoi, conform 
cu trăsăturile definitorii ale mediului cultural, traducătorii vor opta pentru o sursă 
sau pentru mai multe, eventual cu consultarea şi a unor versiuni româneşti deja 
existente. Folosind mai mult decît o sursă, traducătorii pot dobîndi nivele superioare 
de înţelegere a procesului de traducere, croindu-şi calea către independenţa oferită 
de acest procedeu. Aici se află unul dintre motivele pentru care traducerile din 
spaţiul cultural românesc al secolelor al XVI-lea şi al XVII-lea prezintă destule 
diferenţe sub aspectul concepţiei şi execuţiei, cu implicaţii asupra aspectului literar 
rezultat în fiecare dintre acestea. 

Traducătorii şi revizorii care urmează cu destulă fidelitate modelele străine 
folosesc modelul în mod creativ, se inspiră din acesta, îi urmăresc construcţia şi 
funcţionarea pentru ca, apoi, observînd configuraţia şi posibilităţile propriului 
sistem, să extragă de aici o normă echivalentă celei observate la model. Alţii observă 
modelul străin, aspectul literar şi pe cele popular românesc, dar numai pentru a afla 
căile pe care ar putea concepte şi realiza modalităţile adecvate de a exprima, în 
modalităţi culte şi inteligibile pentru cît mai mulţi utilizatori ai sistemului limbii 
române, respectivele conţinuturi. Toate acestea, însă, nu pot fi mereu duse pînă la 
capăt. Fie că se află sub imperiul unei concepţii, fie că este forţat de neajunsurile 
limbii române, prins între incompatibilităţile dintre limba română şi limba-sursă şi 
avînd de făcut faţă unor mize complexe şi divergente, traducătorul va prefera să se 
concentreze asupra mijloacelor şi modalităţilor de construcţie şi exprimare 
caracteristice limbii române sau să reproducă sugestiile şi chiar imaginea modelului. 
Precum se observă, în activitatea de traducere, încercîndu-se construirea unui aspect 
literar, sistemul este pus la lucru în funcţie de posibilităţile şi de capacităţile 
traducătorilor, de concepţiile şi scopurile lor, în relaţie cu rezultanta interacţiunilor 
dintre sistem şi modelul străin. 

În al doilea rînd, scopurile au avut o mare capacitate în a determina şi orienta 
rezultatele. Ca rezultate imaginate, scopurile au nevoie de acţiuni care să le 
împlinească. Tipurile de acţiuni şi căile pe care acestea se desfăşoară pot duce la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 149

îndeplinirea scopurilor, însă generează şi felurite alte consecinţe, iar unele dintre 
acestea pot deveni scopuri aparente. 

Textele concepute pentru a ajunge la înţelegerea unui public concret, variat 
sub aspect diastratic şi diatopic, în mod necesar au pus în act posibilităţi mai vaste, 
mai dinamice şi mai eficiente în a produce înţelegere. În felul acesta, o dată cu 
aspectul literar s-a dezvoltat şi publicul, care a avut posibilitatea ca, prin pătrunderea 
structurilor şi sensurilor texului, să participe realmente la o parte a procesului. În 
momentul în care textele dobîndesc capacitatea de a interacţiona profund cu 
publicul, relaţia dintre limbă şi receptor se desfăşoară în ambele sensuri, ambii poli 
căpătînd valenţe formative. Încercînd, cu deosebire, obţinerea unui text care să 
conţină mesajul la un nivel calitativ comparabil cu cel versiunilor străine, aceşti 
traducători vor fi puţin preocupaţi de compatibilitatea textului românesc cu 
configuraţia modelului.găsirea unor modalităţi de exprimare care să fie inteligibile 
pentru publicul larg. Desigur, modalităţile concepute vor fi adecvate pentru redarea 
nuanţată a unor conţinuturi conceptuale complexe, turnate în forme adeseori 
complexe. Aceşti traducători vor apela la toate resursele posibile (venind dinspre 
aspectele literare local şi paralele, aspectul popular local, sugestiile modelelor 
străine, toate acestea oferite de versiuni româneşti şi străine ale textului, precum şi 
de alte texte). De aceea, în Transilvania, mediul cultural dominat de alte concepţii va 
face ca limba română să fie stimulată spre a-şi rafina mijloace de expresie pe care le 
va dezvolta cu propriul material, punînd în act propriile tendinţe, orientîndu-se prin 
observarea modelelor şi încercînd să atingă performanţele acestora în chip propriu, 
nu prin reproducerea lor în sînul ei. 

Textele concepute spre a edifica un aspect literar, prin urmarea unui model 
cultural, fără preocupări constante şi profunde pentru obţinerea înţelegerii la nivelul 
cititorului, adică neadresate în mod real unui cititor, nu pot avea această trăsătură, de 
aceea limba pe care o creează rămîne un construct abstract. Din acest motiv, la 
această categorie de texte, edificarea aspectului literar se obţine pe căi mult mai 
greoaie. Încercînd să se sincronizeze cu ceea ce se întîmpla în epocă, mai puţin 
atenţi la receptor, aceşti traducători vor avea ca scop mai degrabă reproducerea, iar 
nu traducerea textului sacru. Chiar dacă vor urmări obţinerea unui text conform cu 
cel oglindit de model, şi aceşti traducători se vor lovi de necesităţile limbii şi vor 
căuta modalităţi prin care limba română să reflecte în chip potrivit ceea ce apărea în 
limba-sursă. Obţinerea înţelegerii la receptor nefiind decît un scop de rang secund, 
aspectul lingvistic obţinut va fi mai degrabă comparabil cu cerinţele şi structurile 
limbii-sursă decît cu cele ale limbii-ţintă. Acestea sînt principalele cauze pentru care 
textele moldoveneşti şi cele munteneşti sînt mai relaţionate cu formele modelelor 
străine, cu modalităţile de conceptualizare ale acestora, aspectul literar de aici fiind 
mult mai puţin exersat în direcţia valorificării valenţelor limbii. Orientate către 
cerinţele limbii române şi lipsite de corsetul limbilor străine, suple şi îndreptate spre 
a obţine înşelegerea lor de către receptor, textele transilvane au folosit modelul 
pentru a privi la posibilităţile căii mai degrabă decît la tiparele acesteia, la limbă ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 150

la mijloc şi nu ca la scop, la rezultatul comunicării, iar abia în subsidiar la cel al 
procesului - chiar şi atunci doar pentru a îmbunătăţi comunicarea şi eficienţa 
transmiterii mesajului. Chiar dacă aceste două situaţii nu există în stare pură, în 
perioada vechii române literare, în spaţiile estic şi vestic ale teritoriului dacoromân, 
datorită ponderii diferite pe care cele două dominante le-au avut, rezultatele la care 
s-a ajuns erau sensibil diferite. 

Privind cu atenţie la spaţiul ortodox românesc estic şi sudic se poate crede că 
aici se constată concentrarea pe ideea sacralităţii textului biblic, redat printr-o limbă 
sacră (slavona) - de unde şi dorinţa de a păstra cu orice preţ relaţia privilegiată cu 
acea limbă sacră. Dacă, însă, mai observăm că „limba ortodoxiei” ar fi trebuit să fie 
greaca, nu slavona, putem înţelege că situaţia din zona românească amintită se 
datorează nu relaţiei organice şi nemijlocite dintre ortodoxie şi lumea slavă, ci 
faptului că zonele estică şi sudică ale teritoriului românesc se aflau sub influenţa 
politică şi culturală slavă. Cu alte cuvinte, în esenţă, orientarea spre textele slave 
decurge din factori de ordin culturali, iar nu confesionali.  

În zona vestică a teritoriului românesc, probabil că lucrurile nu erau diferite 
pînă la venirea maghiarilor şi instaurarea dominaţiei acestora. O dată cu Reforma, 
diferenţele apărute şi dezvoltate treptat după secolul al X-lea vor cunoaşte o nouă 
dimensiune. Răspîndirea ideologiei Reformei - care înlăturase deja ideea sacralităţii 
latinei - conduce la anularea conceptului ‘limbă sacră’, evidenţiind ideea că 
important este ca textul să ajungă la receptor în forme inteligibile, de natură să 
determine întrepătrunderea dintre conţinutul conceptual al textului şi receptor. În 
acest context, cu adevărat important este ca limba-ţintă să-şi găsească limba-sursă 
cea mai potrivită pentru ca traducerea sa împlinească dezideratul susmenţionat. 

Această realitate culturală şi lingvistică se confrunta cu o cerinţă de ordin 
confesional: în spaţiul românesc ortodox, era inacceptabil (lucrurile nu diferă prea 
mult nici astăzi) ca o traducere să nu aibă drept sursă (ca o concesie majoră: drept 
sursă principală) un text slavon sau grecesc, mai inacceptabil încă fiind ca aceasta să 
aibă printre surse textul latin sau unul aparţinînd vreunei confesiuni occidentale. Pe 
fondul eşecului dat de faptul că traducerile care urmau textul slavon nu reuşeau să 
aibă o utilitate eficientă - ele neaducînd cu sine edificarea receptorului - s-a înţeles 
că realitatea profundă rămîne cea lingvistică. Din acest motiv s-a apelat la versiunile 
altor limbi (în Transilvania, versiuni care îşi dovediseră eficienţa în Occidentul 
protestant şi catolic). Chiar BB, urmînd, desigur, un text grecesc, va folosi, totuşi, o 
versiune creată în primul rînd pe criterii filologico-lingvistice. Rămînînd 
inacceptabil în conştiinţa publicului, acest fapt a fost mascat în diferite modalităţi, 
începînd cu discursurile asiguratoare ale prefeţelor, trecînd prin utilizarea de 
material lexical şi a construcţiilor sintactice caracteristice slavonei, şi combinarea 
acestor modalităţi la nivelul gloselor. Pe fondul existenţei unui factor confesional 
foarte puternic în conştiinţa receptorilor, a fost nevoie, aşadar, ca traducătorii să 
respecte pe ascuns cerinţa de inteligibilitate, precum şi solicitările reale dinspre o 
limbă care avea a-şi dezvolta mijloace de exprimare proprii, capabile să asigure 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 151

translarea reală a conţinuturilor. Înţelegînd că nu textul în sine ori limba care-l 
vehicula sînt importante, ci efectele reale ale traducerii şi receptării conţinutului 
conceptual vehiculat, înţelegînd că acest deziderat nu poate fi îndeplinit în condiţiile 
respectării cu stricteţe a impunerilor de ordin confesional, aceşti traducători vor 
încerca să genereze efectul, simulînd respectarea condiţiei. 
 

Sigle 
Ediţii ale Bibliei 
B.germ. = Die Bibel, oder die ganze Heilige Schrift des altern und neuen Testaments. 

Nach der deutschen Uebersetzung Martin Luthers, Stuttgart, 1970 
B.Hebr. = Biblia Hebraica ex recensione Aug. Hahnii cum Vulgata interpretatione 

Latine, 1 Genesis - II Regum, Lipsiae, MDCCCLXVIII 
B.Jer. = La Bible de Jérusalem traduite des textes originaux (...) par B. et L. Hurault, J. 

Van Der Meersch, Paris, 1994 
B.magh. = Biblia (…), Budapest, 1976 
B.Orth. 2001 = Biblia (...), Bucureşti, 2001, versiune diortosită după Septuaginta, 

redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania. 
B.Osb = Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem (...), Stuttgart, 1975 
B.P. = La Sainte Bible Polyglotte, contenant le texte hébreu original, le texte grec des 

Septante le texte latin de la Vulgate et la traduction française de M. L’Abbé Glaire avec les 
différences de l’hébreu, des Septante et de la Vulgate; (...) par F. Vigouroux, Ancien 
Testament, tome I Le Pentateuque, Paris, 1900 

de Carrières = Sainte Bible contenant l’Ancien et Nouveau Testament avec une 
traduction française en forme de paraphrase, par le R.P de Carrières, et les commentaires de 
Menochius, tome premier, Lille, 1843 

K.J. = The Old Testament The Authorized or King James Version of 1611 (...), 
Cambridge, 1996 

Lagarde = Librorum Veteris Testamenti canonicorum, pars prior, graece, Pauli de 
Lagarde (...) Gottingae, 1883 

N.T. engl. = The New English Bible New Testament, Oxford, Cambridge, 1961 
N.T.gr. = Novum Testamentum Graece et Latine. Textum graecum post E. Nestle et E. 

Nestle (...), Stuttgart, 1984  
Novum Testamentum Graece et Latine. Textum graecum post E. Nestle et E. Nestle 

(...), Stuttgart, 1984 (pentru V.T. sigla a fost utilizată pentru Biblia sacra secundum 
Vulgatam clementinam (...), Ratisbonae, 1922) 

Segond = La Sainte Bible traduite sur les originaux hébreu et grec par Louis Segond, 
avec les parallèles chaînes de références, notes explicatives et commentaires de C.I. Scofield, 
Paris, 1989 

Sept. = H PALAIA DIAQHKH KATA TOUS EBDOMHKONTA / VETUS 
TESTAMENTUM GRAECUM juxta Septuaginta interpretes, ex auctoritate Sixti Quinti 
Pontificis Maximi Editum juxta exemplar originale Vaticanum. (...) Cum latina translatione, 
animadversionibus, et complementis ex aliis manuscriptis. Cura et studio J.N. Jager (...) 
tomus primus, Parisiis, M DCCC LXXVIII 

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece ixta 70 interpretes (...), Leges et 
historiae, Stuttgart, 1935 

Vulg. = Biblia sacra secundum Vulgatam clementinam (...), Ratisbonae, 1922 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 

 
In Memoriam VASILE ARVINTE 

 152

Ediţii de texte 
BB = Biblia 1688, ediţie întocmită de V. Arvinte, I. Caproşu, Al. Gafton, Laura Manea, 

N.A. Ursu, 2. vol., Iaşi, 2001, 2002 
CB = Codicele Bratul, ediţie de text de Al. Gafton, Iaşi, 2003 
CP = Texte de limbă din secolul XVI reproduse în facsimile îngrijite de I. Bianu, 

membru al Academiei Române. IV. Lucrul Apostolesc. Apostolul tipărit de diaconul Coresi 
la Braşov în anul 1563, Bucureşti, 1930 

CS = Codex Sturdzanus, Studiu filologic, studiu lingvistic, ediţie de text şi indice de 
cuvinte de Gh. Chivu, Bucureşti, 1993 

CV = Codicele Voroneţean, ediţie critică, studiu filologic şi studiu lingvistic de 
Mariana Costinescu, Bucureşti, 1981 

DÎ = Documente şi însemnări româneşti din secolul al XVI-lea, text stabilit şi indice de 
Gheorghe Chivu, Magdalena Georgescu, Magdalena Ioniţă, Alexandru Mareş şi Alexandra 
Roman-Moraru, Introducere de Alexandru Mareş, Bucureşti, 1979 

DRB = Documente româneşti reproduse după originale sau după fotografii sub 
supravegherea bibliotecarului Academiei Române Ioan Bianu, partea 1, epoca dinainte de 
Mateiu Basarab (1632) şi Vasile Lupu (1634), tomul I fasc. 1-2, Bucureşti, 1907 

DRH XIX = Documenta Romaniae Historica, A. Moldova, vol. XIX (1626-1628), 
volum întocmit de Haralambie Chirca, Bucureşti, 1969 

EV.SIB = Evangheliarul slavo-român de la Sibiu 1551-1553, studiu introductiv 
filologic de academicianul Emil Petrovici, studiu introductiv istoric de L. Deméni, Bucureşti, 
1971 

LEGI Mold. = Carte romînească de învăţătură 1646, ediţie critică, (coord. Andrei 
Rădulescu), Bucureşti, 1961 

LEGI Munt. = Îndreptarea legii 1652, ediţie coordonată de Andrei Rădulescu, 
Bucureşti, 1962 

MC = Miron Costin, Opere, ediţie critică (...) de P.P. Panaitescu, 1958 
MLD = Monumenta Linguae Dacoromanorum. Biblia 1688, vol. I Genesis, Iaşi, 1988, 

vol. II Exodus, Iaşi, 1991, vol. III Leviticus, Iaşi, 1993, vol. IV Numerii, Iaşi, 1995, vol. V 
Deuteronomium, Iaşi, 1997 

NTB = Noul Testament, tipărit pentru prima dată în limba română la 1648 de către 
Simion Ştefan, mitropolitul Transilvaniei, reeditat după 350 de ani cu binecuvîntarea înalt 
prea sfinţitului Andrei, arhiepiscopul Alba Iuliei, Alba Iulia, 1998 

PO = Palia de la Orăştie (1582), vol. I, Textul, ediţie întocmită de V. Arvinte, I. 
Caproşu, Al. Gafton, Iaşi, 2005 

PS.C = Psaltirea publicată românesce la 1577 de diaconulu Coresi, reprodusă cu unu 
studiu bibliograficu şi unu glosaru comparativu de B. Petriceicu Hasdeu, ediţiunea 
Academiei Române, tomulu I, textulu, Bucuresci, 1881 (s-a consultat şi utilizat şi Coresi, 
Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu psaltirile coresiene din 1570 şi din 1589), 
Text stabilit, Introducere şi Indice de Stela Toma, Bucureşti, 1976) 

PS.C = Psaltirea publicată românesce la 1577 de diaconulu Coresi, reprodusă cu unu 
studiu bibliograficu şi unu glosaru comparativu de B. Petriceicu Hasdeu, ediţiunea 
Academiei Române, tomulu I, textulu, Bucuresci, 1881 (s-a consultat şi utilizat şi Coresi, 
Psaltirea slavo-română (1577) în comparaţie cu psaltirile coresiene din 1570 şi din 1589), 
Text stabilit, Introducere şi Indice de Stela Toma, Bucureşti, 1976) 

PS.H = Psaltirea Hurmuzaki I, Studiu filologic, studiu lingvistic şi ediţie de Ion Gheţie 
şi Mirela Teodorescu, II, Indice de cuvinte de Rovena Şenchi, Bucureşti, 2005 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
 
 
 
 
 
 
 

AUI, secţiunea III e, Lingvistică, tomul LVIII, 2012 

 153

PS.S = Psaltirea scheiană comparată cu celelalte Psaltiri din sec. XVI şi XVII traduse 
din slavoneşte, ediţiune critică de I.-A. Candrea, Bucureşti, 1916 

PS.S B = Bianu, Ion, Psaltirea Şcheiană, t. I, Textul în facsimile şi transcriere, 
Bucuresci, 1889 

VARL = Varlaam, Opere, alcătuire, transcriere a textelor, note şi comentarii, glosar şi 
bibliografie de Manole Neagu, Chişinău, 1991 (s-a consultat şi Varlaam, Cazania (1643), 
ediţie îngrijită de J. Byck, Bucureşti, 1965) 

VS = Dosoftei, Viaţa şi petreacerea svinţilor, Iaşi, 1682-1686 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 06:08:30 UTC)
BDD-A1652 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

