
 

 
Autour du baptême des tombés pendant les persécutions, 

dans la correspondence1 de Saint Cyprien de Carthage 

Ovidiu Nicolae POP-BRÂNCUȘ 

Bishop of Carthagina between 248 and 258, Sanctus Cyprianus maintained, from his 
position, a rich correspondence as a living mirror of that time. By reading of his letters, we 
found out interesting information regarding anti-Christian persecutions during that period 
in the province of Africa. We also have information about confessors, confessores, martyrs, 
martyres, and, of course, about lapsi, the ones that fell in apostasy and, by succumbing to 
pressures of power and bringing sacrifice to idols, denied Christ. Treating this problem, 
Sanctus Cyprianus proved his intransigence, by asking that the return of lapses to 
Christian community to be conditioned by recognizing the Church’s authority and 
teachings and by following all traditions: first of all, the baptism, baptismum, into the Holy 
Church and imposing of the Bishop’s hand, manus impositio, in order to obtain the 
blessing of The Holy Spirit. The strictness, but not the rigorism, of his judgment is 
connected to human warmth and Christian love, to sincere desire of helping the ones in 
need and to spiritual rise of all Christian brothers, communitas, fraternitas Christiana. 
 
Keywords: Saint Cyprien, letters, history of the Christianity, moral techings 
 

Le troisième siècle du premier millénaire s’est imposé dans le language des 
historiens de l’antiquité comme L’époque de l’anarchie militaire, étant marquée 
par des profondes troubles internes et des graves conflits militaires générateurs 
d’une crise qui a affecté toute la vie politique, sociale-économique et, bien sûr, la 
vie spirituelle de l’Empire Romain. 

Entre les années 235 et 285 se succèderent au pouvoir, sans tenir compte de 
ceux qui ne sont même pas arrivés à Rome, plus de vingt empereur, parmi lesquels 
les persécuteurs de mauvaise mémoire: Dèce, Valerien et Gallien2, pendant 
lesquels cette crise arrriva à l’apogée, avec courtes periodes d’accalmie, mais 

                                                 
1 Sfântul Ciprian Episcopul Cartaginei, Scrisori, traduction du latin, par Ion Diaconescu et 

Ovidiu Pop, Éd. Sophia, Bucureşti, 2011. Un epistolarium de 81 lettres écrites par, mais aussi pour 
Cyprien Évêque de Carthage. 

2 Dèce (Gaius Messius Traianus Quintus Decius, emp. 249-251); Valerien (Publius Licinius 
Valerianus, emp. 253-259; Gallien (Publius Licinius Egnatius Gallienus, coemp. avec Valerien 
jusqu’en 259). Les premiers deux apparaissent dans les mêmes couleurs sombres et dans l’oeuvre de 
Lactance: De mortibus persecutorum, cap. IV – De intertu Decii et cap. V – Turpis Valeriani seruitus 
et eius interitus.  

71

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dominée par des virulentes recrudescences, notamment la cruelle persécution des 
chrétiens, parfois locale, autre fois généralisée dans tout l’Empire. 

Saint Cyprien a vécu à Carthage, en Afrique, et, arrivé à la maturité, est entré 
dans le service de l’Église, juste pendant cette crise. Rhéteur de succès dans l’élite 
de sa ville et personnalité d’une grande ouverture intellectuelle et culturelle, après 
de long fourvoiements et d’exténuantes recherches (comme des autres Pères de 
l’Église), il a trouvé et il a suivi la voie de la Vérité, en se baptisant et dédiant sa 
vie à l’Église de Christ. Il fut intronisé évèque à Carthage en 248 et souffrit le 
martyre en 258. 

Son activité et son oeuvre sont attestées par les témoignages de ses 
contemporains et des historiens ultérieurs, ou bien de ses propres écrits, en grand 
partie conservés. Mais, pour qu’on puisse avoir une image complète, pas seulement 
sous cet aspect particulier, mais aussi sur toute le monde nord-africain et romain, et 
sur le christianisme, dans ce siècle troublé, une inestimable valeur docummentaire 
ont les épîtres de Saint Cyprien. 

Au delà de leur raison administrative, de communication usuelle, de 
transmission des messages pas seulement à l’interieur de son diocèse nord-
africaine, mais aussi entre celle-ci et les autres évêchés, Saint Cyprien a employé sa 
correspondence même pour exprimer et expliquer les raisons qui se trouvaient à la 
base de ses décisions et de ses faits qui, à une analyse superficielle et pousée au 
mal – ce qui, hélas, arriva tout de suite – pouvaient sembler être inconformes à la 
réalité, ou même incompatibles avec la doctrine de l’Église : “J’ai pensé de vous 
remettre ces lettres, pour qu’elles éclaircissent la raison de mes actions, de mon 
enseignement, de  mes préoccupations”3. 

Grace à ses epîtres, l’Évêque se trouvait toujours, même pendant le fléau des 
persécutions, au milieu de ses croyants, car: “De ce que j’ai fait, vous parlent les 
épîtres, dont les conseils n’ont pas manqué pour le clergé, les exhortations pour les 
confesseurs, les réprimandes pour les [auto]exilés, la parole de consolation pour 
tous les frères chrétiens;…. notre parole a pénétré [dans les prisons], pour 
encourager et réconforter ceux de là-ba”4. 

Les lettres – précieux témoignage historique – complètent le tableau gènèrale-
objectif que nous avons, à une perspective personelle-subjective, de l’intérieur du 
phénomène complexe dont elles nous offrent beucoup d’information, notamment 
sur la situation et  la vie de l’Église des chrétiens du troisème siècle. 

Mais l’image, qui met en évidence la réalité historique, est dominée de couleurs, 
on dirait, tristes ou même sombres, parce que l’athmosphère, le sentiment, même la 
convinction, pas sans fondaments, qui se dégagent, sont ceux de l’exclusion à 
laquelle l’ordre social de l’époque soumettait les chrétiens. Ceux-ci, sicut hospites 

                                                 
3 Ép. XX – I, 1: Necessarium duxi has ad uos litteras facere, quibus uobis actus nostri et 

disciplinae et diligentiae ratio redderetur.  
4 Ép. XX – II, 1: Quid egerim locuntur [sic] uobis epistulae … in quibus nec clero consilium, nec 

confessoribus exhortatio, nec extorribus … obiurgatio, nec uniuersae fraternitati … adlocutio et 
persuasio nostra defuit; … ad corroborandos et confortandos eos [inclusos] noster sermo penetrauit.  

72

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

et peregrini5, obligés de vivre dans ce monde, adhuc in saeculo sumus6, ont, par 
consequent, les regards fixés sur l’autre monde et le seul rayon de lumière est 
donné par leur solidarité dans l’espoir concernant l’autre monde, concernant la 
vraie vie, dans l’Église de Christ. 

Cette condition est consciemment assumée et le Baptême c’est juste la 
déclaration du renoncement à ce monde, le choix heureux de la vie éternelle d’au 
de-là, au lieu de la vie d’un instant d’ici: “Nous avons renoncé à ce monde, quand 
nous nous sommes baptisés”7. 

Ce choix, on a vu, ne reste pas sans répercussions, parce que il s’attire la colère 
déchenée des puissants du temps, par de cruelles persécutions en masse. On 
apprend que, parmis les opprimés, il y avait des gens de toutes les catégories 
sociales, des jeunes, des vieillards, des hommes et des femmes8.  

Parmis les nombreux et douloureux témoignages sur ces persécutions, devenues  
à un moment donné un véritable génocide, pour q’on emploie le terme adéquat, se 
trouvent aussi les lettres de Saint Cyprien, confesseur lui même et, à la fin, glorifié 
comme martyr de Christ, comme beucoup d’autres frères servants de l’Église9. 

Il y avait trois catégories de ceux qui, chacun à part soi, ont dû souffrir les 
persécutions. 

Les confesseurs10, confessōres, le plus souvent exilés, pèlerins condamnés par 
une relegatio11 à l’exil et, toujours chassés, à l’abandon des propres maisons et de 
leur patrie, étant poussés à une existence incertaine et accablés par le désir d’en 
revenir.  

Les épîtres de Saint Cyprien prouvent plusieurs fois la solidarité des frères 
chrétiens avec ces malheureux, fuyards ou emprisonnés: “Dans une certaine 
manière, nous sommes avec vous même dans la prison”12 ; “à ceux qui confessent 
Dieu et sont jetés dans la prison, on doit montrer toute la préoccupation … et 
encore je vous demande que notre soin ne leur manque pas, à ceux auquels ne 
manque rien concernant la gloire”. 

Il y a aussi un exemple, à vrai dire hilaire, illustrant l’obsession maléfique des 
persécuteurs: une chrétienne a été traînée vers le temple et on lui a mis de force la 
main sur l’autel, pour la faire, contre son gré, sacrifier au dieux païens. Et bien que 

                                                 
5 Ép. XIII – III, 2: comme des étrangers et voyageurs [dispersés] (passage cité aprox-ment de I 

Pièrre, I, 1-2).  
6 Ép. XIII – II, 1: nous sommes encore dans ce monde. 
7 Ép. XIII – V, 3: saeculo renuntiueramus cum baptizati sumus. 
8 Ép. VIII – III, 1: siue uiduae, siue thlibomeni, qui se exhibere non possunt, siue qui in 

carceribus sunt, siue exclusi de sedibus suis. 
9 Ép. XXXII – I, 2: de pregrinis, episcopi collegae mei uel presbyteri uel diacones. 
10 Confesseurs et martyrs, confessores et martyres, ont chacun sa signification précise: le 

confesseur est celui qui a confessé Christ mais, d’une façon quelconque, est resté en vie; le martyr 
c’est le chrétien, confesseur lui même, qui, pour ça, il a perdu ou va perdre sa vie.  

11 Ép. LXI – I, 2: relegationem uestram “votre bannissement, proscription”. 
12 Ép. XXXVII – I, 2: uobiscum in carcere quodam modo et nos sumus. 

73

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

leur désir s’etait formellement accompli, la femme, en se disculpant du sacrilège, a 
dit: “C’est vous qui l’avez fait, pas moi”13. 

Il y a aussi les martyrs, martyres, emprisonnés, torturés et condamnés à mort à 
cause de leur croyance, à cause de leur refuse d’abjurer. On trouve dans les lettres 
beaucop d’admiration pour ces glorieux martyrs: “Je vous en félicite et, en même 
temps, je vous encourage de persévérer forts et fermes dans la confession de la 
gloire céleste”14. 

Saint Cyprien estime comme heureux ceux qui ont assumé jusqu’au bout leur 
confession15. Mais toute cette souffrance extrême, dit l’Évêque africain, n’est que 
la suite de notre abandon morale: “Elle est venue à la suite de nos péchés … car 
nous sommes vapulés comme nous le méritons … nous souffrons à cause de notre 
faute,  à cause de notre infamie”16.  

L’assumation volontaire de la confession et du martyre c’était une pratique 
répandue parmi les chrétiens des premiers siècles et on détient des témoignages en 
ce qui concerne même le désir du martyre, le zèle de refaire personnellement uia 
dolorosa, uia crucis parcourue par Jésu: “Vous confessez chaque fois lorsque, priés 
à sortir de la prison, vous préférez avec foi et vertu la prison.” et “tu a opté d’être 
mis, pour Son nom, en prison, juste ce que t’arrive maintenant”17. 

Les Acta proconsularia18 attestent l’attitude personnelle de Saint Cyprien, 
accusé d’être pape des infidèles athées, c’est à dire des chrétiens, qui refusaient les 
sacrifices, et, condamné à mort par décapitation, sans être provocateur, il reste 
ferme, invencu par la sentence à mort, d’ailleurs prévue19 par l’Évêque et, on 
pourait dire, désirée avec obstination par le juge, c’est à dire le proconsule, 
représantant à Carthage le pouvoir de Rome: “Faites, ce q’on vous a commandé”, 
c’est la réplique de Saint Cyprien aux accusations du proconsul déterminé à le 
condamner. 

Ainsi, lui et les autres, pas peu nombreux, qu’il les nomme lumières du monde, 
grâce à leur attitude courageuse, ont été des bons exemples à suivre20. 

                                                 
13 Ép. XXIV – II, 1: non feci, uos fecistis. 
14 Ép. VI – I, 2: Gratulor pariter et exhortor ut in confessione caelestis gloriae fortes et stabiles 

perseueretis. 
15 Ép. XIII – I: Laetamur ex uobis, quos diabolus superare non potuit. 
16 Ép. XI – I, 2: Secundum peccata nostra uenise … uapulamus itaque cum meremur…; et XI – II, 

1: haec patimur delicto et merito nostro. 
17 Ép. XXXVII – I, 3: Vos toties confitemini, quotiens rogati ut de carcere recedatis, carcerem 

fide et uirtute praelegitis; şi XXI – III, 1: Optasti pro nomen illius in carcerem mitti, quod tibi nunc 
contigit…. 

18 Acta proconsularia Sancti Cypriani, dans Actele Martirice, avec un étude introductif, 
traduction et notes [en roumain] par Pr. Prof. Ion Rămureanu, EIBMBOR, Bucureşti, 1977, p. 171-
182. 

19 Au de là de ce cas, ou des décrets impérials instituants la peine capitale pour les chrétiens, la 
lutte, la suffrance, la mort ont été prévues par les prophètes: Ép. X – IV, 3; on peut parler ici de la 
prophétie et l’exhortation de l’Apȏtre Paul (I Cor., X, 24-25).    

20 Ép. X – I, 2: exemplum uirtutis ac fidei praebuerunt… et Ép. XIII – III, 1: exemplum facti estis 
ceteris fratribus. 

74

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Par malheur, pas un petit nombre de frères, qui, par divers motifs et dans des 
circonstances parfois dévoilées dans les épîtres de Saint Cyprien, sont tombés dans 
l’apostasie, ont abjuré Christ et Son Église, en sacrifiant aux idoles, soit à ceux du 
panthéon païen, soit même à l’empereur divinisé: “Bien que, quelques’uns, pressés 
par la terreur, soit qu’il étaient des personnes importantes, soit accablés par la 
crainte des hommes, ils sont tombés”21. 

Le soucis de l’Évêque était ainsi partagé entre, d’un cȏté, ceux restés fidèles à la 
croyance, qui avaient encore besoin du pasteur: “entre les tombés qui pleurent et 
ceux qui résitent dans la peur, entre la ruine des tombés malades et la moindre 
force de ceux qui résistent”22 et, de l’autre cȏté, ceux qui ont profané leur mission, 
comme dans les mots d’auparavent, ayant la culpabilité d’avoir sacrifié aux 
idoles.23 Il ajoute aussi le fait qu’un tel homme déshonoré, comme s’il a été touché 
d’une maladie, devient une ruine, une âme perdue, un mort: “que tu souffres avec 
moi à la mort de ma soeur, qui est tombée dans ce ravage”. 

On apprend aussi le fait, que les autorités donnaient des certificats à ceux 
tombés, preuves de l’apostasie, nommées dans le épîtres: libelli idolatriae, qui 
attestaient le sacrifice aux idoles et offraient a leur possesseur l’absolution et 
l’impunité. 

Il y avait, donc, deux catégories distinctes: ceux qui, on a vu, ont réellement 
abjuré Christ et ont fait des sacrifices aux idoles, mais, d’autre part, ceux qui ont 
obtenu ces libelli de “bonne conduite”, en corrompant n’importe quels 
représentants du pouvoir; en réalité, ils les achetaient, sans abjurer, sans déposer de 
facto des offrandes aux statues des divinités païennes: “souillés par les billets de 
l’idolatrie et enchaînés par la conscience d’ineffables sacrilèges”24. 

Ceux-ci sont nommés libellatici et ils ne sont pas entièrement absous de la 
faute, au moins, pour la conscience salie par la fraude commise, ayant des 
répercussions indésirables pour l’image de toute la communauté chrétienne : “ils 
ont maculé leurs mains et leurs bouches par des contacts sacrilèges ou ont souillé 
leur conscience avec ces infams billets”25, “ils se sont montrés infidèles juste par la 
déclaration illégitime de ces billets abominables26.  

                                                 
21 Ép. VIII – II, 3: quidam, terrore ipso compulsi, siue quod essent insignes personae, siue 

adprehensi timore hominum, ruerunt. 
22 Ép. XI – VIII: inter plangentium ruinas et timentium reliquias, inter numerosam lanquentium 

stragem et exiguam stantium firmitatem. [ruina “ruine” de ruěre “tomber”, q’on peut traduire même 
par “cadavre”]. 

23 Ép. XXI – II, 1: sacrificauit enim et exacerbauit Dominum nostrum et puis: mecum doleas in 
morte sororis meae que cecĭdit in hac uastatione [soror mea “ma soeur”, au sens chrétien]. 

24 Ép. LXVII – I, 1: libellis idolatriae conmaculatos et nefandorum facinorum conscientia 
uinctos… 

25 Ép. XX – II, 2: qui sacrilegis contactibus manus suas adque ora maculassent uel nefandis 
libellis nihiliminus conscientiam polluissent. 

26 Ép. XXX – III, 1: se ipsos infideles inlicita nefariorum libellorum professione prodiderant. 

75

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Pourtant, les deux catégories ne doivent pas être considérées à égale culpabilité 
et on a besoin d’un jugement nuancé, d’un traitement différent27. Mais, entièrement 
honnête peut être seulement celui qui ne detient d’aucune manière une telle 
attestation28. 

Avec la même dénomination, libelli, il y avait aussi les billets d’absolution, les 
confirmations de probité, liberées par les vrais confessores, emprisonnés ou 
condamnés au martyre29, pour attester dans la situation de ceux lapsi, leur 
repentissement, leur pénitence, qui pouvaient leur apporter des circonstances 
atténuantes pour le péché comis, pouvait faciliter leur reuocatio  dans la 
communitas ou fraternitas christiana. Ils étaient une puissante promission, une 
garantie précieuse pour regagner la communion et la rémission des péchés, 
nommée traditinnellement pax. 

Mais en certains cas on est arrivé à des abus, car: “sans aucun discernement et 
sans investigation un à un, on donnait chaque jour des milliers de billets”30, on 
faisait des propositions d’absolution en blanc, incertae et caecae petitiones, par 
lesquelles on recommandait la miséricorde, l’exemption en toute confusion pour 
des groupes entiers de tombés, sans le discernement nécessaire car, on écrivait: 
qu’il gagne la communion celui-là avec les siens31.  

Ces libelli sont parfois obtenus même par la tromperie, par l’abus de la bonne 
foi des confesseurs et des martyrs emprisonnés et, encore plus gravement, par la 
violence32. De même que dans le cas des certificats donnés par les autorités, on 
peut parler d’un vrai trafic, car, ceux qui procurent ces absolutions: “soit sont 
récompensés, soit obtiennent les profits d’un trafic illicite33”. 

 On demmande l’interruption de cet abus, par la connaissance, par la 
dénomination précise de ceux impliqués et par le cautionnement de leur bonne 
foi34. 

La décision finale, la résponsabilité et, selon le cas, la faute appartiennent à 
l’Évêque et, d’ici, le grand problème de leur retour à l’Église, car certains, étants 
prètres, après qu’ils avaient ètè éloignés du clergé, ou plutȏt auto-éliminés, refusés 
dans leurs prétentions exagérées et absurdes d’usurper l’autorité de l’Évêque, se 
sont révoltés contre celui-ci et contre le bon ordre et la doctrine de l’Église et ils se 

                                                 
27 Ép. LV – XIII, 2: nec tu existimes… libellaticos cum sacrificatis aequari oportēre. 
28 Ép. LX – II, 2: nulla illum libelli, ut quidam iactant, labe maculatum esse. 
29 Ép. XVIII – I, 2 şi XVI – IV, 1: libellos a martyribus acceperunt. 
30 Ép. XX – II, 2: sine ullo discrimine adque examine singulorum darentur cotidie libellorum 

milia. 
31 Communicet ille cum suis. 
32 Ép. XX – III, 1: pacem sibi martyribus et confessoribus promissam extorquere uiolento impetu 

niterentur. 
33 Ép. XV – III, 2: aut gratificantur aut inlicitae negotiationis nundinas aucupantur.  
34 Ép. XV – IV, 1: debetis ut nominatim designetis eos… quosuidetis, quos nostis, quorum 

paenitentiam satisfactioni proximam conspicitis, designetis nominatim libello.  

76

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

sont réunis dans une église schismatique et hérétique35, autre que la seule et 
universelle36 Église de Christ.  

Et ces ex-prélats, temerarii et incauti et tumidi37, qui transgressent et détruisent 
les enseignements de l’Église, ils doivent être arrêtés dans leur office de la messe; 
ils doivent soutenir eux mêmes, un à un sa cause, devant le concile, qui a le 
pouvoir de les juger. Dans les cas graves de désobéisance, de transgression de la 
Loi de Dieu, ils sont même exclus, excommuniés38. 

Mais, le reniement pouvait-être reconsidéré à la demande des lapsi, dans une 
attitude de respect, d’humilité, de soumission, précédées de la pénitence et du 
repentissement39. Dans cettte situation, la faute pouvait être, et elle a été, 
d’habitude, pardonnée et le pécheur repris, comme simple membre, dans la 
communauté, le prêtre et les évêques ayant la tâche de le soutenir dans son effort 
de s’élever, de confesser ses péchés, de venir à Dieu, après avoir reçu la 
bénédiction de sa pénitence40. 

La réadmission, le rappel, reuocatio, de ceux auparavant baptisés dans l’Église 
mère, ne présentait aucune difficulté, parce qu’ils avaient le Baptême, avant leur 
tombé. Pourtant, Saint Cyprien, ne voit pas ici une simple formalité, une mésure 
généralement valable, avec applicabilité immédiate et unilatérale de la part du 
prélat de l’Église; au contraire, il s’agit d’un processus synergique, parfois de 
longue durée, conditionné par la volonté sincère et l’attitude positive de ceux qui 
désiraient y revenir.  

Par conséquent, n’est pas suffisante la demande, quoi qu’elle soit accompagnée, 
le plus souvent, d’une recommandation de la part de certains confesseurs ou 
martyrs. Celle-là doit être soutenue par la confession ouverte du péché commis, par 
une véritable et humble pénitence, prouvée en obéissance et en renonciations et, 
comme un pas absolument nécésaire, l’imposition de la main par le prélat, pour 
bénir la pénitence41. 

                                                 
35 Ép. LXXII – I, 1 et partout: schismaticus et haereticus, après les grec: σχισματικὸς καὶ 

αἱρετικός. 
36 L’Église universelle, dans les lettres: catholica ecclesia (<καθολκὴ ἐκκλησία). 
37 Ép. XVI – IV, 2: temerarii, incauti et tumidi… prohibeantur offere, acturi… causam suam… .  
38 Ép. XLII: abstinuimus a communicatione, ou simplement: abstinuimus; la formule classique, 

pour l’exile, c’était  à Rome: interdicere [alicui] igni et aqua. 
39 Ép. XV – II, 1: Et lapsis quidem potest in hoc uenia concedi. Quis non mortuus uiuificari 

properet? et XVII – II, 1: … qui mites et humiles et paenitentiam uere agentes in bonis opinionibus 
perseuerauerint.  

40 Ép. XVIII – I, 2: Exomologesin facere delicti sui possint, ut, manu eis in paenitentiam inposita, 
ueniant ad Dominum cum pacem quam dari martyres litteris ad nos factis desiderauerunt.  La 
bénédiction rituelle absolutement nécésaire, c’est l’imposition de la main du prètre: manum imponere 
> impositio manus.   

41 Ép. XIX – II, 1: exomologesi facta et manu eis a uobis in paenitentiam inposita… ; la répétition 
obstinée de cette formule montre l’importance de la bénédiction, dans l’Église et dans la présence du 
Saint Ésprit. 

77

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Puis, Saint Cyprien recommande de la compréhension chrétienne, dans le 
jugement de chaque cas un à un42, sans favoritismes, sans transgresser 
l’enseignement de l’Évangile. 

La position de l’Évêque de Carthage peut sembler dure et cette intransigeance 
se manifeste d’autant plus à l’égard des membres du clergé, serviteurs de l’Église: 
diacres, prêtres ou évêques, trouvés dans cette situation. 

En plus, il y avait des confrères, qui ont cédé aux pressions faites par certains 
lapsi, dépéchés outre mesure à être pardonnés et repris dans l’Église, mais sans 
avoir accompli les minimales exigences. Ceux-ci, parmi lesquels le pape Étien43 de 
Rome, arrivent, par leur indulgence pour le péché, à transgresser l’enseignement de 
l’Église44. 

La demande de rejoindre la communauté chrétienne est compréhensible, mais la 
responsabilité et la faute majeure sont portée par les membres du clergé qui, en 
usurpant le rang et les droits de l’Évêque, depassent leurs attributions45, les prêtres 
qui, de bergers, deviennent bouchers, parce que l’absolution prétendue avec 
obstination et trop facilement donnée, conduit finalement pas à la délivrance, mais 
à la mort de l’âme et, d’autre part, leur reprise à la hâte et sans conditions, 
équivaudrait aussi avec la désconsidération des sacrifices assumés par les 
confesseurs, qui soufraient encore, emprisonnés ou exilés et chassés à travers tout 
l’Empire. 

„Combien est dépourvu de croyence et dangereux juste pour ceux qui se 
hâtent... que les lapsi l’emportent sur les confesseur eux-mêmes et que 
s’empressent d’entrer devant eux dans l’Église46. 

La mesure urgente prise par l’Évêque a été la suspension de leur service et la 
perte de toute fonction ecclésiastique, suivant que la cause de chacun d’eux soit 
jugée à l’occasion de la prochaine réunion du concile; et la punition pouvait être 
très dure, même l’excommunication, comme dans le cas des hérétiques, compte 
tenant du schisme provoqué d’eux-même dans l’Église unique. 

Par suite, commme dans le cas de l’admission des lapsi baptisés par les 
hérétiques, apparaît un problème47, une nouvelle occasion de faux pas: mais, 

                                                 
42 Ép. XV – III, 1 et 2: …ipsorum quoque delictorum genera et qualitates cogitetis. 
43 Le pape Étien (Stephanus), épître de Rome entre 254 et 257; cf. Vita Stephani Papae, dans 

Vieţile Episcopilor Romei …, texte latin et traduction en roumain, par Aurel Lupu et Sorin-Dan 
Damian (après Louis Duchesne, Liber pontificalis et Gian Domenico Mansi, Sacrorum 
Conciliorum… Collectio), Editure “Herald”, Bucarest, 2009, p. 41-42.  

44 Ép. XVI – II, 3:…ad communicationem admittuntur et offertur eorum nomine et, nondum 
paenitentia acta, nondum exomologesi facta, nondum manu eis ab episcopo et clero inposita, 
eucharistia illis datur… ; et ibidem, III, 2: hi, sublato honore quem nobis beati martyres cum 
confessoribus seruant, contempta Domini lege… communicent cum lapsis et offerant et eucharistiam 
tradant. 

45 Ép. XVII – II, 1: nec episcopo honorem sacerdotii sui et cathedrae reseruantes; et ibidem, I, 2: 
temere pax usurpatur. 

46 Ép. XIX – II, 3: Quam inreligiosum est et ipsis quoque festinantibus perniciosum ut… quidam 
de lapsis confessores ipsos praevenire et ante ecclesiam introire festinent. 

78

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

comme l’Église est unique, le Saint Baptême en est de même et, ceux qui ont reçu 
le simulacre du Baptême  foris, à l’exterieur, chez les hérétiques, par un bain 
profan48, doivent comprendre le fait qu’ils n’ont pas le Baptême et qu’ils ne se 
rebaptisent, mais qu’ils se baptisent premièrement et uniquement avec l’Esprit, qui 
est unique et qui peut être reçu uniquement dans le Baptême de l’unique Église de 
Christ. 

Et l’administration du sacrement du Baptême est présentée, dans l’Épître LXX, 
dans ses point essentiels, avec les conditions, les pas nécéssaires, respectées 
jusqu’à présent dans l’Église. 

Saint Cyprien, bien qu’il fût accusé d’intransigeance, ne se heurte pas contre les 
aspects superficiels de l’administration du sacrement. Dans le cas de clinici49, les 
moribonds incapables à respecter, sur le lit de la suffrance, la procédure de 
l’aquisition du Baptême, par la soummersion effective dans l’eau bénite, il admet, 
avec des arguments cités de la Sainte Écriture, la validité du simple arrosage, ou 
l’onction avec de l’eau bénite de l’Église. 

À la question, si on doit considérer chrétiens véritables, legitimi christiani, ceux 
qui n’ont pas été baignés dans l’eau bénite, mais à moins qu’arrosés, bien qu’il 
n’impose pas une certaine attitude, il répond et soutient avec des exemples 
bibliques le fait que l’eau d’arrosage est pour la purification50, car l’arrosement 
acquit le pouvoir du Baptême dans l’Église, alors, quand on parle de  la vraie 
croyance de celui qui donne et de celui qui acquit. Le fait que les malades sont 
seulement aspergés ou arrosés, pour qu’ils obtiennent la grâce divine, ne doit 
fâcher personne. L’exemple du paralisé clinique de l’Évangile, qui a obtenu toute 
la puissance et la santé, prouve que dans l’Église l’Esprit s’offre, se consacre 
entièrement – aussi comme la journée, qui se montre également pour tous – et on 
peut dire qu’il n’y a pas de chrétiens de rang inférieur ou supérieur. Et, de l’autre 
cȏté, s’ils sont nus et déserts, ils ne doivent pas se faire des illusions que, s’ils 
seront baptisés, ils s’échaperont aux difficulés de la maladie et recouvreront la 
santé. 

Or, le substitut offert par les hérétiques, à defaut Dieu, en l’absence du Saint 
Ésprit et hors de l’Église, abusivement nommé baptême, c’est un bain habituel, qui 
lave seulement le corps, quant à l’ésprit, ne le purifie pas, mais au contraire, le 
souille51. Ils sont trompés et, le jour du jugement, leurs âmes perissent, sans 
communion et absolution, et ils demanderont tout ce qu’ont perdu de la main même 
des hérétiques, qui se sont ainsi dévoilés coupable et les initiateurs de la perdition.  

                                                                                                                            
47 Ép. LXX – I, 1: …qui apud haereticos et schismaticos baptizati vitentur, an ad ecclesiam 

catholicam, quae una est, uenientes, baptizari debeat. 
48 Ép. LXIX – I, 1: profanum lauacrum. 
49 Clinici “les malades au lit”, du grec κλινικοί (κλινή „lit”). 
50 Ép. LXIX – II, 1: aqua asparsionis purificatio est (Numeri, XIX, 9). 
51 Ép. LXIX – XII, 3: lauacro carnali et saeculari sordes cutis et corporis abluuntur, et LXXII – 

I, 1: foris extra ecclesiam tincti, apud haereticos et schiosmaticos profanae aquae maculati. 

79

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Voici la raison pour laquelle il faut baptiser dans l’Église ceux qui viennent 
après ce bain profane.52 Souvent, comme au-dessus, l’opposition entre les deux est 
marquée de plus, par la términologie utilisée: le premier c’est un simple bain, 
lauacrum, pendant que le deuxième est le vrai Baptême, baptismum ou baptisma. 

Pour ceux intéréssés de l’histoire des temps passés, de l’histioire de l’Église, 
notamment pour le troisième siècle, les Épîtres de Saint Cyprien de Carthage 
représentent une très riche source d’information, d’autant plus précieuses, qu’elles 
viennent de l’intérieur, juste d’un participant actif aux événements. 

Mais ellles représentent aussi un document linquistique intérésant, d’une grande 
importance pour tous ceux qui se préoccupent  de l’évolution de la lanque, de 
l’apparition et du dévelopement, en correlation avec la koiné chrétienne, dans 
l’Orient grec, du latin chrétien, dont l’existence consentie par les parlants eux 
mêmes, est aussi démontrée par les recherches modernes. Mais cela est un autre 
problème, qui dépasse le but de la présente communication, et peut constituer le 
thème des autres études spéciaux concernant la langue de ces Épîtres, de la 
perspective plus étendue de l’évolution du latin chrétien, creé, consolidé et ensuite 
répandu et imposé par la contribution des Pères et des écrivains de l’Église, comme 
Saint Cyprien. 

 
Bibliographie 
Actele Martirice, avec un étude introductif, traduction et notes en roumain par Pr. Prof. Ion 

Rămureanu, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
București, 1977 

Sfântul Ciprian Episcopul Cartaginei, Scrisori, traduction du latin, par Ion Diaconescu et 
Ovidiu Pop, Éditura Sophia, București, 2011 

Vieţile Episcopilor Romei socotiți sfinți în Biserica Ortodoxă, texte latin et traduction en 
roumain, par Aurel Lupu et Sorin-Dan Damian, Editura Herald, București, 2009 
 

                                                 
52 Ép. LXIX – I, 1: Qui … veniunt post profanum eius lauacrum baptizari et sanctificari in 

ecclesia catholica legitimo et uero et unico ecclesiae baptismo oporteat. 

80

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A157 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

