
Les écrits religieux, une composante définitoire 
de la culture roumaine ancienne 

Gheorghe CHIVU 

The study aims at revealing the linguistic, stylistic and cultural importance of the 
Romanian religious writings prior to the XIX-th century. The author outlines several stages 
in the evolution of the Romanian religious writing and underlines the continuity and the 
significance of the old religious writings for the constitution of the modern literary norm 
and for the development of the stylistic system of Romanian. 
 
Key-words: religious wrirings, linguistic peculiarities, stylistic models, norms, cultural 
continuity 
 

La place des textes ecclésiastiques au niveau des écrits roumains  
Les écrits religieux, réalité diverse et complexe, recouvrant et illustrant de 

multiples domaines, de la création littéraire jusqu’à l’exégèse scientifique de haute 
tenue, des textes technique et administratif jusqu’au journalisme, représentent 
indéniablement une composante structurelle, définitoire, de la culture roumaine. 
Non seulement de notre culture ancienne, comme on l’a longtemps pensé et comme 
le considèrent encore certains exégètes, culture dans laquelle le livre religieux, 
imprimé ou manuscrit a été dominant, par le nombre de textes représentatifs, par la 
position, l’importance et la circulation de ceux-ci, ainsi que par l’esprit qu’ils 
illustraient, mais aussi à l’époque moderne, lorsque la littérature officielle, dans le 
sens large du terme, était devenue notamment laïque, et quand les écrits religieux 
se sont constitués en une variante parallèlle des écrits littéraires1. 

Témoignage vivant et continuateur fidèle de notre culture ancienne écrite, le 
texte religieux s’était imposé au milieu du XIXème siècle comme un exemple de 
continuité et de stabilité dans une culture qui recherchait fébrilement ses formes 
modernes. À la même époque de changements rapides des modèles culturels et des 
mentalités, il s’était avéré être une remarquable source d’inspiration, un réservoir 
jamais épuisé de moyens stylistiques et un modèle rhétorique souvent apprécié par 
les écrivains cultivés2. 

                                                 
1 Pour l’argumentation de cette idée, voir nos études O  variantă  ignorată  a  românei  literare  

moderne - limbajul  bisericesc, dans LR, XLIV, l995, no. 9-12, p. 445-453 et Civilizaţie şi cultură. 
Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, Bucureşti, 1997.  

2 Le modèle des écrits religieux a été utilisé après 1830, et non pas seulement comme une partie 
de l’influence exercée par la culture écrite ancienne dans son ensemble, par Ion Heliade Rădulescu et 
tout spécialement par Alecu Russo (ce dernier dans Cântarea României). En même temps, des 
influences du langage figuré qui existe dans le texte ecclésiastique, l’utilisation des structures 
rhétoriques spécifiques de ce texte, mais surtout la présence de certains archaïsmes phonétiques, 

19

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Après s’être gardé de façon prudente et peut-être même nécessaire dans ses 
formes anciennes (même l’alphabet cyrillique avait été officiellement abandonné 
par l’Eglise orthodoxe après 18803, au moment où l’étymologisme externe, vaincu 
par le phonologisme, avait cédé la place à l’étymologisme interne, beaucoup plus 
simplifié et donc, plus accessible), le livre ecclésiastique entrait dans le XXème 
siècle comme une composante de la culture littéraire, qui illustrait pleinement la 
continuité des structures spécifiques de notre culture ancienne au plan linguistique 
en général, mais surtout des points de vue stylistique et rhétorique. 

L’adaptation, ou du moins, l’accommodation aux attentes des intellectuels de 
l’époque (puisque les gens simples ne ressentaient pas au fond, de manière si aigüe 
le besoin de changement d’un langage déjà imposé par la tradition) a mené à un 
renouvellement progressif et prudent, propre à faire sortir les écrits religieux de la 
marginalisation à laquelle les avait condamné l’orientation laïque de la culture 
moderne, ou du moins, à atténuer les effets de cette marginalisation. 

La langue même, tant dans sa forme élevée, littéraire, que dans sa variante 
populaire, imposait à son tour un tel renouvellement et une telle actualisation 
(phonétique et morphologique, puisque certains éléments de la structure avaient été 
modifiés, mais aussi lexicale, afin de pouvoir tenir le pas avec le changement 
d’inventaire et notamment de significations du vocabulaire, mais moins ou pas du 
tout syntaxique). Les nouvelles normes ont été acceptées lorsqu’elles ne falsifiaient 
pas des contenus ou des structures importantes des points de vue théologique et 
stylistique. C’est la raison pour laquelle sont restés dans l’usage des livres religieux 
des phonétismes tels greşale ou întru, quelques formes iotacisées typiques, parfois 
lexicalisées, telles crez “je crois; le Credo”, et respectivement vie “vienne”, le 
nominatif  pustie ou le vocatif étymologique Doamne, des participes présents tels 
îndurat, înfricoşat, de vieux lexèmes tels ardere-de-tot, fărădelege, vârtute, ou 
ayant des sens peu ou pas du tout connus de nos jours, tels călca “vaincre”, horă 
“assemblée” ou sân “golfe; lieu de refuge et de protection”, des inversions 
quelquefois usuelles, du type fost-au, ou des combinaisons spécifiques qui 
évoquent un régime syntaxique archaïque, telles iartă-ne, crede-mi. Des réalités et 
des concepts imposés par le monde et la pensée moderne, tout comme le besoin de 
communiquer sans restrictions majeures avec les fidèles, ont imposé l’utilisation, 
non seulement dans les livres de lectures ecclésiastiques de certains mots 
apparemment incompatibles avec l’expression caractéristique des écrits religieux. 

                                                                                                                            
morpho-syntaxiques et lexicaux ont été détectées constamment dans les écrits de nombreux auteurs 
du XIXème siècle (tels Dimitrie Bolintineanu, Al. Odobescu, Mihai Eminescu), où la présence des 
formes de langue ancienne avait toujours une justification artistique (des raisons prosodiques, mais 
aussi la création de la soi-disante couleur d’époque et plus tard, de certaines suggestions culturelles 
raffinées).  

3 La décision de remplacer dans les livres religieux l’alphabet cyrillique avec l’alphabet latin a été 
adoptée par le synode de l’Eglise Orthodoxe Roumaine à peine en 1881. Voir Virgil Molin, 
Înlocuirea alfabetului chirilic cu alfabetul latin în tipăriturile noastre bisericeşti, dans „Mitropolia 
Olteniei”, XIV, 1962, no. 10-12, p. 624-640. 

20

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



(Nous pensons, par exemple, à des néologismes apparemment laïcs, tels chestiune, 
plagă, a revoca ou  spion, acceptés dans le texte biblique moderne.)4 

Marqués, des points de vue linguistique et stylistique, en tant qu’éléments 
définitoires de la langue roumaine à l’époque moderne, ces substitutions et ses 
ajouts étaient devenus nécessaires au niveau d’une culture écrite qui ne pouvait pas 
s’abandonner intégralement au passé sans enregistrer des pertes au plan culturel, et 
bien sûr, confessionnel.  

Après 1990, les écrits religieux reviendront en force dans l’espace public, 
revêtus d’un habit partiellement renouvellé le siècle précédent pour leurs 
composantes traditionnelles (des textes bibliques, les livres liturgiques et de 
lecture, les écrits à caractère juridique, administratif ou technique), ou bien, sous 
une forme naturellement modernisée, dans les domaines des débats dogmatiques et 
de celui de l’instruction théologique. Une fois retrouvé, le statut de composante de 
premier rang de la culture des écrits religieux a pris de l’ampleur, dans des 
structures et des formes entièrement modernes, comme le style journalistique 
religieux, distinct comme préoccupations et comme terminologie, mais pas 
totalement différent du journalisme qui a comme destinataire et comme 
bénéficiaire le lecteur et l’auditeur laïc.  

De plus en plus présents dans la vie quotidienne, les écrits religieux, diversifiés 
du point de vue stylistique et comme modalités de manifestation publique, ont 
reconquis ainsi la plénitude des moyens d’expression et d’adéquation propres à une 
forme élevée de promotion de la culture roumaine moderne.  

Représentant un mélange encore insuffisamment mis en lumière d’ancien et de 
nouveau, de traditionnalisme responsable et d’innovation prudente, les écrits 
ecclésiastiques actuels acquièrent ainsi des valences similiaires, mais toutefois 
nettement supérieures à celles illustrées par le livre ecclésiastique des époques du 
début des écrits en langue roumaine.  

 
Des étapes dans le développement de notre culture religieuse écrite ancienne  
Le livre religieux a parcouru jusqu’aux décennies immédiatement ultérieures à 

l’an 1800, lorsque le processus de la modernisation de type occidental et la 
laïcisation étaient devenus dominants dans la culture roumaine également, 
plusieurs étapes importantes d’une évolution à la fois quantitative et qualitative, 
dont la conséquence a été l’acceptation du roumain en tant que langue officielle 
non seulement dans l’Eglise, mais aussi dans l’administration, la justice, la science 
et dans le processus d’enseignement.  

                                                 
4 Pour d’autres traits caractéristiques des écrits religieux actuels, voir, en dehors des études citées 

dans la note 1, Vasilica Silvia Dima, Elemente arhaice în limbajul bisericesc actual – Molitvelnicul, 
dans LR, LI, 2002, no. 4-6, p. 143-164; Manuela Neculai-Stănică, Caracteristici lingvistice ale 
textelor biblice româneşti actuale, de rit apusean, dans LR, LVII, 2008, no. 4, p. 500-526; Daniela-
LuminiţaTeleoacă, Limbajul bisericesc actual între tradiţie şi inovaţie, Bucureşti, 2008; idem, 
Aspecte morfo-sintactice în textul catihetic actual, dans Lucrările celui de al doilea Simpozion 
internaţional de lingvistică, [Bucureşti], 2009, p. 489-501. 

21

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Nous avons en vue trois grandes périodes, qui couvrent chacune un siècle 
approximativement5. 

* 
La première, bien marquée dans ses limites par des événements culturels à 

signification très importante, a été, évidemment, la période où sont apparus et 
ensuite, ont été diffusés, par des copies manuscrites, mais aussi sous forme 
imprimée, les premiers textes religieux roumains. Le premier siècle des écrits en 
langue roumaine a ses débuts, tel que le prouvent les dernières recherches dans le 
domaine6, non pas au milieu du XVIème siècle, comme l’indique la datation de la 
plupart des écrits connus à présent et qui représentent des restes d’une production 
littéraire qui a dû concurrencer, quoiqu’à un niveau inégal et seulement dans des 
buts dogmatiques, le livre slavon et celui latin, mais à la fin du siècle antérieur, 
lorsqu’il semble qu’on a transposé pour la première fois en langue roumaine le 
Psautier7. D’ailleurs, l’observation selon laquelle les plus anciens textes connus 
aujourd’hui, datés au plus tôt vers l’an 1550, représentent des copies ou des 
révisions de versions antérieures perdues, soutient indirectement cette hypothèse.  

Le XVIème siècle, le premier de l’histoire des écrits religieux roumains et, 
implicitement, de l’histoire de la culture écrite en langue roumaine, représente 
l’époque où la remarquable unité de la graphie cyrillique (au niveau de laquelle 
sont enregistrées non seulement des valeurs spécifiques de certains signes 
cyrilliques, les mêmes partout, mais aussi quelques lettres créées et utilisées 
exclusivement dans l’espace roumain8) et une surprenante conséquence pour 
l’emploi des particularités distinctives de la source avec celles du copiste, 
respectivement, de l’imprimeur, prouvent non seulement une conscience en herbe 
de la norme, mais aussi l’existence d’une tradition littéraire, même si encore 
timide9.  
                                                 

5 La périodisation que nous faisons maintenant, adéquate à la matière de l’analyse et aux objectifs 
de ce travail, diffère partiellement de celle qui est promue habituellement dans les études d’histoire de 
la langue roumaine littéraire ancienne. Voir pour celle-ci, Ion Gheţie, Introducere în studiul limbii 
române literare, Bucureşti, 1982, p. 63-68 et Ion Gheţie (coord.), Istoria limbii române literare. 
Epoca veche. 1532-1780, Bucureşti, 1997, p. 52-53. 

6 Pour la synthèse des opinions formulées à ce sujet, voir surtout Ion Gheţie, Al. Mareş, Originile 
scrisului în limba română, Bucureşti, 1985, p. 127-176. 

7 Selon les dernières recherches entreprises par Al. Mareş, le Psautier Hurmuzaki a été écrit avant 
la Lettre de Neacşu (1521), le filigrane du papier du manuscrit indiquant une date comprise entre  
1491 et  1515. Voir pour plus de détails Al. Mareş, Consideraţii pe marginea datării Psaltirii 
Hurmuzaki, dans LR, XLIX, 2000, no. 4-6, p. 675-683; cf. Psaltirea Hurmuzaki, I, Bucureşti, 2005, 
p. 19. 

8 On a remarqué plusieurs fois, dans les études consacrées à l’écriture cyrilliques roumaine, 
l’emploi des jers et des jus à une valeur différente de celle de l’écriture slavonne. En même temps, on 
a souligné la création et l’utilisation dans l’ensemble de l’espace culturel roumain de deux lettres 
cyrilliques spécifiques, – et 5. Voir pour ceci notamment Emil Vârtosu, Paleografia româno-chirilică, 
Bucureşti, 1968, p. 103-109, mais aussi, récemment, Ion Gheţie, Al. Mareş, De când se scrie 
româneşte, Bucureşti, 2001, p. 16-22. 

9 Le respect par les imprimeurs et les copistes anciens des normes littéraires de base a été très bien 
mis en évidence par Ion Gheţie dans Baza dialectală a românei literare (Bucureşti, 1975). Ensuite, on 

22

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



La coexistence et plus d’une fois la contamination des écrits canoniques avec 
les écrits apocryphes10, diffusés de manière tout aussi fréquente par des copies 
manuscrites, ce qui représente un fait significatif pour la création possible d’une 
tradition, suggèrent très probablement une action délibérée d’attirer vers la foi des 
personnes inclines à promouvoir ou à accepter des attitudes et des traditions pas 
toujours conformes aux dogmes de l’Eglise.  

Pendant ce siècle de coexistence des écrits en langue roumaine, encore 
timidement représentés, avec les écrits en langues sacrées, les traducteurs ont réussi 
à vaincre assez rapidement tant les difficultés engendrées par le caractère encore 
débutant de l’emploi du roumain en tant que langue de culture, que le prestige de la 
forme des sources étrangères (majoritairement slavones, mais aussi latines ou 
hongroises).  

La connaissance et l’utilisation constante, dans des circonstances différentes, 
des langues officielles de l’Eglise, a dû faciliter, certainement cette évolution 
rapide de la forme, de l’expression des écrits en langue roumaine. La qualité 
supérieure de l’expression linguistique et stylistique des textes rédigés pendant les 
décennies antérieures à l’an 1600 (nous pensons surtout à Palia de Orăştie et à la 
deuxième Cazanie de Coresi) doit être expliquée également par un exercice attentif 
et répété d’emploi de la langue nationale sous une forme élevée, adéquate à la fois 
aux offices et à la traduction et à la rédaction des textes. C’est seulement ainsi que 
l’on peut comprendre la forme d’exception de la lettre conçue en 1599, très 
probablement par le métropolite de Târgovişte11, au nom des boyards qui ont trahi 
Michel le Brave, forme parfaitement adaptée aux circonstances de communication 
et habilement structurée selon toutes les règles de la persuasion. (Les boyards qui 
s’étaient enfuis en Moldavie devaient être persuadés qu’une intervention polonaise 
pour le changement du prince règnant était la seule capable de sauver le pays et le 
peuple, puisque c’était la seule façon d’épargner et leur fortune et la vie de leurs 
familles.)      

 
* 

La période marquée, dans ses limites chronologiques, par l’arrêt de l’activité de 
l’imprimerie de Coresi, respectivement par l’impression à Bucarest de la première 
Bible roumaine a été le siècle de l’imposition de la langue roumaine comme 
langue de culte et, implicitement, comme langue de culture. Ce fut un siècle de 

                                                                                                                            
connaît bien l’exemple des imprimeurs de Braşov de Palia de Orăştie, qui ont imprimé le texte en 
respectant (à quelques exceptions près) les normes en usage dans la partie de Sud-Ouest du pays (voir 
Ion Gheţie, op. cit., p. 226-228), tout comme celui du pope Grigorie de Măhaci, et de l’un de ses 
„collaborateurs” locaux qui, en transcrivant Întrebarea creştinescă et un fragment de Pravila de 
Coresi, ont abandonné délibérément la norme locale en faveur de celle qui était promue par les textes 
imprimés à  Braşov (voir Gh. Chivu, Codex Sturdzanus, Bucureşti, 1993, p. 57-59). 

10 Nous avons signalé et illustré la contamination de texte produite entre Legenda Duminicii, 
Apocalipsul Maicii Domnului et Pravilă dans Codex Sturdzanus, éd. cit., p. 79. 

11 Pour le texte de cette lettre, voir Documente şi însemnări româneşti din secolul al XVI-lea, 
Bucureşti, 1979, p. 111-113. 

23

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



travail de longue haleine sur la forme élevée de la langue roumaine, mais aussi de 
combat contre les inerties et les défis de l’époque, manifestées au plan théologique 
et social. Un siècle pendant lequel les grands hiérarques érudits de Moldavie, 
d’abord Varlaam et ensuite Dosoftei, ont oeuvré assidûment et avec beaucoup de 
résultats pour l’acceptation et ensuite pour l’imposition de la langue roumaine 
comme langue de culte. Cela se passait, comme on le sait, en même temps que 
l’introduction de la langue du pays dans l’administration et dans les instances 
civiles12, suite à l’initiative et à l’action d’un prince règnant éclairé, Vasile Lupu, 
suivi de près, dans ses tentatives de moderniser l’organisation administrative, 
juridique et sociales des provinces roumaines extracarpathiques, par Matei 
Basarab. C’est le siècle où, à Alba Iulia, Simion Ştefan faisait des efforts 
similiaires à ceux des hiérarques moldaves, en essayant d’introduire dans le livre 
roumain ecclésiastique le modèle (non seulement éditorial) occidental13.  

À la fin de ce “siècle d’or” de la culture roumaine14, le consensus (encore 
insuffisamment documenté) entre les grands érudits du peuple a mené, comme on 
le sait, à la parution en 1688 de la première Bible imprimée intégralement dans la 
langue du pays. Une Bible qui doit être comprise pas tellement comme un 
monument de langue, le premier, certes, de cette ampleur et valeur de l’histoire de 
notre culture écrite15, mais surtout comme un moment symbolique de prise de 
conscience par les grands érudits de l’époque du rôle et de l’importance de l’Eglise 
dans l’unification du peuple par la fait de cultiver la langue et par des actions 
culturelles responsables.  

 
* 

Avec la décennie marquée par la parution de la première Bible en langue 
roumaine, la version valaque intégratrice des sources moldaves et respectivement 
                                                 

12 Nous avons en vue l’impression des premiers recueils de lois civiles de Iaşi (Carte românească 
de învăţătură de la pravilele împărăteşti şi de la alte giudeaţe, 1646) et de Târgovişte (Îndreptarea 
legii, 1652).  

13 Les gloses marginales du Nouveau Testament de Bălgrad, longtemps interprétées comme des 
preuves de la tentative d’explicitation et de raffinement formel du texte biblique (on a parlé même, 
dans le cas de ces gloses, d’un premier dictionnaire explicatif et de synonymes de la langue roumaine; 
voir G. Ţepelea, Studii de istorie şi limbă literară, Bucureşti, 1970, p. 51; Florica Dimitrescu, 
Importanţa lingvistică a Noului Testament de la Bălgrad, dans Noul Testament tipărit pentru prima 
dată în limba română la 1648 de către Simion Ştefan, Mitropolitul Transilvaniei, Alba Iulia, 1988, p. 
93), se sont avérées être une adaptation à l’espace roumain du modèle des éditions occidentales de la 
Bible (Eugen Pavel, Carte şi tipar la Bălgrad (1567-1702), Cluj-Napoca, 2001, p. 159-179). 

14 Se limitant à la Moldavie, Virgil Cândea situait ce „siècle d’or” entre le moment de la parution 
de Cazania de Varlaam (1643) et l’année où Ion Neculce finissait le récit de son Letopiseţ (1743). 
Voir, dans ce sens, le volume collectif Un veac de aur în Moldova (1643-1743), Ştiinţa - Chişinău, 
Editura Fundaţiei Culturale Române – Bucureşti, 1996, p. 4 et les suivantes. La période comprise de 
façon approximative entre 1650 et 1750 a représenté une époque de renouvellement culturel 
remarquable pour les trois provinces roumaines.  

15 Voir pour l’analyse critique des opinions concernant ce texte imprimé en 1688, Ion Gheţie, 
Biblia de la Bucureşti şi procesul de unificare a limbii române literare, dans Studii de limbă literară 
şi filologie, II, Bucureşti, 1972, p. 53-65. 

24

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



transylvaines, mise en oeuvre à Bucarest par une équipe d’imprimeurs moldaves, a 
débuté le siècle de la première unification de la langue roumaine littéraire dans le 
livre destiné aux offices liturgiques. Pendant cette nouvelle étape de l’évolution de 
la culture ecclésiastique écrite en langue roumaine, commencée par l’oeuvre 
typographique et de mission d’Antim Ivireanul16 et close avec la finalisation de la 
célèbre Bible de Blaj17, ont été créées les prémices pour la nouvelle tentative, 
généralisée à tous les niveaux de notre vie culturelle (religieuse et laïque à la fois, 
dans les livres imprimés et ceux qui étaient diffusés par des copies manuscrites) 
d’unification de notre langue littéraire, tentative entreprise alors par les 
intellectuels des Lumières, influencés, en Valachie et en Moldavie par les idées 
venues de l’espace grec, et en Transylvanie en dans le Banat, par le mouvement 
occidental des Lumières.  

Le fondement de cette nouvelle tentative a été représenté maintenant par le livre 
ecclésiastique même, très divers, et diffusés de façon intense dans l’espace roumain 
dans son ensemble, soutenu par des imprimeries fortes et influentes, mises au 
service et sous le contrôle presqu’exclusif de l’Eglise, livre ecclésiastique où, 
comme l’avait déjà constaté Petru Maior avec les autres érudits de l’epoque, “tot o 
dialetă iaste” (c’est toujours la même langue)18. Ce qui voulait dire un ensemble de 
normes littéraires fondamentales, respectées partout et par tous les imprimeurs-
typographes de l’époque.  

Le développement dans une perspective moderne de cette première forme 
unitaire de la langue roumaine littéraire, diffusée exclusivement à travers le livre 
imprimé pour les offices religieux sera du à l’activité des érudits qui ont promu, au 
XIXème siècle, le modèle latin-roman et l’étymologisme, des projets linguistiques 
à effet d’intégration et d’unification, à la fois au plan culturel et politique, pour tout 
l’espace roumain19.  
                                                 

16 Pour le rôle joué par les livres ecclésiastiques imprimés à cette époque en Valachie, au niveau 
du soutien et de la promotion d’une norme unique surdialectale, voir récemment Ion Ghe ţie, Secolul 
al XVIII-lea şi unificarea limbii române literare, dans Contribuţii la istoria limbii române literare. 
Secolul al XVIII-lea (1688-1780), [Cluj-Napoca], 2000, p. 91-111, et Florentina Zgraon, Normele 
limbii române literare la jumătatea secolului al XVIII-lea (tipărituri religioase de lectură, tipărituri 
laice, manuscrise), dans le volume cité, p. 112-152. 

17 Cette observation a été formulée par Petru Maior, au début du XIXème siècle, dans Dialog 
pentru începutul limbei română între unchi şi nepot: „în cărţile cele besericeşti tot o dialetă este la 
toţi” (dans Lexicon rumânesc-lătinesc- unguresc-nemţesc, Buda, 1825, p. 70). 

18 Voir la note précédente. Cette idée reviendra dans les propositions formulées par Ion Heliade 
Rădulescu de „a face o limbă generală” (construire une langue générale, littéraire), autrement dit 
d’établir des normes uniques surdialectales dans la langue littéraire roumaine moderne; l’érudit 
valaque proposait dans ce sens de suivre le modèle de la langue ecclésiastique pour créer les normes 
de la langue des philosophes, des mathématiciens et des hommes politiques : „să urmăm limbii cei 
bisericeşti şi pe tipii [= les normes] ei să facem şi limba filosofului, matematicului, politicului” (I. 
Heliade Rădulescu, Opere, II, Bucureşti, 1943, p. 220). 

19 L’écriture étymologique a permis l’unification des écrits littéraires roumains et a imposé même, 
par certaines graphies considérées illustrer des “formes classiques”, c’es-à-dire plus proches de la 
phase d’unité d’origine de la langue roumaine, des normes uniques, même si celles-ci entraient 
souvent en contradiction avec les règles de l’écriture phonologique. Pour l’une de ces graphies, voir 

25

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 
*** 

Pendant les trois siècles de notre culture ancienne, les écrits religieux ont essayé 
et sont arrivés à devenir unitaires sous la forme des livres des offices liturgiques, 
comme ils l’avaient tout le temps été dans le contenu des textes fondamentaux de la 
foi. La circulation des livres bibliques et de ceux destinés à la pratique religieuse, 
de Moldavie et de Valachie vers le Banat et la Transylvanie (malgré certaines 
interdictions imposées et ensuite légiférées par la Cour de Vienne) a soutenu à son 
tour l’idée d’unité spirituelle et culturelle de l’ensemble de l’espace roumain.  

C’étaient des siècles marquées par le désir constant de stabiliser des structures 
et d’équilibrer le rapport entre la forme et le contenu du texte ecclésiastique, au 
niveau d’une tentative jamais abandonnée de trouver la meilleure expression de 
l’idée, c’est-à-dire de l’esprit, après une longue période où l’on avait respectée 
invariablement la lettre, c’est-à-dire la forme de la source.  

C’étaient des siècles pendant lesquels on a essayé, au profit de la promotion de 
la foi et du rapprochement de tous les fidèles, de garder l’équilibre entre 
l’expression élevée (même si celle-ci était devenue souvent artificielle par le calque 
des lettres de la source) et la communication usuelle, sans dévier de la mission 
assumée par le fait de cultiver le style élevé, soutenu, sans céder devant la culture 
basse de la plupart des auditeurs, mais au contraire, en leur modelant la façon de 
parler et de penser.  

 
Les écrits religieux entre l’approche culturelle et l’investigation spécialisée  
La recherche de notre culture religieuse ancienne a connu pendant la dernière 

moitié du siècle dernier, malgré la marginalisation officielle des écrits 
ecclésiastiques, des résultats remarquables. 

Par des investigations inscrites, avant 1990, dans la préoccupation générale 
d’étudier les commencements de notre culture littéraire écrite ou bien dans la 
direction spécialisée, consacrée à la connaissance de l’histoire de la langue 
roumaine ou de la recherche des étapes de constitution et d’évolution du roumain 
littéraire20, on est arrivé pratiquement à une description détaillée, même si non 
exhaustive, des textes religieux les plus importants, à un inventaire des formes 
linguistiques présentes dans nos manuscrits anciens, ainsi que dans les textes 

                                                                                                                            
notre article O normă a limbii române literare din a doua jumătate a secolului al XIX-lea: câne, 
mâne, pâne, dans LR, XXII, 1973, no. 1, 51-58. Pour ce qui est de la mise en évidence du rôle 
d’unification de l’écriture étymologisante (“la souhaitée unité d’écriture”), en contradiction avec les 
marques et donc le fait de garder certaines différenciations lingusitiques régionales par l’emploi de 
l’écriture cyrilliques, phonologique par définition, voir les considérations formulées dans 
l’introduction du premier dictionnaire académique de notre langue  (A. T. Laurian, I. C. Massim, 
Dicţionarul limbei române, I, Bucureşti, 1871, p. XXI-XXII).  

20 Nous avons proposé une première synthèse des recherches consacrées à ce sujet avant 1990 
dans notre travail Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, Bucureşti, 
1997, p. 5-6. 

26

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



anciens imprimés, et même à la différenciation des faits de langue parlée consignés 
par ceux-ci des éléments qui appartenaient au registre littéraire.  

En même temps, on a publié, et parfois en plusieurs éditions, conçues pour des 
objectifs distincts et avec un instrumentaire scientifique différent, les textes 
fondamentaux du domaine, la Bible de Bucarest21, le Nouveau Testament de 
Bălgrad22 et récemment, la Bible de Blaj23, éditée par Samuil Micu, et, 
respectivement la Bible traduite d’après la Vulgate à l’initiative et sous la direction 
de Petru Pavel Aaron24, des monuments appartenant à la fois à notre culture 
religieuse écrite qu’à notre langue roumaine littéraire ancienne. À ceux-ci 
s’ajoutent déjà, dans les fonds des grandes bibliothèques, dans des éditions 
philologiques de grande tenue, presque tous les textes imprimés et manuscrits du 
XVIème siècle25 et de nombreux écrits des siècles suivants, qui se sont imposés par 
leur valeur littéraire ou qui ont représenté, au moment même de leur parution, des 

                                                 
21 Le livre, republié pour la première fois trois cents ans après son impression, dans une édition 

philologique patronnée par le Patriarcat Roumain (Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului 
şi Noului Testament, tipărită întâia oară la 1688 în timpul lui Şerban Vodă Cantacuzino, Domnul 
Ţării Româneşti, Bucureşti, 1988), s’est trouvé constamment les dernières décennies dans l’attention 
des philologues roumains. Il a fait l’objet de vastes et de compétentes recherches philologiques dans 
le cadre du projet intitulé Monumenta linguae Dacoromanorum (de 1988 à 2011, ont été publiés aux 
éditions de l’Université “Alexandru Ioan Cuza” de Iaşi, 9 volumes: pars I. Genesis, pars. II, Exodus, 
pars III. Leviticus, pars. IV. Numeri, pars. V. Deuteronomium, pars VI. Iosue, Judicum, Ruth, pars 
VII. Regnum I, Regnum II, pars IX. Paralipomeni I, Paralipomeni II, pars XI. Liber Psalmorum). Le 
texte imprimé en 1688 a été républié aussi, accompagné d’études philologiques et linguistiques, par 
un groupe de philologues renommés de Iaşi (Vasile Arvinte, Ion Caproşu, Alexandru Gafton, Laura 
Manea, N. A. Ursu) dans la collection „Cărţi fundamentale ale culturii române” (Livres fondamentaux 
de la culture roumaine) (Biblia 1688, I-II,  Iaşi, 2001-2002).  

22 L’édition Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648 de către Simion 
Ştefan, Mitropolitul Transilvaniei, parue aux éditions de l’évêché orthodoxe de Alba Iulia, en 1988, a 
fait partie du projet consacré par la hirérachie de l’Eglise Orthodoxe Roumaine de mettre en valeur les 
monuments de notre culture écrite littéraire ancienne.   

23 Bibliia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Legii Vechi şi a ceii Noao, Blaj, 1795, est parue en 
édition jubiliaire, sous l’égide de l’Académie Roumaine et avec l’aide financière du Vatican, à Rome, 
en 2000 (avec des préfaces signées par Lucian Mureşan et Camil Mureşanu, des postfaces de Ioan 
Chindriş, éditeur coordonnateur, et Eugen Pavel, responsable de la coordination philologique, 
transcription du texte par Elena Ardeleanu, Ioan Chindriş, Nicolae Edroiu, Elena Mihu, Florica Nuţiu, 
Dora Pavel, Eugen Pavel, Şerban Turcuş, Veronica Turcuş, glossaire de Elena Comşulea, Valentina 
Şerban, Sabina Teiuş, index de concordances des noms propres de Sidonia Puiu).  

24 Biblia Vulgata: Blaj 1760-1761, I-V, avant-propos de Eugen Simion, préfaces de Camil 
Mureşanu et Ioan Chindriş, Bucureşti, 2005. 

25 La série des éditions modernes des plus anciens textes roumains connus, imprimés et 
manuscrits, a commencé sous l’égide de la Commission de textes roumains anciens de l’Académie 
Roumaine (par la publication du Tetraevanghel de Coresi, par Florica Dimitrescu en 1963), et a été 
continuée tout d’abord par les membres du département de langue littéraire de l’Institut de 
Linguistique de Bucarest (la dernière édition d’un texte antérieur à l’an 1600, Le Psautier Hurmuzaki, 
étant publié dans ce département, sous la direction de Mirela Teodorescu et Ion Gheţie, en 2005). 
Alexandru Gafton a publié en 2003 le Manuscrisul popii Bratul (Codicele Bratul, Iaşi, 2003), en 
accompagnant l’édition du plus ancien miscellanée roumain connu de la transcription des versions 
correspondantes gardées dans l’Apôtre de Coresi, le Codice Voroneţean et l’Apôtre Iorga. 

27

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



priorités dans le domaine (comme les textes du métropolite Varlaam26, les textes 
traduits ou annotés et révisés par Dosoftei27 et les Didahii d’Antim Ivireanul28).  

Tant dans le cadre des études linguistiques et philologiques qui accompagnent 
les éditions critiques, que dans des travaux ou des volumes spéciaux (parmi 
lesquels, les publications consistantes de la Conférence Texte et discours 
religieux29), on a entrepris des recherches sur les erreurs de traductions rencontrées 
dans les écrits roumains religieux, plus anciens ou plus récents, sur la base de leur 
confrontation avec des sources établies correctement et qu’on suppose avoir été 
utilisées par nos traducteurs anciens ou par les réviseurs qui ont travaillé à la 
longue sur la forme roumaine des livres religieux. (Une identification correcte de 
ces sources et l’abandon de l’utilisation, par comparaison, de certaines éditions 
modernes, accroîtra, certes, la valabilité des observations.)  

On a fait aussi, même si de façon timide et pas toujours au moyen d’un 
emplacement correct dans le contexte culturel, stylistique et rhétorique des époques 
anciennes et dans le plan spécifique des écrits religieux, des tentatives pour 
inventorier des traits stylistiques considérés comme caractéristiques des écrits 
ecclésiastiques ou des tentatives pour identifier des modalités d’organisation 
pragmatiques de notre discours religieux ancien30. 

Le but de notre étude, commencée avec une présentation synthétique de 
l’évolution des écrits religieux roumains, n’est toutefois pas celui d’inventorier ces 
résultats, ni de les évaluer en détails.  

Nous nous proposons, en revanche, de mettre en évidence certains aspects et 
moments de cette évolution, moins étudiés, même si ceux-ci sont, sans doute et pas 
seulement selon notre avis, très intéressants, quelque soit la perspective, 
linguistique, théologique ou pragmatique des investigations entreprises.   
                                                 

26 Aux éditions plus anciennes de Cazania de Varlaam (J. Byck, Bucureşti, 1943) et de Răspunsul 
împotriva Catihismusului calvinesc (Mirela Teodorescu, dans Varlaam, Opere, Bucureşti, 1984), 
reprises dans un volume en 1991 (Manole Neagoe, dans Varlaam, Opere, Chişinău, 1991), s’est 
ajoutée récemment une très utile transcription du texte imprimé en 1643, due à Stela Toma et parue 
sous la coordination de Dan Zamfirescu (Carte românească de învăţătură, Dumenicile preste an şi la 
praznice împărăteşti şi la svenţi mari, II. Textul, Bucureşti, 2011). 

27 On doit mentionner d’abord les éditions réalisées par N. A. Ursu pour le Psautier en vers 
(Dosoftei, Psaltirea în versuri. 1673, Iaşi, 1974; le texte a été républié, à côté d’autres fragments en 
vers de l’oeuvre du métropolite moldave dans Dosoftei, Opere, 1. Versuri, Bucureşti, 1968) et pour le 
Liturgikon  (Dosoftei, Dumnedzăiasca liturghie, Iaşi, 1980). Mihaela Cobzaru a publié récemment 
Psaltirea de-nţăles, la transcription du texte imprimé en 1680 étant accompagnée par des fac-similés 
(Dosoftei, Psaltirea de-nţăles, Iaşi, 2007). 

28 Les meilleures éditions des Didahii d’Antim Ivireanul sont dues à Gabriel Ştrempel (Antim 
Ivireanul, Predici, Bucureşti, 1962; Opere, Bucureşti, 1972; Opere. Didahii, Bucureşti, 1997). 

29 Les travaux des éditions précédentes de cette manifestation (déroulées en décembre 2008, 
novembre 2009 et novembre 2010) ont été publiés dans trois volumes différents: Text şi discurs 
religios, I, Iaşi, 2009; II, Iaşi, 2010; III, Iaşi, 2011. 

30 En dehors des excellentes études sur les sermons d’Antim dues à Eugen Negrici (voir, parmis 
celles-ci notamment Antim Ivireanul: logos şi personalitate, Bucureşti 1971; deuxième édition, 
Bucureşti, 1997), les sermons roumains anciens ont fait l’objet de nombreuses recherches 
particulières, dont de nombreuses thèses de doctorat. 

28

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Nous aimerions insister aussi sur la nécessité d’approfondir certaines 
recherches, ainsi que sur le besoin de chercher des explications et d’identifier les 
causes qui ont déclenché certains procès ou ont imposé certaines attitudes. 

Nous pensons à quelques aspects qui relèvent du rôle attribué à certains textes 
religieux anciens, du contenu de certains d’entre eux, du but pour lequel ils ont été 
traduits, copiés ou imprimés et non en dernier lieu, à quelques problèmes qu’ils 
posent aux personnes intéressées par la forme, et par la structure de ces monuments 
littéraires anciens. 

 
Le rôle des textes religieux 
Une classification des écrits religieux anciens en livres de lecture religieuse et 

livres liturgiques, de culte, absolument nécessaire pour comprendre, dans une 
perspective historique, la transposition des textes ecclésiastiques des langues 
sacrées en langues vernaculaires, met en évidence la priorité de la transposition en 
roumain des Évangiles et du Psautier, les deux livres bibliques enregistrant un 
grand nombre de reproductions, y compris par impression, dès le début du XVIème 
siècle. 

L’explication naturelle de cet état de fait relève, évidemment, de l’encadrement 
prioritaire des textes en question parmi les écrits religieux de lecture. La présence 
dans toutes les variantes imprimées anciennes des Évangéliaires (contenant les 
quatres Évangiles) des indications typikonales des rubriques, respectivement la 
réorganisation du texte du Psautier tout de suite après 1600 en “şederi”, dont 
certaines incluses dans les manuscrits, parmi les écrits destinés, par exemple, à 
l’office des Matines31, montre que les célèbres “livres de lecture ecclésiastique” ont 
été d’abord utilisés constamment pour la célébration des offices aussi. (Les “scări” 
de certains Évangéliaires, qui séparent les textes des évangiles selon les moments 
de l’année liturgique, prouvent aussi cet usage.)  

Dans cette perspective, les Évangéliaires (et ensuite, les Rubriques des 
évangiles de la Résurrections, appelées Evanghelistare), des textes religieux 
spécialisés, issus de la sélection et de la réorganisation des évangiles selons les 
besoins des offices, devraient être considérés, en accord avec l’histoire du 
bienconnu livre biblique et les exigences de la recherche philologique, des 
variantes de texte, et non pas des textes nouveaux, créés spécialement. L’étude de 
ce dernier type de livres religieux pourrait apporter, d’après nous, des arguments 
suffisants pour soutenir cette hypothèse.  

L’analyse détaillée de certains textes de culte pourrait montrer que l’Euchologe, 
par exemple, appartient, par sa composition et, par conséquent, par ses 
caractéristiques, à un groupe spécial de livres religieux, que nous avons appelés à 
un moment donné des “écrits mixtes”32, puisque les extraits ou les citations à rôle 
                                                 

31 Voir, pour un tel manuscrit, notre article Vechi psalmi româneşti din secolul al XVII-lea, dans 
LR, XXI, 1972, no. 2, p. 145-154. 

32 Voir Gh. Chivu, Limba română de la primele texte până la sfârşitul secolului al XVIII-lea. 
Variantele stilistice, Bucureşti, 2000, p. 34. 

29

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



d’orientation tirés des livres de lecture religieuse ou à caractère rhtéorique (dont les 
prières) y coexistent avec les rubriques et les indications typikonales, propres aux 
écrits techniques ecclésiastiques.  

 
Le contenu théologique des textes  
On affirme constamment que dans les plus anciens écrits religieux composés 

(par des copies ou par impression) en langue roumaine, reflets de certains 
originaux provenus de l’extérieur de l’espace orthodoxe, il y a des influences (plus 
ou moins nombreuses) de certains courants religieux occidentaux33. 

Ces observations, qui appartiennent à des chercheurs laïcs ayant repris certaines 
considérations formulées dans des écrits théologiques, ou bien qui sont dues à 
l’identification de certaines traductions explicables en les rapportant à des sources 
non-orthodoxe (sans qu’on puisse toutefois affirmer que les sources mêmes 
évoquées ont été utilisées de façon sûre par certains traducteurs ou réviseurs), ont 
besoin d’une analyse approfondie, faite par des équipes mixtes de théologiens et de 
linguistes.  

Il faudrait qu’on procède de la même façon en ce qui concerne les écrits 
calvinistes, catholiques et protestants rédigés en Transylvanie ou dans le Banat, ou 
bien en ce qui concerne les textes écrits ou traduits par les missionnaires italiens 
qui ont été présents en Moldavie, aux XVIIème et XVIIIème siècles. La 
concertation des efforts des linguistes, des philologues et des théologiens sera 
absolument nécessaire pour l’interprétation et la mise en valeur scientifique 
efficace de ces textes. Nous pensons également, en partant de la même nécessité 
d’une analyse complexe et intégrale du phénomène culturel roumain, que la 
focalisation prioritaire de l’attention des spécialistes philologues ou/et théologiens 
sur les écrits religieux orthodoxes risque de fausser par omission l’histoire de notre 
culture littéraire écrite ancienne. En même temps, elle ne permet pas une 
explication correcte, au niveau de l’évolution des mêmes écrits littéraires, des 
coïncidences et des différences linguistiques entre les textes utilisés par différentes 
confessions actives le long des siècles dans l’espace roumain. Notamment dans le 
contexte d’une intense circulation des livres religieux anciens d’un côté et de 
l’autre des Carpathes, et étant donné le respect voué par les copistes à la forme 
imprimée du livre dès le début du XVIIème siècle34. 

 
 

                                                 
33 Pour la mention et l’interprétation des considérations concernant l’influence exercée par les 

courants religieux occidentaux sur les écrits roumains anciens, voir surtout Ion Gheţie, Al. Mareş, 
Originile scrisului în limba română, Bucureşti, 1985, p. 77-94. 

34 Comme conséquence de ce respect, deux des copistes de Mahaci du Codice Sturdzan, Grigorie 
et un  anonyme moins exercé dans la réproduction des textes, se sont évertués à respecter non 
seulement la norme linguistique des sources, Întrebarea creştinească et Pravila, mais aussi la forme 
des lettres, tout comme la couleur de l’encre utilisée pour les textes imprimés de Coresi. Voir, pour 
plus de détails, notre article Normă şi grai în Codex Sturdzanus, dans LR, XXXVII, 1988, no. 3, p. 
273-277. 

30

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Le but pour lequel ont été conçus certains textes  
Dans de nombreuses études d’histoire des écrits roumains sont formulées des 

remarques concernant l’existence de certaines contaminations entre des textes 
canoniques et des écrits apocryphes. On propose des exemples de pareilles 
« rencontres » entre les codes de règles et de canons ecclésiastiques et des textes 
tels la Légende de Dimanche ou l’Apocalypse de l’apôtre Paul, dont la cause 
devrait être cherchée, à notre avis, dans le but pour lequel ont été rédigés les deux 
types d’écrits, le respect des canons et la condamnation de certaines attitudes et 
comportements non conformes avec les règles imposées par l’Eglise.  

Si l’on pense au fait que pendant l’époque ancienne circulaient des listes de 
“livres interdits”, où étaient notés des textes du type de ceux que nous avons 
mentionnés plus haut, on peut se poser la question si certains écrits apocryphes 
n’étaient pas diffusés (par des copies exécutées exclusivement par des prêtres) dans 
le but de soutenir les efforts de combattre les délits moraux, autrement dit, les 
“péchés”. Une réponse positive supposerait une remise en question de la position 
qu’avaient ces écrits dans le cadre de nos textes littéraires anciens, et donc y 
compris dans le cadre des écrits religieux. Un argument en faveur de cette réponse 
peut être représenté par la “carrière” moderne de certains écrits apocryphes anciens 
(parmi lesquels le texte jadis appelé Apocalypse de la Mère de Dieu, vendu 
maintenant sous forme de brochure par certains prêtres).  

 
La forme linguistique et stylistique des écrits religieux 
Les investigations entreprises sur la forme des textes religieux anciens, presque 

tous des monuments des commencements de notre langue écrite, ont visé en 
général l’identification et l’étude de certains phénomènes linguistiques hérités des 
périodes plus anciennes de l’histoire de la langue roumaine ou des faits dus, d’une 
part à la pression des modèles culturels officiels (le slavon ou le latin) et de l’autre, 
à l’influence exercée de façon naturelle par la langue parlée.   

Dans certaines études, de plus en plus nombreuses et des plus compétentes, on a 
identifié, comme nous le disions plus haut, des erreurs de traductions causées par la 
connaissance insuffisante des langues source ou par la contamination des textes, et 
par leur révision inadéquate lors du processus de copie ou en vue de leur 
impression35. 

Quelques aspects de la forme de nos écrits religieux anciens, moins étudiés 
jusqu’à présent, méritent toutefois la plus grande attention de la part des 
spécialistes.  

Nous avons en vue tout d’abord l’existence des traductions multiples dans le 
cadre de plusieurs manuscrits moldaves rédigés lors des décennies du milieu du 
XVIIème siècle, parmi lesquels un psautier, un évangéliaire et une copie de la 

                                                 
35 Je cite d’une liste plutôt importante de livres et d’études qui traitent de ce sujet Alexandru 

Gafton, După Luther. Traducerea vechilor texte biblice, Iaşi, 2005 et Eugen Munteanu, Lexicologie 
biblică românescă, Bucureşti, [2008]. 

31

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Paraclisis à la Très Sainte Mère de Dieu36. Est-ce que ces manuscrits, singuliers 
dans la culture roumaine écrite ancienne, auraient pu être des illustrations des 
tentatives de travailler sur la forme des écrits en question, c’est-à-dire le résultat 
d’un écart délibéré par rapport à la lettre de la source, afin d’exprimer le mieux 
possible la signification, donc l’”esprit” de certains passages? Ou bien, se trouve-t-
on devant une attitude à l’égard du texte similaire à celle qui a été concrétisée par 
la présence des gloses marginales du Nouveau Testament de Bălgrad ? 

La première hypothèse, que nous avons déjà formulée lors des éditions 
précédentes de cette Conférence37, fait référence à l’effort de perfectionnement des 
écrits roumains, entrepris pendant la période immédiatement antérieure à 
l’acceptation du roumain comme langue officielle de l’Eglise. La seconde pourrait 
mettre en évidence la concertation des efforts entrepris par certains réviseurs des 
traductions moldaves ancienne avec un mouvement religieux et littéraire de type 
occidental, dont l’influence semble être plausible en Moldavie au milieu du 
XVIIème siècle.  

Enfin, les structures rhétoriques et stylistiques présentes dans les écrits 
roumains anciens en général et dans les écrits religieux anciens en particulier,  en 
principe ignorées ou moins bien étudiées (par rapport à des préceptes rhétoriques 
ou à des modèles stylistiques empruntés par les chercheurs à d’autres époques ou à 
d’autres niveaux des écrits littéraires) devraient elles-aussi attirer davantage 
l’attention des spécialistes38. Puisque les écrits religieux ont influencé de manière 
évidente non seulement l’inventaire de tropes véhiculé par nos textes anciens 
(caractérisés par un passage surprenant des figures catachrètiques ou lexicalisées à 
des tropes „actifs”), mais aussi la conception des auteurs laïcs de différentes 
époques quant à l’organisation rhétorique des textes et aux règles de l’expression 
soutenue, élevée.  

 
*** 

Les problèmes que nous avons inventoriés jusqu’ici, qui font partie d’une série 
qui peut être aggrandie à tout moment, sont nombreux et plutôt difficiles à 
résoudre. Leur présentation lors d’une conférence nationale qui réunit depuis 
plusieurs années, chose plutôt inédite dans l’espace scientifique et culturel 
contemporain, des spécialistes en théologie, en histoire du livre, de la littérature, 
des mentalités et de la recherche linguistique, représente une tentative de mettre en 

                                                 
36 Ces mansucrits sont conservés à présent dans les fonds de la Bibliothèque de l’Académie de 

Bucarest, enregistrés avec les cotes ms. roum. 170, ms. roum. 296, et respectivement, ms. roum. 540.  
37 Gh. Chivu, Psaltirea – de la litera la spiritul textului sacru. Consideraţii asupra unui 

manuscris moldovenesc de la mijlocul secolului al XVII-lea, dans Text şi discurs religios, I, Iaşi, 
2009, p. 40-42; idem, De la litera la spiritul textului sacru. Mărturia unui Evangheliar manuscris, 
dans Text şi discurs religios, II, Iaşi, 2010, p. 46-47. 

38 Nous avons plaidé dans ce sens dans la communication soutenue lors de l’édition de l’année 
dernière de la Conférence, intitulée De la litera la spiritul textului sacru. Consideraţii asupra 
limbajului figurativ din textele vechi româneşti, publiée dans Text şi discurs religios, III, Iaşi, 2011, p. 
57-66. 

32

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



évidence une fois de plus l’importance scientifique des études consacrées à notre 
littérature ancienne et de souligner les atouts culturels d’exception de nos écrits 
religieux anciens.  
 
 
Bibliographie 
Éditions 
Antim Ivireanul, Predici, éd. Gabriel Ştrempel, Bucureşti, 1962 (republié dans Opere, 

Bucureşti, 1972; Opere. Didahii, Bucureşti, 1997) 
Biblia 1688, I-II, éd. Vasile Arvinte, Ion Caproşu, Alexandru Gafton, Laura Manea, N. A. 

Ursu, Iaşi, 2001-2002 
Biblia adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia oară 

la 1688 în timpul lui Şerban Vodă Cantacuzino, Domnul Ţării Româneşti, éd. coord. I. 
C. Chiţimia, Bucureşti, 1988 

Bibliia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Legii Vechi şi a ceii Noao, Blaj, 1795, éd. coord. 
Ioan Chindriş et Eugen Pavel, Roma 2000 

Biblia Vulgata: Blaj 1760-1761, I-V, éd. coord. Ioan Chindriş, Bucureşti, 2005 
Codex Sturdzanus, éd. Gh. Chivu, Bucureşti, 1993 
Codicele Bratul, éd. Alexandru Gafton, Iaşi, 2003 
Documente şi însemnări româneşti din secolul al XVI-lea, éd. coord. Al. Mareş, Bucureşti, 

1979 
Dosoftei, Dumnedzăiasca liturghie, éd. N. A. Ursu, Iaşi, 1980 
Dosoftei, Psaltirea de-nţăles, éd. Mihaela Cobzaru, Iaşi, 2007 
Dosoftei, Psaltirea în versuri. 1673, éd. N. A. Ursu, Iaşi, 1974 (republié dans Dosoftei, 

Opere, 1. Versuri, Bucureşti, 1968) 
Monumenta linguae Dacoromanorum , pars I. Genesis, pars. II. Exodus, pars III. Leviticus, 

pars IV. Numeri, pars V. Deuteronomium, pars VI. Iosue, Judicum, Ruth, pars VII. 
Regnum I, Regnum II, pars IX. Paralipomeni I, Paralipomeni II, pars XI. Liber 
Psalmorum, éd. coord. Al. Andriescu, Vasile Arvinte, Paul Miron, Eugen Munteanu, 
Iaşi, 1988-2011 

Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648 de către Simion Ştefan, 
Mitropolitul Transilvaniei, éd. coord. Dalila-Lucia Aramă, Alba Iulia, 1988 

Varlaam, Cazania, 1643, éd. J. Byck, Bucureşti, 1943; Carte românească de învăţătură, 
Dumenicile preste an şi la praznice împărăteşti şi la svenţi mari, II. Textul, éd. Stela 
Toma, Bucureşti, 2011 

Varlaam, Opere. Răspunsul împotriva Catihismusului calvinesc, éd. Mirela Teodorescu, 
Bucureşti, 1984  

 
Études 
Chivu, Gh., O variantă ignorată a românei literare moderne - limbajul bisericesc , dans LR, 

XLIV, l995, no. 9-12, p. 445-453 
idem, Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, Bucureşti, 

1997  

33

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



idem, Psaltirea – de la litera la spiritul textului sacru. Consideraţii asupra unui manuscris 
moldovenesc de la mijlocul secolului al XVII-lea , dans Text şi discurs religios, I, Iaşi, 
2009, p. 40-42 

idem, De la litera la spiritul textului sacru. Mărturia unui Evangheliar manuscris, dans 
Text şi discurs religios, II, Iaşi, 2010, p. 46-47. 

idem, De la litera la spiritul textului sacru. Consideraţii asupra limbajului figurativ din 
textele vechi româneşti, dans Text şi discurs religios, III, Iaşi, 2011, p. 57-66. 

idem, Limba română de la primele texte până la sfârşitul secolului al XVIII-lea. Variantele 
stilistice, Bucureşti, 2000 

idem, Normă şi grai în Codex Sturdzanus, dans LR, XXXVII, 1988, no. 3, p. 273-277 
idem, O normă a limbii române literare din a doua jumătate a secolului al XIX-lea: câne, 

mâne, pâne, dans LR, XXII, 1973, no. 1, 51-58 
idem, Vechi psalmi româneşti din secolul al XVII-lea, dans LR, XXI, 1972, no. 2, p. 145-

154 
Dima, Vasilica Silvia, Elemente arhaice în limbajul bisericesc actual – Molitvelnicul , dans 

LR, LI, 2002, no. 4-6, p. 143-164 
Dimitrescu, Florica, Importanţa lingvistică a Noului Testament de la Bălgrad, dans Noul 

Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648 de către Simion Ştefan, 
Mitropolitul Transilvaniei, Alba Iulia, 1988 

Gafton, Alexandru, După Luther. Traducerea vechilor texte biblice , Iaşi, 2005 
Gheţie, Ion, Baza dialectală a românei literare, Bucureşti, 1975 
idem, Biblia de la Bucureşti şi procesul de unificare a limbii române literare, dans Studii 

de limbă literară şi filologie, II, Bucureşti, 1972, p. 53-65 
idem, Introducere în studiul limbii române literare , Bucureşti, 1982, p. 63-68  
idem, Secolul al XVIII-lea şi unificarea limbii române literare, dans Ion Gheţie, Gh. Chivu 

(coord.), Contribuţii la istoria limbii române literare. Secolul al XVIII-lea (1688-1780) , 
[Cluj-Napoca], 2000, p. 91-111 

Gheţie, Ion (coord.), Istoria limbii române literare. Epoca veche. 1532-1780 , Bucureşti, 
1997 

Gheţie, Ion, Mareş, Al., De când se scrie româneşte, Bucureşti, 2001 
idem, Originile scrisului în limba română, Bucureşti, 1985 
Rădulescu, I. Heliade, Opere, II, éd. D. Popovici, Bucureşti, 1943 
Laurian, A. T., Massim, I. C., Dicţionarul limbei române, I, Bucureşti, 1871 
Maior, Petru, Dialog pentru începutul limbei română între unchi şi nepot, dans Lexicon 

rumânesc-lătinesc- unguresc-nemţesc, Buda, 1825, p. 54-102 
Mareş, Al., Consideraţii pe marginea datării Psaltirii Hurmuzaki, dans LR, XLIX, 2000, 

no. 4-6, p. 675-683 
Molin, Virgil, Înlocuirea alfabetului chirilic cu alfabetul latin în tipăriturile noastre 

bisericeşti, dans „Mitropolia Olteniei”, XIV, 1962, no. 10-12, p. 624-640 
Munteanu, Eugen, Lexicologie biblică românescă,  Bucureşti, [2008] 
Neculai-Stănică, Manuela, Caracteristici lingvistice ale textelor biblice româneşti actuale, 

de rit apusean, dans LR, LVII, 2008, no. 4, p. 500-526  

34

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



Negrici, Eugen, Antim Ivireanul: logos şi personalitate, Bucureşti 1971; deuxième édition, 
Bucureşti, 1997 

Pavel, Eugen, Carte şi tipar la Bălgrad (1567-1702), Cluj-Napoca, 2001 
Teleoacă, Daniela-Luminiţa, Limbajul bisericesc actual între tradiţie şi inovaţie, Bucureşti, 

2008  
idem, Aspecte morfo-sintactice în textul catihetic actual, dans Lucrările celui de al doilea 

Simpozion internaţional de lingvistică, éd. Nicolae Saramandu, Manuela Nevaci, 
[Bucureşti], 2009, p. 489-501 

Ţepelea, G., Studii de istorie şi limbă literară, Bucureşti, 1970 
Vârtosu, Emil, Paleografia româno-chirilică, Bucureşti, 1968, p. 103-109 
Zgraon, Florentina, Normele limbii române literare la jumătatea secolului al XVIII-lea 

(tipărituri religioase de lectură, tipărituri laice, manuscrise), dans Ion Gheţie, Gh. 
Chivu (coord.), Contribuţii la istoria limbii române literare. Secolul al XVIII-lea (1688-
1780), [Cluj-Napoca], 2000, p. 112-152 
 

35

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:33 UTC)
BDD-A154 © 2012 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

