
 

Sfîntul Vasile cel Mare şi revalorizarea literaturii 

antichităţii păgîne: Omilia către tineri 

Ovidiu POP-BRÂNCUŞ 

Le curriculum personnel, la vie, l‟éducation solide et sa vaste culture, on a posé 

l‟empreinte sur toute l‟activité et sur l‟oeuvre écrite de Saint Basile. Ainsi s‟explique  même 

son effort de sauver le trésor de la culture classique. Saint Basile se propose de le 

récupérer sélectivement, s‟appuyant sur le critère de la moralité, de la valeur 

soteriologique et du dogme chrétien.  

Le but de cet opuscule est aussi, comme partout chez Saint Basile, l‟éducation, 

l‟édification. Ce rapprochement aux oeuvres du passé est conçu comme un exercice, 

comme un antraînement avant d‟aborder plus facilement et de comprendre plus 

profondément Les Saints Livres et le dogme chrétien. 

Ainsi, outrepassant la kalokagathía, axée sur le physique et l‟intellect, à fin d‟avoir succès 

dans cette vie, on arrive à la teleiótes, l‟achèvement ayant dans le centre et s‟appuyant sur 

l‟édification spirituelle, avec l‟espérance d‟atteindre la théosis et la vie éternelle. 

 
La trei secole după Hristos, Sfîntul Vasile cel Mare, de la a cărui plecare la cele 

veşnice (în anul 379) s-au împlinit de curînd 1630 de ani, aduce într-una din operele 
sale paradigmatice, Către tineri, ori despre felul în care putem trage folos din operele 
scriitorilor din vechime

1
 o contribuţie esenţială în domeniul educaţiei Ŕ pune piatra de 

temelie a reconcilierii dintre vechea cultură, clasică, aflată la apusul ei, şi cea creştină, 
în plin avînt, trasînd limitele între care se poate vorbi de compatibilitate.  

Motivaţia acestei atitudini deschise o aflăm, pe de o parte în evoluţia obiectivă 
(istorică) a creştinismului însuşi, cît şi a doctrinei creştine, cu expresia ei în continuă 
evoluţie de la limbajul direct şi simplu Ŕ numit la un moment dat depreciativ sermo 
piscatorius „limbaj de pescari”

 2
 Ŕ al începuturilor, la discursul amplu şi elaborat al 

perioadei de aur
3
 a literaturii creştine.  

                                                 
1 Saint Basile, Aux jeunes gens sur la manière de tirer profit des lettres helleniques, text établi et 

traduit par l‟abbé Fernand Boulenger, Les belles letters, 1935 (Collection des Universités de France, 

L‟Association Guillaume Budé). S-a lucrat pe această ediţie. Traducerile îmi aparţin. 
2 În acest sens va spune Fericitul Augustin despre limbajul creştinilor, simplu dar criptic uneori 

pentru neiniţiaţi: habent linguam suam qua utantur „[creştinii] au limba lor de care să se folosească”. 
3 Perioada de aur: din 313 (Edictul de la Mediolanum) pînă în 461 (moartea papei Leon cel Mare), 

în date convenţionale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Cu toate că nu cuvintele învăţate din înţelepciunea omenească
4
 sînt determinante, ci 

harul care se revarsă de la Dumnezeu în cuvintele despre Hristos, iar 
„Cei ce se găsesc în afara cuvîntului adevărului numesc predica Evangheliei 

nebunie
5
, dispreţuind simplitatea vorbirii care se găseşte în Scripturi”

6
, a cărei 

propovăduire se putea face în cuvinte mărunte şi vrednice de dispreţ, totuşi, pentru a 
birui duşmanul cu propriile-i arme, s-au adoptat o limbă şi un stil mai elevate, cu vasta 

panoplie a procedeelor retorice împămîntenite în cultura vremii, căci scriitorii creştini 
nu veneau pe un teren pustiu din acest punct de vedere. Fenomenul este limpede 
explicat de I.G. Coman: 

„Literatura păgînă era în decădere, dar ea era încă cultivată în înaltele şcoli 
păgîne de la Atena, Alexandria, Antiohia, Constantinopol etc., şi unde unii dintre 
Părinţii perioadei a doua îşi făcuseră studiile şi învăţaseră să cunoască piscurile 

gîndirii şi artei literare elenice de la Homer şi Eschil la Platon şi Aristotel, la Plutarh 
şi Plotin. Tinerii studenţi creştini sau viitori creştini, cînd ajungeau la vîrsta şi în rostul 
bisericesc, care-i îndemnau sau îi obligau să scrie, nu puteau uita lecţiile de filosofie 
sau artă literară audiate şi, în chip firesc, se simţeau împinşi să îmbrace în haină 
frumoasă doctrina, simţirea şi istoria creştină. 

Ridicarea continuă a nivelului literaturii patristice era, deci, sub raport formal, 

rezultatul contactului cu producţiile literare ale clasicismului greco-latin. Literatura 
patristică era fiica literaturilor greacă şi latină sub raportul limbii. Dar credinţa, viaţa 
şi doctrina patristică ofereau un conţinut nou sau aproape total nou, pe care mediul 
sau mediile păgîne nu le acceptau, sau le suportau greu. Trebuia ca medicamentul 
amar al învăţăturii soteriologice creştine să fie administrat păgînilor într-un pahar uns 
cu miere, zic Sf. Părinţi. Spiritul misionar al perioadei a II-a trebuia să folosească din 

plin o limbă frumoasă şi o cultură înaltă. ...”
7
, iar „ ... [scriitorii creştini] intrau sau 

pretindeau că intră în competiţie cu literatura păgînă. Se cunoaşte manifestul literar al 
Sf. Grigorie de Nazianz şi visul de ciceroman al lui Ieronim. Se ştie cît de mult Liberiu 
aprecia scrisul Sf. Vasile cel Mare...”

8
. 

În urma libertăţii dobîndite prin Edictul de la Mediolanum, intensificarea efortului 
misionar Ŕ catehetic în rîndul populaţiei încă păgîne din cadrul Imperiului şi chiar din 

afara lui a impus ridicarea confruntării cu vechea lume la un nivel superior calitativ. 
Dialogul de la egal la egal cu elita culturală şi politică a societăţii din acea vreme a 
impus preluarea mijloacelor din panoplia de care dispunea aceasta în domeniul 
discursului retoric. Dincolo de faptul că această cunoaştere şi însuşire a vechii culturi 
devine o armă utilă tocmai în combaterea aspectelor ei incompatibile cu creştinismul, 
ea poate constitui un cîmp de „antrenament” în vederea abordării cu succes a 

învăţăturii creştine. Clement Alexandrinul spune în acest sens faptul că filozofia păgînă 

                                                 
4 I Corinteni, II, 4 - 6 şi 13.  
5 I Corinteni, I, 21. 
6 Sf. Vasile cel Mare, Comentarii la Psalmi, traducere de Pr. Dr. Ol. N. Căciulă, Editura Librăriei 

Teologice, Bucureşti., 1939, Psalmul XLIV, p. 213. 
7I. G. Coman, Patrologie, EIBMBOR, Bucureşti, 1984  vol. III, p. 22-23. 
8 Ibidem, p. 20. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

era „un pedagog către Hristos”, iar Sf. Iustin va zice că toate cîte filozofii şi legislatorii 
le-au gîndit şi le-au spus frumos, le-au elaborat graţie părţii de logos aflătoare în el.

9
  

Astfel, în a doua perioadă a literaturii creştine, cea de maximă dezvoltare, asistăm la 
o adevărată simbioză între tradiţia clasică şi cea creştină, cînd operele de excepţie ale 
scriitorilor din vechime sînt urmate ca modele formale de către scriitorii creştini, fie ei 
polemici, apologeţi, exegeţi-dogmatici, cateheţi, pentru a putea exprima într-un mod cît 

mai convingător şi atractiv învăţătura Bisericii.   
Pe de altă parte, în plan personal, „Sf. Vasile şi-a însuşit o variată şi bogată cultură 

profană în diversele şcoli ale vremii şi sub dascăli renumiţi ca Libaniu la 
Constantinopol, ca Proheresiu şi Themistiu la Atena etc., dar şi prin întinse lecturi, 
contacte cu personalităţi diverse, călătorii, polemici, corespondenţă etc. Cultura sa 
reflectă o puternică formaţie filozofică şi retorică. Cultura creştină făcută paralel şi 

ulterior nu a închistat sau anulat pe cea precedentă, ci s-a adăugat acesteia, [nu] fără 
să o fi supus în prealabil exigenţelor proprii, ci făcîndu-şi din ea un instrument logic 
de manevrare a cunoştinţelor şi doctrinei sale, procedînd ca albina care culege 
nectarul nu din toate florile, metodă pe care Sfîntul Vasile o recomandă nepoţilor săi, 
în cunoscutul tratat Către tineri, asupra modului de a folosi lectura autorilor profani.” 
10

  

Dacă operele didactice de pînă acum priveau anumite domenii practice ale vieţii de 
zi cu zi

11
 ori, cele pedagogice

12
, se adresau mai cu seamă educatorilor, acest opuscul al 

Sfîntului Vasile cel Mare este dedicat, de astă dată, tocmai tinerilor ce trebuie educaţi. 
Tradiţia spune că această compoziţie viza în mod special sau chiar exclusiv pe nepoţii 
nevîrstnici ai autorului, fiind de fapt rodul convorbirilor purtate cu aceştia, al 
preocupării sale pentru devenirea, rostul lor în această viaţă. Faptul este admisibil dar, 

prin caracterul general al învăţăturilor şi sfaturilor propuse, prin compoziţia atent 
structurată şi documentarea ireproşabilă, este limpede că ţelul era mult mai profund, 
depăşind limitele unui simplu rezumat al unor discuţii ori îndrumar pentru uzul restrîns 
al rudelor autorului. Dacă facem referire la căldura degajată, la patosul pledoariei, le 
putem motiva prin dragostea creştinească, căreia Sfîntul Vasile cel Mare i-a dat glas în 
întreaga sa operă şi activitate, faţă de toţi fiii săi duhovniceşti, faţă de toţi creştinii.  

De aceea, avînd în vedere atît contextul general al vieţii culturale şi mai cu seamă 
religioase, cît şi curriculum-ul personal, dotarea şi pregătirea intelectuală, apoi cultura, 
chiar éxothen „de afară”, după cum s-a arătat mai sus, deosebite ale autorului, opera 
Către tineri trebuie receptată ca un mic tratat didactic dedicat unei întregi generaţii, cu 
alte cuvinte tuturor tinerilor cu mintea deschisă nu numai pentru primirea învăţăturii 
creştine, ci şi spre însuşirea tezaurului cultural al omenirii.  

                                                 
9 Sf. Iustin, Stromate, I, 5, 28, 3; Sf. Iustin Martirul şi Filosoful,  Apol., II, 10,2, apud I.G.Coman, 

Patrologie,  EIBMBOR, Bucureşti, 1984, vol. I, p. 39. 
10 I.G. Coman, Personalitatea Sfîntului Vasile cel Mare, profil istoric şi spiritual (330-379), în Sf. 

Vasile cel Mare , volum colectiv, EIBMBOR, Bucureşti, 1980, p. 24-50.  
11 Hesiod, Munci şi zile. 
12 Plutarh, Despre educarea copiilor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Vorbind despre acest tezaur redescoperit, mai cu seamă literar, se includ cu multă 
clarviziune şi simţ al valorii, dar şi curaj pentru acea vreme dominată de tradiţia 
rigoristă

13
, opere ale antichităţii precreştine, căci ni se propune o reconciliere a lumii 

vechi, prin ceea ce avea ea bun şi viabil, cu lumea nouă a creştinismului triumfător. 
Este desigur vorba nu de o preluare în bloc a moştenirii culturale, ci de o revalorizare 
critică şi selectivă, după criteriul moralităţii, al adevărului şi utilităţii „primind din ale 

lor cît este folositor”
14

. 
În acest sens, sprijinindu-se pe îndelungata sa experienţă şi pe vasta sa cultură, atît 

religioasă cît şi laică, Sfîntul Vasile cel Mare, ca un adevărat învăţător şi părinte, 
doreşte a veni în sprijinul tinerilor. Toate ale lumii acesteia sînt trecătoare

15
 şi nu pot 

constitui scopul existenţei noastre, decît în măsura în care ne pregătesc pentru trecerea 
în adevărata viaţă, cea de după moarte. Tot astfel, dincolo de bunurile strict materiale, 

nici cunoaşterea ori studierea intensă a operelor scriitorilor din vechime nu trebuie să 
fie decît un mijloc, un instrument pentru atingerea scopului final. Ele sînt ca un 
exerciţiu pregătitor în vederea luptei ce ne aşteaptă: 

„Prin urmare, trebuie să socotim că înaintea noastră se află o luptă, cea mai mare 
dintre toate, în vederea căreia trebuie să facem totul şi să muncim cu tărie pentru 
pregătirea ei şi să luăm contact cu poeţi şi prozatori şi retori şi toţi oamenii, fapt din 

care va rezulta un sprijin pentru îngrijirea sufletului.
16

    
Sfîntul Vasile foloseşte cultura şi ştiinţa profană ca pe nişte sisteme de 

verosimilitate, care ajută la aderarea învăţăturii adevărului divin
17

. Metoda este 
aplicată la modul practic în toată opera vasiliană, începînd cu cele nouă Omilii la 
Hexaemeron, apoi în tratatul Despre Sfîntul Duh, şi expusă teoretic în  acest mic tratat 
adresat tinerilor, avut în vedere de noi.  

Dacă, în genaral, putem identifica o atitudine condescendentă, un dispreţ blînd 
îngăduitor faţă de preocupările (cu măsură) de natură materială ale lumii acesteia

18
, faţă 

de trup: 
„La fel, de bună seamă, nici în privinţa celorlalte să nu ne îngrijim mai mult decît 

este nevoie, să nu ne ocupăm de trup mai mult decît este bine pentru suflet.
19

, 

                                                 
13 Adepţii tradiţiei rigoriste (Tertulian, Taţian etc.) şi chiar Macrina, sora Sfîntului Vasile, 

excludeau, în numele credinţei, orice contact cu cultura profană, iar pe de altă parte, la nivelul 

autorităţii statale, împăratul Iulian Apostatul decretase interdicţia creştinilor de a  frecventa şcolile 

laice. Cf. I Corint., I, 20: Au n-a dovedit Dumnezeu nebună înţelepciunea lumii acesteia?, etc.  
14 Sf. Vasile, op. cit., cap.I, p. 41. Este vorba, desigur, despre criteriul soteriologic al utilităţii aplicat 

operelor literare, în cazul de faţă. 
15 I Corint., VII, 31: Căci chipul lumii acesteia trece. 
16 Sf. Vasile, op. cit., cap. II, p. 43. 
17 St. Giet, Introduction la Basile de Césarée, Homélies sur l‟Hexaéméron, în „Sources 

Chrétiennes”, nr. 26, Paris, 1949, p. 44-45, apud I.G.Coman, Personalitatea Sfîntului Vasile cel Mare, 

profil istoric şi spiritual (330-379), în Sf. Vasile cel Mare , volum colectiv, EIBMBOR, Bucureşti, 

1980, p. 41.  
18 Sf. Vasile, op. cit., cap. II, p. 42 şi cap. IX, p. 55 etc. 
19 Ibidem, cap. IX, p. 55. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

tonul se aprinde persuasiv, cînd se are în vedere efortul de zidire duhovnicească, de 
desăvîrşire morală şi spiritual-intelectuală, contrapus unei vieţi trăite la întîmplare, 
lipsite de orizont, lipsite de un ţel călăuzitor: 

„De bună seamă, nu e posibil să existe un scop al muncii meşterilor şi să nu existe 
un ţel al vieţii omeneşti, spre care privind neabătut trebuie să le facă şi să le spună pe 
toate cel care nu are de gînd să fie în toate asemenea necuvîntătoarelor, ori am merge 

astfel la întîmplare cu cele mai nesigure corăbii, neavînd  nici un gînd statornic pentru 
cîrmuirea sufletului, purtaţi la nimereală încolo şi încoace de-a lungul vieţii.”

20
 

Astfel, studiul literaturii profane trebuie văzut ca o treaptă, un cîmp de antrenament 
în vederea abordării cu succes a înaltei şi mîntuitoarei învăţături creştine, căci 
înţelegerea profundă şi corectă a Scripturii presupune o minte ascuţită, pe care o poate 
oferi studiul producţiilor de frunte ale culturii clasice:  

„...după ce am primit întîia iniţiere prin cele profane, abia atunci vom pricepe 
învăţăturile sfinte şi tainice. Şi, după cum am fost obişnuiţi să privim soarele în apă, tot 
astfel ne vom arunca privirile spre lumina însăşi.”

21
  

Tot din această direcţie poate veni şi modelul expresiei formale cizelate de retori 
pînă la maxima expresivitate. Învăţătura din afară, id est retorica, este utilă în privinţa 
artei cuvîntului, a înfrumuseţării discursului, precum este podoaba verde a pomilor pe 

care-i apreciem însă, în primul rînd, pentru roadele lor
22

. Iar sub aspectul conţinutului, 
multe opere din vechime pot conţine şi oferi exemple de înaltă ţinută morală, modele 
de comportament interuman şi angajare în viaţa cetăţii, în societate, pentru omul, 
cetăţeanul desăvîrşit, téleios polítes. Şi Sfîntul Părinte ne oferă în acest sens exemplele 
înţelepţilor Vechiului Testament: Moise, cel deprins cu învăţăturile Egiptului, şi 
Daniel, cel învăţat în ştiinţa Babilonului. 

În conformitate cu principiul enunţat, Sfîntul Vasile îndeamnă tinerii să se apropie 
cu discernămînt de creaţiile literare (poetice, retorice, filosofice ori istorice), luînd din 
ele ceea ce este bun, precum culeg albinele polenul numai din anumite flori

23
, şi 

respingînd ceea ce este rău, după cum Odiseu a rezistat cîntecului înşelător al 
sirenelor

24
.  

Din tezaurul literaturii clasice, Hesiod şi Homer oferă, cu puţine excepţii, destule 

exemple de laudă a virtuţii, prilejuri de înălţare spirituală şi morală. Sînt amintiţi apoi, 
din rîndul poeţilor: Solon, Théognis, Pródikos din Keos, Archiloch, Euripide. Apare şi 
Plutarch. Filosofii recomandaţi sînt: Pytagóra, Scrate, Euklid, Platon, Diogene. Pentru 
cultura, înţelepciunea şi înalta lor ţinută morală, sînt numiţi chiar oameni politici 
precum: Perikle, Alexandru Macedon, Darius şi, după cum am văzut mai sus, Moise şi 
David. 

De numele acestea se leagă opere literare ori filosofice, uneori adevărate 
monumente ale gîndirii  şi simţirii general umane, putînd oferi paradigme ale unei 

                                                 
20 Ibidem, cap. VIII, p. 52. 
21 Ibidem, cap. II, p. 43. 
22 Ibidem, cap. III, p. 44. 
23 Ibidem, cap. IV, p. 46. 
24 Ibidem, cap. IV, p. 44. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cugetări profunde, ale unui comportament de înaltă ţinută morală,  dar şi modele de 
expresie prin desăvîrşirea lor formală. 

În acest dialog iniţiat cu cultura antică, esenţial se dovedeşte a fi discernămîntul 
tinerilor discipoli, cît şi al „învăţătorilor”, în a selecta acele opere, ori măcar părţi ale 
lor, purtătoare ale unui mesaj de înaltă moralitate şi adevăr, concomitent cu ignorarea 
celor indecente, nocive şi neadevărate: 

„Astfel, vom primi acele opere care sînt temelii ale binelui. Şi, de vreme ce faptele 
vrednice ale vechilor bărbaţi s-au păstrat, fie prin înlănţuirea amintirii pînă la noi, fie 
păzite în operele poeţilor ori prozatorilor, să nu ne lipsim de folosul cuprins în ele.”

25
  

Dacă privim micul tratat vasilian „Către tineri” în paralel cu cel similar al lui 
Plutarh „Despre educarea copiilor”

26
, constatăm o viziune total diferită în abordarea 

fenomenului pedagogic, derivată din idealul educaţional deosebit, din premisele şi 

scopul final avute în vedere, ce-şi pun amprenta asupra strategiei, a demersului 
preconizat pentru atingerea acestui ideal.  

Plutarh este purtătorul de cuvînt al unei „ideologii oficiale” proprii unei lumi aflate 
la zenit cîndva, cu veacuri în urmă, iar acum la apusul ei, şi întregul eşafodaj elaborat 
de scriitorul antic trebuie privit prin prisma acelui ideal de perfecţiune umană exprimat 
de conceptul kalokagathiei

27
, al desăvîrşirii fizice şi spirituale. De aici atenţia acordată 

premiselor demersului educativ, adică moştenirii genetice, originii sociale şi 
apartenenţei etnice, temelie şi condiţie determinantă a dezvoltării viitorului om al 
cetăţii „polítēs”, cetăţean capabil a se implica „politeúein” în viaţa cetăţii. Acestea şi 
încă altele se află la originea unor discriminări, pe care Plutarh, în spiritul epocii pe 
care o reprezintă şi al cărei produs totodată este, le constată şi le admite, ajungînd chiar 
la accente xenofobe şi rasiste în tratarea diferenţiată, ori mai degrabă excluderea unor 

întregi categorii de copii. Prin urmare, această educaţie se adresează aproape exclusiv 
tinerilor de bine, vizează formarea viitorilor conducători ai cetăţii. Această întîietate o 
poate asigura cuvîntul rostit şi scris, de unde importanţa acordată retoricii, artei 
cuvîntului. 

Cu totul alta este viziunea pe care ne-o oferă Sfîntul Vasile cel Mare, căci ţelul 
ultim nu este dobîndirea întîietăţii, a succesului social ori material în cursul acestei vieţi 

trecătoare, ci pregătirea pentru dobîndirea celeilalte, veşnice şi adevărate. Din acest 
punct de vedere, în mod esenţial deosebit de al celor din vechime, trecerea noastră prin 
această lume capătă cu totul alte coordonate. Devenirea noastră ca oameni trebuie să fie 
marcată de efortul de desăvîrşire spirituală, pentru atingerea acelui înalt ţel, télos, 
despre care ne vorbeşte învăţătura mîntuitoare a Bisericii. Dar pentru a deveni 
desăvîrşit, împlinit, téleios, omul trebuie să trăiască acum, în această viaţă, în bună 

armonie cu aproapele, să-l cunoască, să cunoască înţelepciunea lumii acesteia – chiar şi 

                                                 
25 Ibidem, cap. IX, p. 50. 
26 Plutarh (46 Ŕ 127 p.Chr.), Despre educarea copiilor. 
27 Termenul este compus, exprimînd îmbinarea în aceeaşi persoană a calităţilor fizice cu cele 

intelectual-morale, idealul educaţional al anticilor, redat de romani în dictonul mens sana in corpore 

sano.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pentru a o combate Ŕ, doar ca pe un pas necesar şi util în demersul său de zidire, de 
autodesăvîrşire duhovnicească. 

Însuşirea tezaurului culturii clasice trebuie să se facă selectiv, avînd în vedere trei 
criterii esenţiale: cel moral, privitor la promovarea moralităţii în aceste opere, apoi cel 
soteriologic, vizînd folosul oferit de aceste scrieri pentru dobîndirea mîntuirii în viaţa 
de apoi şi, în sfîrşit, cel dogmatic creştin, prin asigurarea unei mai profunde înţelegeri a 

învăţăturilor creştine.
28

 
 

Bibliografie 

Coman, I. G., Patrologie, vol. III, EIBMBOR, Bucureşti, 1984 

Coman, I. G., Personalitatea Sfîntului Vasile cel Mare, profil istoric şi spiritual (330-379), 

în Sf. Vasile cel Mare , volum colectiv, EIBMBOR, Bucureşti, 1980 

Pavel, Constantin C., Atitudinea Sf. Vasile cel Mare faţă de cultura şi filozofia antică, în 

Sfîntul Vasile cel Mare, închinare la 1600 de ani..., volum colectiv, EIBMBOR, 

Bucureşti, 1980 

St. Giet, Introduction la Basile de Césarée, Homélies sur l‟Hexaéméron, în „Sources 

Chrétiennes”, nr. 26, Paris, 1949, pp. 44-45, apud I.G.Coman, Personalitatea Sfîntului 

Vasile cel Mare, profil istoric şi spiritual (330-379), în Sf. Vasile cel Mare , volum 

colectiv, EIBMBOR, Bucureşti, 1980, p.41.  

Vasile cel Mare, Comentarii la Psalmi, traducere de Pr. Dr. Ol. N. Căciulă, Ed. Librăriei 

Teologice, Bucureşti, 1939 

Saint Basile, Aux jeunes gens sur la manière de tirer profit des lettres helleniques, text 

établi et traduit par l‟abbé Fernand Boulenger, Les belles letters, 1935 

                                                 
28 Constantin C. Pavel, Atitudinea Sf. Vasile cel Mare faţă de cultura şi filozofia antică, în Sfîntul 

Vasile cel Mare, închinare la 1600 de ani..., volum colectiv, EIBMBOR, Bucureşti, 1980, p. 328. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:55:04 UTC)
BDD-A150 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

