
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 2 (20), 2014, p. 199–205 

 

 

 

Călători români despre Rusia:  

două lumi într-o singură destinaţie 
 

Cecilia MATICIUC

 

 

 
Key-words: Russia, travel memoirs, propaganda 

 

 
În memorialistica românească, printre însemnările de călătorie care vorbesc 

despre Rusia se află şi două lucrări pe care le avem în vedere în acest articol. Este 

vorba despre Călătorie în Rusia a lui Nifon Popescu şi Moscova (Reportaj despre 

metropola lumii noui) a lui Andrei Tudor, cărora istoricii şi criticii literari le-au 

acordat mai puţină atenţie, din cauză că ele nu se individualizează prin calităţi 

literare şi nu aduc o notă specială în acest peisaj. Însă alăturarea lor poate să devină 

relevantă pentru importanţa pe care o capătă contextul istoric în discutarea literaturii 

de călătorie, aspect ce influenţează puternic interesele călătorului, atitudinea lui şi 

maniera de prezentare a impresiilor. Nifon Popescu, stareţul mănăstirii Sinaia, 

călătoreşte în Rusia în toamna anului 1902 şi scrie reportajul în anul următor. Andrei 

Tudor (pe numele său adevărat Isac Rosenzweig, poet, critic dramatic şi traducător) 

vizitează Moscova în anul 1946. Între cele două călătorii trecuseră doar patru 

decenii, dar în acest interval se petrecuseră schimbări esenţiale: Rusia ţaristă vizitată 

de stareţ se transformase în Rusia sovietică. 

Nifon Popescu nu era la prima călătorie. Încă de la început, el ţine să spună că 

a fost în Franţa, Italia, Grecia, Palestina, Arabia, Egipt „şi în alte părţi”. Este, aşadar, 

un călător cu experienţă, interesat să vadă cât mai multe locuri, nu doar „locurile 

sfinte”, aşa cum ne-am aştepta, poate, de la un cleric. Fireşte că, peste tot pe unde 

merge, interesul lui se îndreaptă cu precădere spre aspectele religioase (monumente, 

biserici, slujbe religioase), care îi lasă impresii asemănătoare cu cele pe care le 

descriu alţi călători români. Rusia este pomenită, în însemnările de călătorie, încă 

din secolul al XVII-lea, de către Nicolae Milescu Spătarul, dar şi de mitropolitul 

Dosoftei. În secolul următor, această ţară „pravoslavnică” atrage şi alţi clerici de la 

care se vor păstra însemnări de călătorie: arhimandritul Vartolomei Măzăreanu, 

egumenul mănăstirii Solca (1771), preotul bănăţean Mihail Popovici (1771), 

Venedict Teodorovici, egumenul mănăstirii Moldoviţa (1769), iar mai târziu, în 

1850, ieromonahul Chiriac de la Mănăstirea Secu face o „călătorie desfătată”, prilej 

cu care vede multe „lucruri minunate”. Fastul bisericilor ortodoxe, bogăţia icoanelor 

îmbrăcate în aur şi argint „curat” şi în pietre scumpe îi fascinează pe toţi aceştia, fapt 

reflectat deseori în formulări naive. 

                                                 

 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cecilia MATICIUC 

 200 

Relatarea stareţului Nifon Popescu urmează îndeaproape traseul călătoriei 

sale, în care este însoţit de preotul ieromonah Theognost Voinescu, slujitor la 

biserica domnească din Buşteni. Însoţitorul are o calitate esenţială pentru această 

împrejurare: ştie limba rusă. Ei pleacă la Bucureşti pe 25 octombrie 1902, apoi merg 

la Iaşi, iar de aici la Chişinău. Vizitează Mănăstirea Noul Neamţ, Odesa, Kievul cu 

Lavra Pecerska, Moscova, apoi Petersburgul, Varşovia şi Cernăuţi. În total, călătoria 

lor durează 30 de zile. 

Reportajul lui Andrei Tudor, publicat în 1948 drept omagiu cu prilejul 

sărbătoririi celor 800 de ani de la întemeierea Moscovei, răspunde unei realităţi 

politice, legându-se pe de o parte de o Românie care din 1945 avea un guvern 

prosovietic condus de Petru Groza, iar pe de altă parte de Uniunea Sovietică, aflată 

în plină epocă stalinistă. Autorul, pe vremea aceea redactor al ziarului „România 

liberă”, face parte din delegaţia culturală trimisă în Uniunea Sovietică în perioada 2-

19 noiembrie 1946. În acest grup se află, printre alţii, scriitorii G. Călinescu şi Cezar 

Petrescu care îşi vor face datoria, la rândul lor, scriindu-şi relatările de călătorie: G. 

Călinescu publică, în 1949, reportajul Kiev, Moscova, Leningrad, iar Cezar Petrescu 

publică lucrarea Însemnări de călător. Reflecţii de scriitor, în 1958. 

Dacă Nifon Popescu a lăsat o veritabilă relatare de călătorie, completată cu 

statistici demografice, Andrei Tudor nu face decât să redacteze un text, organizând 

nişte informaţii după criterii tematice: „aspectele străzii”, „vitrine şi magazine”, 

„metrou-ul, peisajul subpământean al Moscovei”, „Moscova şi istoria”, „Moscova şi 

Revoluţia”, „Moscova şi Războiul pentru Apărarea Patriei”, „Moscova şi Cartea”, 

„Moscova şi Plastica”, „Moscova şi Spectacolul”, „Moscova în devenire”. Aceste 

pagini, spre deosebire de însemnările lui Nifon Popescu, nu cuprind impresiile 

autentice ale călătorului, ele sunt fabricate şi dau impresia de artificial, de vreme ce 

răspund unei comenzi de circumstanţă. În corul prezentărilor „de un entuziasm 

nebun, grosolan contrafăcute ale scriitorilor români de după 1945, sau ale scriitorilor 

francezi obedienţi Moscovei, oferind un tablou statistic al bunăstării şi civilizaţiei în 

URSS” (Mitchievici 2011: 52), relatarea lui Andrei Tudor se individualizează 

tocmai prin absenţa entuziasmului. Textul respectă „reţeta” reportajului care 

glorifică realizările socialismului, însă lipseşte acest important ingredient. În epoca 

în care se face exces de zel (G. Călinescu şi Zaharia Stancu sunt două exemple în 

acest sens), el nu depăşeşte nivelul formulărilor stereotipe, fie dintr-o cenzură 

interioară, fie, mai degrabă, din lipsă de talent şi de imaginaţie. 

Este doar meritul sovieticilor, spune autorul, de a fi transformat „capitala 

pensionară” (mult superioară prin tradiţia politico-istorică, culturală şi artistică, 

„oraşului parvenit” Petersburg) în metropolă, într-un „simbol al progresului 

umanităţii, un far luminos spre care sunt aţintite privirile tuturor popoarelor 

doritoare de pace şi libertate” (Tudor 1948: 13). Utilizând o serie de formulări 

devenite clişee în reportajele vremii, Andrei Tudor realizează tabloul unei „lumi 

noi” cu valenţe utopice şi portretul „omului nou” – „omul sovietic”, rod al unei 

„viziuni inedite a lumii” şi al unei „ideologii noi ce construise ceva întru nimic 

comparabil cu ceea ce era cunoscut până atunci” (Tudor 1948: 11). 

„Omul sovietic” este mai ales proletarul, membru al clasei privilegiate în 

socialism. Şi cum un portret începe de obicei cu prezentarea aspectului fizic, Andrei 

Tudor îşi îndreaptă atenţia spre aspectul oamenilor de pe străzile Moscovei. La 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Călători români despre Rusia: o singură destinaţie şi două lumi 

 

 

 

201 

 

Bucureşti, remarcă el, oamenii se îmbracă elegant pe stradă, reminiscenţă a eleganţei 

din perioada interbelică. Cu totul altfel stau lucrurile la Moscova:  

În general nu întâlneşti pe stradă eleganţa vestimentară, caracteristică numai 

Bucureştilor sau altor câteva oraşe din sud-estul european. 

Cauza se află desigur şi în faptul că producţia trebuie să satisfacă mai întâi 

necesităţile imediate vestimentare ale tuturor, ca să poată trece la producţia 

diferenţiată şi mai subtilă a luxului. […]. A doua cauză este fără îndoială şi aceea că 

oamenii întâlniţi pe stradă constituie lumea muncitoare şi e firesc ca haina de lucru să 

nu fie nici cea mai bună, nici cea mai arătoasă (Tudor 1948: 26).  

Autorul reportajului vrea să ne facă să înţelegem din fragmentul de mai sus că, 

în condiţii de intensă construire a socialismului, oamenii nu sunt interesaţi de aceste 

aspecte „frivole”. Pe lângă intenţia autorului, înţelegem că aspectul oamenilor este 

deprimant şi cenuşiu, aşa cum este toată existenţa lor, marcată de lipsuri de toate 

felurile. Această chestiune deschide seria de aspecte ale realităţii moscovite care cad 

sub lentila deformantă a propagandei. 

E drept, oamenii de pe străzile Moscovei nu arată prea bine, dar sunt bucuroşi, 

mai ales în zilele de sărbătoare ale socialismului, deloc puţine (7 Noiembrie, 1 Mai, 

9 Mai – Ziua Victoriei, Ziua Tankiştilor, Ziua Artileriei, Ziua Armatei Roşii, Ziua 

Aviaţiei etc.), când „piaţa este o mare de oameni, atentă, veselă şi entuziastă”. 

Dincolo de aspectul feeric al decorului prilejuit de aceste evenimente, se strecoară 

un detaliu care devine foarte relevant pentru efortul general de camuflare a realităţii, 

la nivelul întregii societăţi: 

Decorul îl formează ansamblul de imobile din pieţe şi din străzile principale: 

edificiile înalte ale instituţiilor guvernamentale, clădirile elegante ale marilor teatre, 

marile hoteluri, marile magazine, clădirile impunătoare ale facultăţilor şi muzeelor şi, 

fără îndoială, Kremlinul fac obiectul celor mai variate decoraţii şi iluminaţii festive. 

Clădirile sunt drapate somptuos în roşu, decorate cu portrete şi steaguri, cu ghirlande 

de motive decorative; imobilele mai puţin arătoase sunt mascate de imense panouri 

de mătase roşie (s.n.), pe care sunt înscrise în litere de aur semnificaţiile festivităţii şi 

alături portretele de mari dimensiuni, vizibile de la distanţă, ale lui Lenin, Stalin şi ale 

altor personalităţi. În acest chip, ochiul se află într-o continuă desfătare şi nu se 

opreşte pe nici un aspect nearmonizat ansamblului (Tudor 1948: 30). 

Următoarea întrebare, firească, este cum trăieşte „omul sovietic”, dacă nu 

cumva duce lipsă de ceva. Răspunsul vine prompt: nu duce lipsă de absolut nimic. 

Andrei Tudor vorbeşte despre „belşugul din marile magazine”, despre „vitrinele 

luxoase, luminate din belşug, minunat decorate”, despre „preţurile fixe” şi „calitatea 

garantată” şi chiar despre „întrecerea între diferite magazine de a oferi lucrurile cele 

mai bune”. Exagerările sunt groteşti, falsificarea este cât se poate de vizibilă, iar 

enumerări de felul următor frizează ridicolul:  

Găseşti aici orice articol din domeniul variat al comestibilului: ciocolată, 

bomboane, torturi, banane, curmale, smochine, pepeni galbeni, tot soiul de mezeluri; 

variate specii de pescărie afumată sau sărată; conserve de peşte şi de crustacee; cacao, 

cafea, lapte condensat, biscuiţi, toate varietăţile de icre negre şi de Manciuria, în 

sfârşit tot ce doreşti (Tudor 1948: 43).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cecilia MATICIUC 

 202 

Andrei Tudor nu poate trece sub tăcere un fapt atât de evident cum este 

raţionalizarea pâinii, dar încearcă să atenueze cât mai mult impresia nefavorabilă, 

spunând că pâinea obişnuită, e adevărat, este cea neagră, dar de bună calitate, iar 

cinci sute de grame reprezintă „o raţie îndestulătoare”. Frânturile de adevăr sunt 

spuse în treacăt şi sunt imediat acoperite de minciună, pentru a nu atrage atenţia 

asupra lor. Despre clienţii restaurantelor moscovite (unde se observă „eleganţa şi 

serviciul fără reproş”, iar „toată lumea dansează”) aflăm mai întâi un detaliu 

credibil, alături de care se strecoară imediat minciuna necesară pentru conturarea 

unei imagini a bunăstării generale: „alături de funcţionari superiori, de ofiţeri şi de 

toţi aceia care ocupă locuri importante în sistemul de producţie sovietic, observi 

simpli soldaţi sau lucrători, care îşi pot permite aceleaşi agremente” (Tudor 1948: 

41). 

Din tabloul acestei lumi excepţionale nu putea lipsi metroul moscovit, despre 

care s-au simţit datori să vorbească toţi autorii de reportaje consacrate Uniunii 

Sovietice. G. Călinescu, Cezar Petrescu, iar mai târziu Geo Bogza vor lăuda în mod 

convingător metroul cu staţiile lui realizate ca nişte adevărate opere de artă. În mod 

surprinzător, Andrei Tudor se rezumă la o descriere contabilă: 3 linii însumând 40 

de km, a fost o lucrare foarte dificilă, care a început cu 3038 de lucrători, însă după 

doi ani erau 70.000 de lucrători şi 5000 de ingineri. Este superior celui din Paris prin 

lungime, dar şi pentru că, fiind mai nou, este mai modern. Mai adaugă faptul că 

acesta este realizarea regimului sovietic, începând cu 1932 (proiecte au existat încă 

din 1902, se grăbeşte să spună autorul, dar au fost respinse, considerate irealizabile). 

Lipseşte şi aici entuziasmul, lipsesc şi imaginile plastice, astfel încât reportajul 

capătă un aspect atipic. 

Tot de o prezentare anostă şi lipsită de entuziasm are parte şi viaţa culturală 

moscovită, deşi numeroasele pagini consacrate acestei chestiuni ar putea să reflecte 

un interes real din partea lui Andrei Tudor, având în vedere că el a scris cronică 

muzicală, teatrală şi cinematografică, fiind autorul unei importante monografii 

despre George Enescu. Judecând după aceste pagini, pare că el privilegiază 

elementul cultural. Cu toate acestea, nu se ridică deasupra nivelului de enumerare a 

câtorva elemente ale culturii ruse, pornind de la literatura rusă veche şi ajungând la 

literatura, de neocolit, a secolului al XIX-lea. Alături de Puşkin, Lermontov, Gogol, 

Dostoievski, Tolstoi, Cehov, dintre scriitorii secolului al XX-lea sunt menţionaţi 

doar cei agreaţi de regimul sovietic: Maiakovski, Leonov, Fadeev, Tvardovski. Mai 

sunt pomenite câteva case memoriale, Universitatea Lomonosov, biblioteca Lenin, 

tipografiile – tirajele mari ale cărţilor stau mărturie pentru „opera de largă 

popularizare a culturii, înfăptuită în anii regimului sovietic” (Tudor 1948: 104), 

muzee de artă (Galeria Tretiakov şi Muzeul de arte frumoase „Puşkin”), care 

contribuie la opera de educare plastică a maselor. O atenţie deosebită acordă autorul 

vieţii teatrale sovietice. Printre spectatorii teatrelor (mai vechi sau mai noi), 

majoritatea sunt soldaţi, lucrători, mici funcţionari, spectacolul fiind „agrement, dar 

şi factor eficient în educarea artistică a maselor” (Tudor 1948: 138). Produsele 

artistice sunt valoroase numai în măsura în care păstrează contactul cu realitatea, îl 

conectează pe cetăţean la realitatea sovietică socialistă. Scopul lor nu este distracţia, 

spune autorul, ci educarea. Totul este pus în slujba construirii „omului nou”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Călători români despre Rusia: o singură destinaţie şi două lumi 

 

 

 

203 

 

Din cele discutate până acum se vede că, deşi cei doi autori au aceeaşi 

destinaţie a călătoriei, lumea reprezentată de fiecare în parte nu este deloc una şi 

aceeaşi. Şi nu doar din cauza unei fireşti percepţii subiective şi fragmentare. Andrei 

Tudor a găsit, cu adevărat, o altă lume în locul celei vizitate de Nifon Popescu, iar la 

acest lucru se adaugă şi faptul că imaginea pe care o furnizează autorul reportajului 

despre Moscova este una voit deformată. Este vorba despre două tipuri de călătorie. 

Nifon Popescu se află în pelerinaj în Rusia şi reţine o imagine strălucitoare a acestei 

ţări, care se va pierde pentru totdeauna după 1917, Rusia după care vor suspina 

scriitorii ruşi ajunşi în exil după revoluţia bolşevică. Admiraţia stareţului român se 

îndreaptă spre tot ceea ce ţine de viaţa religioasă a ruşilor – biserici, mănăstiri, 

clopote, icoane, aspecte ale serviciului religios – şi rămâne impresionat de evlavia 

lor. Un semn de evlavie este şi bogăţia ca de poveste care înconjoară icoanele din 

biserici: „Chipul Maicii Domnului are mai ales împrejurul capului o coroană de aur 

cizelată, împodobită cu diamante mari, rubine şi mărgăritare de o scumpete 

nemărginită” (Popescu 1903: 38). De altfel, descriind Catedrala Hristos Mântuitorul 

din Moscova, el se recunoaşte impresionat şi mărturiseşte că a plâns de admiraţie, ca 

şi atunci când a văzut în 1894 Domul din Milano:  

Mărturisesc sincer, deşi cu sfială, cum că posed o fire foarte impresionabilă 

faţă de tot ce este măreţ. […] impresiunea încă mi-a fost atâta de adâncă, încât 

retrăgându-mă într-un colţ mai puţin luminos şi răzimându-mi fruntea de o coloană de 

malachită, am plâns cu lacrimi (Nifon 1903: 42). 

Tot o imagine strălucitoare intenţionează să contureze şi Andrei Tudor, 

oprindu-se la aspectele economice şi culturale, însă Rusia lui este în realitate o lume 

a suferinţei generale, a lipsurilor de tot felul, a opresiunii şi a terorii, ascunse cu 

succes de ochii călătorilor străini. Asemenea delegaţii, precum cea din care face 

parte Andrei Tudor, reprezintă un alt gen de călătorie – una revelatoare, „călătoria-

hagialâc”, aşa cum o numeşte Angelo Mitchievici, având o esenţială componentă 

iniţiatică. Aceste delegaţii erau contribuţii la „cunoaşterea” Uniunii Sovietice, dar 

aveau şi o „funcţie confirmativ-iniţiatică de probare a fidelităţilor” (Mitchievici 

2011: 216). 

Obiectele din sfera religioasă, asupra cărora se oprise atenţia şi admiraţia lui 

Nifon Popescu, cel care le văzuse cu ochiul credinciosului, ca pe obiecte care fac 

parte din viaţa ruşilor şi aparţin, în acelaşi timp, întregii ortodoxii, nu pot fi complet 

ignorate, şi Andrei Tudor nici nu o face, însă nu-şi exprimă nici o atitudine, doar le 

enumeră ca pe nişte monumente, vestigii ale trecutului. Mai multă emoţie străbate 

descrierea Muzeului Lenin şi a Muzeului Revoluţiei, bogată în detalii din cele cinci 

săli consacrate perioadei staliniste, precum şi descrierea Muzeului Războiului pentru 

Apărarea Patriei. Îl impresionează mai mult „spiritualitatea patriotică” (Tudor 1948: 

88), suferinţa şi eroismul celor care au luptat împotriva nemţilor decât spiritualitatea 

ortodoxă. Atitudinea evlavioasă, „cuviincioasă” a ruşilor, pe care o admirase Nifon 

Popescu în biserici, se păstrează şi în vremea lui Andrei Tudor, sub forma tăcerii 

„cuviincioase” din muzee: 

Preste tot am putut vedea în libertate evlavia credincioşilor, atenţiunea ce dau 

slujbei bisericeşti, cum şi liniştea ce domneşte printre creştini în tot timpul Sfintei 

Liturghii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cecilia MATICIUC 

 204 

Nici o voce, nici o şoaptă şi nici o mişcare necuviincioasă locului şi 

momentului nu turbură pacea care domneşte în faţa Sfântului Altar (Popescu 1903: 9) 

Deşi sălile erau foarte populate, pretutindeni domnea o tăcere cuviincioasă, în 

care se simţea reculegerea în faţa înaltelor momente ale istoriei. Doar ghidul, indicând 

cu bagheta obiectele expuse, dădea explicaţiile necesare pentru fiecare fotografie, 

manuscris, document sau obiect expus (Tudor 1948: 21).  

Într-un timp foarte scurt, s-a produs o inversare a valorilor, o înlocuire a lui 

Dumnezeu cu omul ca obiect al veneraţiei. Atitudinea evlavioasă a rămas, dar a fost 

îndreptată spre cu totul altceva. Andrei Tudor vorbeşte tot despre o formă de 

religiozitate, al cărei obiect nu mai este Dumnezeu, ci una construită pentru „omul 

sovietic”, eliberat de „superstiţii”. Muzeul devine biserică, ghidul ia locul preotului 

şi oficiază ceremonia. „O mamă îşi ridică în braţe copilaşul” nu pentru a săruta o 

icoană, ci „ca să vadă macheta reprezentând odaia în care lucra Lenin în timpul 

revoluţiei” (Tudor 1948: 21). Evlavia poporului se îndreaptă în aceste „vremuri noi” 

spre „omul-erou”, întruchipat de Lenin. Într-o tulburătoare similitudine, „oamenii 

sovietici” întâlniţi de Andrei Tudor „aşteaptă în linişte” la mausoleul conducătorului 

mort de aproape un sfert de veac deja, aşa cum ruşii pe care îi văzuse Nifon Popescu 

asistau în linişte, răbdători, la slujba religioasă. O alăturare a finalului celor două 

scrieri discutate aici este grăitoare tot pentru această idee. Unul îndreaptă sensul 

călătoriei în direcţie religioasă, iar celălalt în direcţie opusă, nu doar laică, ci profund 

antireligioasă: 

Călătoria aceasta de 30 de zile mi-a lăsat cele mai plăcute suveniruri. Peste tot 

locul ne-a mers numai bine; nici o nemulţămire şi nici o întâmplare neplăcută nu s-a 

pus în calea noastră. Aşa merge omului tot-de-una când cheamă pe Dumnezeu  (s.n.) 

în ajutor! (Popescu 1903: 76). 

Dincolo de cifre, realitatea este mai vie, mai frumoasă, mai convingătoare pe 

vastul şantier, pe care se edifică statul socialist. În uzină, pe stradă, în metrou sau la 

teatru, întâlneşti omul (s.n.) care a înfăptuit toate acestea (Tudor 1948: 165). 

Reportajul lui Andrei Tudor este relevant, ca toate celelalte produse 

propagandistice, pentru o viziune pe care Eugen Negrici o numeşte „religie fără 

Dumnezeu”: 

Visul propagandei a fost acela de a crea un om nou, apărător fanatic al idealului 

comunist. Pentru că a avut asemenea intenţii, propaganda nu putea să nu calce pe 

urmele unei credinţe, să nu schiţeze un ritual, să nu recurgă la practici de stimulare a 

intensităţii crezului şi să nu întreţină, după o vreme, un cult al întemeietorilor 

(proroci, apostoli), al instituţiei ocrotitoare (templul, biserica), al eroilor (sfinţi şi 

martiri) etc. modelul creştin era la îndemână, dar numai în aparenţa veşmântului său 

(Negrici 2003: 23). 

Propovăduirea unei religii pe dos este făcută de un reportaj pe dos, unul care 

falsifică realitatea în loc să ofere informaţii reale şi să respecte adevărul. Nifon 

Popescu exprimase clar esenţa genului de text pe care îl scria: „cele ce spun este 

curatul adevăr” (Popescu 1903: 9). În cazul lui, infidelitatea este, eventual, una 

involuntară. În schimb, infidelitatea relatării lui Andrei Tudor este intenţionată, 

astfel încât reportajul lui să devină un mijloc de îndoctrinare ideologică. Orice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Călători români despre Rusia: o singură destinaţie şi două lumi 

 

 

 

205 

 

relatare de călătorie aduce cu sine o viziune asupra lumii. Dintre cele discutate aici, 

una e onestă, nepervertită, iar cealaltă este mincinoasă, deformantă. În centrul lumii 

reprezentate de Nifon Popescu – Rusia ţaristă – se află Dumnezeu, el este elementul 

în jurul căruia se organizează lumea. În schimb, „noua ideologie” care organizează 

Rusia sovietică nu îl recunoaşte pe Dumnezeu şi transferă „omului nou” calitatea de 

a fi atotputernic. 

Bibliografie 

Cernat 2005: Paul Cernat, Ion Manolescu, Angelo Mitchievici, Ioan Stanomir, Explorări în 

comunismul românesc, vol. II, Iaşi, Editura Polirom. 

Faifer 2006: Florin Faifer, Semnele lui Hermes. Memorialistica de călătorie (până la 1900) 

între real şi imaginar, ediţia a 2-a, prefaţă de Nicolae Mecu, Iaşi Editura Timpul 

Ivanov 2004: Leonte Ivanov, Imaginea rusului şi a Rusiei în literatura română. 1840-1948, 

Chişinău, Editura Cartier,. 

Mitchievici 2011: Angelo Mitchievici, Umbrele paradisului. Scriitori români şi francezi în 

Uniunea Sovietică, prefaţă de Vladimir Tismăneanu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Negrici 2003: Eugen Negrici, Literatura română sub comunism. Proza, Bucureşti, Editura 

Fundaţiei Pro. 

Popescu 1903: Nifon Popescu, Călătorie în Rusia, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti. 

Selejan 2007: Ana Selejan, Literatura în totalitarism, vol. I. Întemeietori şi capodopere, 

1949-1951, ediţia a 2-a, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 

Ştefănescu 2005: Alex. Ştefănescu, Istoria literaturii române contemporane 1941-2000, 

Bucureşti, Editura Maşina de Scris. 

Tudor 1948: Andrei Tudor, Moscova (Reportaj despre metropola lumii noui), Bucureşti, 

Casa Şcoalelor. 

Romanian Travelers about Russia: Two Worlds in One Destination 

Our article explores two travel stories less discussed by the significant works of the 

genre: Călătorie în Rusia by Niphon Popescu and Andrei Tudor’s Moscova (Reportaj despre 

metropola lumii noui). The decision to juxtapose these works is relevant for travel memoirs, 

a field where the historical context holds a major role, influencing the traveler’s interests, his 

attitude and manner in conveying impressions. Niphon Popescu visited Russia in 1902 while 

Andrei Tudor’s journey took place in 1946, when the territory was already recognized as 

USSR. On the one hand, Niphon Popescu, a priest, notices and admires the religious edifices 

and artifacts of a God-centered world while, on the other hand, Andrei Tudor writes a 

propagandistic text on a new utopian world populated by the new human prototype – the 

omnipotent “Soviet man”. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:27 UTC)
BDD-A14978 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

