
 

„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 2 (20), 2014, p. 107–115 

Interculturalia 

 

 

Reflexele secularizării („dezvrăjirii”) comunității actuale  

în construirea identității europene 
 

Camelia BURGHELE* 

 

 
Key-words: religion, church, sacred, identity, holy, politics 

 

 
Din punctul de vedere al istoriei culturii sau/ și al antropologiei religiilor, 

societatea modernă europeană, secularizată, industrializată și promotoare a 

democrațiilor politice, nu se mai raportează la creștinismul civilizator, așa cum o 

făcuse secole de-a rândul, ci traversează o etapă caracterizată de o re-evaluare 

majoră a relațiilor dintre Biserică și Stat, dintre Biserică și masele populare, dintre 

Biserică și individ, cu efecte notabile asupra poziționării omului muritor față de 

sistemul de idei și credințe religioase. Unii antropologi francezi sunt suficient de 

radicali pentru a postula chiar „ieșirea din religie”
1
, susținând că principala 

caracteristică a modernității este lupta de emancipare de sub tutela religiei, luptă ce 

se duce mai ales în zona politicului. Paradoxal însă, multe dintre schemele religioase 

fundamentale au fost preluate – sub formă nouă, modernă – de politică, iar această 

presupusă ieșire din religie are efecte grave asupra democrației politice. 

Originea problemelor din zona confruntării dintre religie și politică trebuie 

căutată în metoda și spiritul critic al Renașterii, care au generat o mișcare de 

emancipare ce se va confrunta în secolul al XVIII-lea cu filozofia Luminilor și va 

conduce la marile sisteme sociale ale secolului al XIX-lea, în contextul cărora se va 

construi doctrina morală modernă și noua religie a modernității, „guvernată de zeița 

Rațiune”, adică un „ideal moral făcut din credința în știință, încrederea în rațiune și 

siguranța în ceea ce privește viitorul”; mai departe, „modernitatea a celebrat 

claritatea” și „obsesia transparenței” (Maffesoli 2008: 61-76). 

Tot raționalizarea pare a fi noua bază în relația dintre stat și biserică, astfel 

încât  

biserica se încearcă a fi despărţită de viaţa ei tainică, transformându-se într-un 

instrument de moralizare a vieţii sociale, într-o anexă a mijloacelor de menţinere a 

ordinii în stat (Vulcănescu 2003: 354). 

În aceste condiții, cel mai mult au avut de suferit etica și morala creștină, 

pentru că bisericii nu i s-a mai recunoscut dreptul de a propovădui morala creștină, 

singura valabilă în societățile premoderne, ci doar dreptul de a avea o opinie, ce nu 

                                                 
* Muzeul Judeţean Zalău, România. 
1 Este titlul unei cărți foarte cunoscute semnate de Marcel Gauchet, tradusă și în limba română 

(Gauchet 2006). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Camelia BURGHELE 

 108 

trebuie neapărat să fie în concordanță cu opinia socială; altfel spus, omul modern 

vrea să decidă el însuși asupra unor aspecte de etică creștină asupra cărora decidea 

altădată exclusiv biserica și care erau transmise prin tradiția bisericii, așa cum ar fi, 

de exemplu, problema divorțului, a avortului, a prostituției, a homosexualității sau a 

sinuciderii ori eutanasiei, cărora societatea modernă le revendică legitimitatea 

morală. În aceste condiții, oamenii pot decide ei înșiși, prin vot, prin exercițiul 

democratic al puterii sociale și politice, ceea ce altădată instituia biserica, prin 

puterea sa intrinsecă, prin valoarea Sfintei Scripturi. 

Sociologul Max Weber a fost unul dintre pionierii curentului care vede în 

repoziționarea societății față de Biserică, în organizarea societății pe baze economice 

și în birocratizarea excesivă, originea unei forme de „dezvrăjire a lumii” (Weber 

1972), totul pornind de la raționalitatea omului modern, care a activat mecanismele 

sociale ale secularizării și pe cele morale ale dezvrăjirii lumii (demitologizarea, 

secularizarea și dezvrăjirea sunt într-o continuă interdeterminare); conceptul a fost 

preluat apoi și mult rafinat de Marcel Gauchet, care, practic, a rescris sociologia 

sacrului în modernitate (Gauchet 1995). 

Contextul socio-politic și cultural european al ultimelor decenii a generat o 

serie de probleme de adaptare la o comunitate globală, fără granițe, foarte ofertantă 

pentru individ la capitolul libertăți individuale și comunitare, și extrem de permisivă 

în sectorul mobilității teritoriale, dar a provocat, deopotrivă, și crize pe măsură; una 

dintre aceste probleme de ordin general fiind criza de identitate, iar urmarea acesteia 

este nevoia păstrării identității etnice, naționale sau de grup proprii, odată cu 

fundamentarea identității europene globale.  

Nevoia de identitate este urmarea firească a unei lipse de legitimare pe care 

omul comunității europene contemporane o simte, fie în contextul formării Uniunii 

Europene, fie în afara ei, dar trăind în marea comunitate europeană și, mai apoi, 

globală. Uniformizarea culturală, economică, financiară etc. conduce la o pierdere 

masivă a identității – una dintre sursele acelei stări de alienare despre care vorbeam 

anterior. Urmarea este nevoia recuperării acestei identități, fapt ce se poate realiza 

cel mai facil prin recunoașterea și susținerea rădăcinilor, a apartenenței la o religie, a 

unei istorii comune, a unui set de tradiții, obiceiuri, cutume, folclor. Apartenența 

religioasă devine astfel o miză imensă în Uniunea Europeană, unde indivizii – 

europeni, desigur, cu toții, dar de proveniențe naționale diferite – vor să se raporteze 

la religia lor națională sau de grup și vor ca acest lucru să fie recunoscut oficial, ca o 

piedică în calea uniformizării excesive.  

Extrem de interesante sunt, din perspectiva raportării la religie, și asumarea 

acesteia ca reper identitar, discuțiile pe marginea Constituției Uniunii Europene, 

document aflat încă în lucru, în stare de proiect, datorită neratificării sale de două 

state europene membre (Olanda și Franța). Se pornește de la premisa că 

secularizarea nu este un proces ireversibil în Europa și că politica și religia nu sunt 

complet separate: într-un proces de dezvoltare continuă, după disoluția conceptelor 

de stat, revoluție și marxism, statele europene simt nevoia unor repere valide, iar 

unul dintre ele poate fi religia.  

Societatea europeană a zilelor noastre este foarte preocupată de rolul fondului 

creștin sau de locul religiei în construcția noii Europe, de raportul dintre Biserică și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Reflexele secularizării („dezvrăjirii”) comunității actuale în construirea identităţii europene 

 

 

 

109 

 

stat, de necesitatea dialogului între Biserică și comunitatea modernă sau de misiunea 

laicilor în Biserică și în societatea civilă. 

În acest moment, ca urmare a lipsei unor trimiteri directe la creștinism și la 

originea creștină a culturii și societății europene, se solicită introducerea unor 

referințe clare ale religiei în Constituția europeană, ca „moștenire comună” 

europeană, mai ales că articolul 10 al Cartei Europene a Drepturilor Fundamentale 

nu este suficient de explicit în ceea ce privește raportul dintre stat și biserică în 

spațiul UE. Pe de altă parte, alte voci susțin că astfel de referințe nu sunt necesare 

Constituției, deoarece această Constituție comună nu este doar a creștinilor, ci a 

tuturor cetățenilor europeni, practicanți religioși sau atei. 

În forma ei actuală, Constituția europeană prevede câteva principii extrem de 

elastice (unii critici le numesc chiar „vagi”) referitoare la subiectul raportării 

cetățeanului european la credință: astfel, sunt prevăzute libertatea religioasă și 

autonomia comunităților religioase, în sensul că UE recunoaște identitatea fiecărei 

biserici în parte (sau așa lasă să se înțeleagă), cu contribuția fiecărei biserici 

naționale la viața națiunii proprii și a Europei, deși nicăieri nu se specifică faptul că 

toate religiile se bucură de un tratament egal; UE recunoaște și acceptă dialogul cu 

toate comunitățile religioase ale Europei, la fel și cu organizațiile nonconfesionale 

și, poate cel mai important lucru, Constituția UE nu impune un model standard de 

organizare a bisericilor sau de raportare a instituțiilor europene la bisericile 

individuale, naționale, ci lasă la latitudinea legislațiilor naționale conturarea cadrului 

juridic de organizare și funcționare a bisericilor și asociațiilor religioase. Concret, 

articolul II.21 prevede nediscriminarea religioasă iar articolul II.22 acceptă 

diversitatea religioasă. 

Statutul organizațiilor religioase și poziția statului față de biserică diferă de la 

un stat european la altul, dar nu în cadre prea largi. Diferențele țin de recunoaşterea 

organizaţiilor religioase, divizarea legală pe categorii a diverselor entităţi religioase, 

modul de finanţare a organizaţiilor religioase de stat, educaţia religioasă în şcolile 

publice şi şcolile instituite de organizaţiile religioase, impozitarea organizaţiilor 

religioase sau modul de retrocedare a bunurilor confiscate în timpul regimurilor 

comuniste
2
. 

În România, toate aceste aspecte sunt reglementate prin legea nr. 489/ 2006 

privind libertatea religioasă şi regimul general al cultelor, potrivit căreia structurile 

religioase cu personalitate juridică sunt cultele şi asociaţiile religioase, iar structurile 

fără personalitate juridică sunt grupările religioase. Recunoaşterea statutelor şi a 

codurilor canonice se acordă în măsura în care acestea nu aduc atingere, prin 

                                                 
2 Libertatea de conștiință, gândire și religie – actualitate și perspective de reglementare, Chișinău, 

2011 prezintă o foarte utilă trecere în revistă a locului legal al bisericii în economia fiecărui stat 

european 

(http://www.google.ro/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&ved=0CCAQFjAA&url=http

%3A%2F%2Fwww.justice.gov.md%2Ffile%2FDirectia%2520organizatii%2520necomerciale%2520%

2FStudiul%2520Libertatea%2520de%2520con%25C5%259Ftiin%25C5%25A3%25C4%2583%2C%2

520g%25C3%25AEndire%2520%25C5%259Fi%2520religie%2520-

%2520actualitate%2520%25C5%259Fi%2520perspective%2520de%2520reglementare.doc&ei=2FseV

aalEIL2OvepgMAF&usg=AFQjCNG32SOEDjj1Oc_LwW98Lki2a1DIVQ&bvm=bv.89947451,d.ZW

U). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Camelia BURGHELE 

 110 

conţinutul lor, securităţii publice, ordinii, sănătăţii şi moralei publice sau drepturilor 

şi libertăţilor fundamentale ale omului. 

Dar, în vreme ce multe dintre statele europene au o poziție istoric 

fundamentată față de religie (de exemplu, regina Angliei se află în fruntea Bisericii 

Anglicane, pe monezile euro olandeze scrie Dumnezeu să fie cu noi, iar Curtea 

Europeană a Drepturilor Omului a acceptat menținerea crucifixelor pe pereții 

școlilor italiene din sistemul public), în România au fost susținute, în ultimii ani, 

ample discuții pe teme conexe, cum ar fi predarea religiei în școli. Într-o luare de 

poziție oficială, Patriarhia Română susținea, la începutul anului 2013, că predarea 

religiei ca disciplină școlară nu contravine nici Constituției României, nici legislației 

europene. Citând decizii ale CEDO din 2007, Patriarhia Ortodoxă pornește de la 

constatarea că orele de religie sunt obligatorii în 25 de state din 46 de ţări ale 

Europei, în Franţa, Albania şi Macedonia materia nu este predată în şcolile publice, 

iar în restul este facultativă sau opţională. De asemenea, CEDO nu a considerat o 

problemă caracterul obligatoriu al orei de religie, constatând faptul că, „în Europa, 

învăţământul religios este profund legat de învăţământul secular”. Doar două 

condiţii se cer respectate de statele care prevăd caracterul obligatoriu al orei de 

religie: elevul să poată obţine o scutire de participare, în situaţia în care respectivul 

învăţământ are un caracter confesional accentuat, iar scutirea de a participa să nu 

implice obligaţia de a motiva în vreun fel solicitarea respectivă. Patriarhia Română a 

precizat că cele două condiţii sunt pe deplin respectate în România, fiind prevăzute 

în Constituţie şi în Legea Educaţiei Naţionale nr. 1/2011, care arată, la articolul 18, 

că  

religia are caracter obligatoriu în oferta curriculară a şcolii, dar opţiunea pentru 

frecventarea acestei discipline aparţine elevului major, respectiv părinţilor sau 

tutorilor legali instituiţi pentru elevii minori. 

În plus, Patriarhia Ortodoxă aduce în sprijinul doleanțelor sale de a se păstra 

religia ca materie cu predare în școli un studiu al Institutului de Ştiinţe ale Educaţiei, 

care arată că pentru 85 la sută dintre tinerii din România credinţa religioasă 

constituie o valoare fundamentală, cu o importanţă decisivă în viaţa proprie, 

sugerându-se astfel că  

România, prin tradiţia şi istoria ei europeană, se numără printre statele care 

asigură libertatea învăţământului religios, datorită contribuţiei educaţiei religioase la 

formarea şi educarea tinerei generaţii în spiritul valorilor autentice […]. Atât legislaţia 

română, cât şi practica europeană sunt în favoarea menţinerii orei de religie în şcolile 

publice
3
. 

O altă serie de discuții a fost generată de recentul proces de revizuire a 

Constituției: conducătorii preoților români au avut luări de poziție în ceea ce privește 

„menționarea lui Dumnezeu” în Constituție. S-au propus diferite variante, care să 

ocolească sintagma de „stat laic”, ce să fie înlocuită cu cea de „stat cu tradiție 

creștină răsăriteană”; o poziție categorică a luat mitropolitul Ardealului, Laurențiu 

Streza, care a solicitat menționarea lui Dumnezeu în Constituție, iar mitropolitul 

Teofan și sinodul Mitropoliei Moldovei și Bucovinei au solicitat chiar revizuirea 

                                                 
3 http://basilica.ro/stiri/bora-de-religie-este-o-component-a-nvmntului-public-europeanb_4125.html. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Reflexele secularizării („dezvrăjirii”) comunității actuale în construirea identităţii europene 

 

 

 

111 

 

Constituției în termeni creștini, cu referiri clare la „numele lui Dumnezeu” și 

importanța tradiției creștine a poporului român. 

La rândul său, Biserica Greco-Catolică cere să fie și ea menţionată în 

Constituţie, la articolul privind rolul Bisericii Ortodoxe şi al Casei Regale „în 

constituirea şi modernizarea statului român”, solicitând totodată ca libertatea 

religioasă să fie definită „urmând exemplul Convenţiei Europene a Drepturilor 

Omului”. Se pornește de la observația că textul Constituţiei din 2003 nu defineşte în 

termeni pozitivi ce este libertatea de conştiinţă sau religie, ceea ce face aceşti 

termeni neclari, suprapunându-se următoarea sintagmă:  

Statul garantează dreptul la libertate de gândire, de conştiinţă şi de religie; 

acest drept include libertatea de a-şi schimba religia sau convingerile, precum şi 

libertatea de a-şi manifesta religia sau convingerea în mod individual sau colectiv, în 

public sau în particular, prin cult, învăţământ, practici şi îndeplinirea ritualurilor. 

Pe de altă parte, o serie de organizații neguvernamentale și mulți dintre 

politicienii români preferă ca la articolul 1 al Constituției să se prevadă faptul că 

România este un stat laic, mai ales că organizarea statului român este cea a unui stat 

laic (deci nu ateu). Notăm o analiză a oportunității unor astfel de modiificări în 

actuala constituție
4
, ale cărei concluzii ar fi că o precizare expresă a contribuțiilor 

Bisericii Ortodoxe ar însemna implicit că se neagă contribuţia ateilor sau a 

liber-cugetătorilor și ar conduce la frustrări inutile, iar relaţia dintre stat şi religie 

poate exista şi fără a fi nominalizată în Constituţie; astfel de note ar știrbi principiile 

de echidistanță atât de necesare în climatul și așa destul de tensionat al pluralismului 

religios; în fine, se recomandă trecerea acestor observații doar în „Preambulul” 

Constituției, nu în articolele ei de fond (Constituția românească nu are un astfel de 

preambul, cum au constituțiile altor state). 

Un posibil contraexemplu oferă Constituția Maghiară, în vigoare de la 1 

ianuarie 2012 care, potrivit juriștilor și constituționaliștilor europeni, transformă 

statul ungar într-un stat teocratic, similar Vaticanului sau Iranului, prin câteva dintre 

prevederile sale de început:  

Dumnezeu să-i binecuvânteze pe unguri! […] Noi, membrii naţiunii ungare, 

[…] suntem mândri că regele nostru Ştefan cel Sfânt a făurit Statul Ungar pe principii 

solide şi a inclus ţara noastră în Europa Creştină, acum o mie de ani. […] 

Recunoaştem rolul Creştinismului în conservarea fiinţei noastre naţionale şi preţuim 

tradiţiile religioase ale ţării noastre.  

Ca urmare, a fost schimbată și legea cultelor, ducând la câteva restricții 

exagerate față de libertatea religioasă: sunt recunoscute doar 14 religii, iar 300 de 

denominări sunt nerecunoscute legal (o serie de ordine catolice, toate versiunile de 

islamism, unii neoprotestanți: iehoviștii, adventiștii etc.), cu toate consecințele 

juridice care pornesc de aici. 

                                                 
4 Despre rolul dat de alte state europene lui Dumnezeu în Constituţie se vorbește în „România 

liberă” din 20 iunie 2013, 

(http://www.romanialibera.ro/exclusiv-rl/dezbateri/ce-rol-i-au-dat-lui-dumnezeu-in-constitutie-alte-

state-europene-305380.html). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Camelia BURGHELE 

 112 

Articolul 5 din Recomandarea Adunării Parlamentare a Consiliului Europei, 

nr. 1396 din 27 ianuarie 1999, arată că: 

Democraţia şi religia nu sunt incompatibile, din contră. Democraţia oferă cel 

mai bun cadru libertăţii de conştiinţă, exercitarea credinţei şi a pluralismului religios. 

Din partea sa, religia, datorită angajamentelor sale morale şi etice, valorilor pe care le 

apără, spiritului său critic şi expresiei culturale poate fi un partener viabil a societăţii 

democratice. 

Totuși, din faptul că viitoarea Constiuție europeană nu conține referiri directe 

la creștinism sau la valorile creștine se deduce că, pentru spațiul european, religia nu 

are o foarte mare valoare identitară.  

Referirile la creștinism sunt destul de vagi: în preambulul Constituţiei se face 

o referire la  

moştenirea culturală, religioasă şi umanistă a Europei, ale căror valori, prezente şi 

astăzi în patrimoniul său, au ancorat în viaţa societăţii rolul central al omului şi 

drepturile sale inviolabile şi inalienabile. 

În anul 2000, în timpul elaborării „Cărţii drepturilor fundamentale ale Uniunii 

Europene”, a fost evitată o referinţă precisă la creştinism, iar formula actuală a 

Constituției europene (draftul acesteia) nu prevede clar nici referiri la „moștenirea 

creștină”, dar nici la „natura seculară a Europei”. 

Bisericile creştine din Europa au contestat proiectul constituţional european, 

dar mulți șefi de state au susținut politica „statului laic”. O rapidă trecere în revistă a 

Constituțiilor europene și nord-americane arată că unele state au preferat să facă 

referiri clare la Dumnezeu (constituția irlandeză – stat majoritar romano-catolic - 

începe cu mulțumiri adresate Domnului Dumnezeu și Preasfintei Treimi; constituția 

grecească – stat majoritar ortodox - face trimiteri la Sfânta Deoființă și Nedespărțită 

Treime. Constituția germană – stat luteran și romano-catolic – vorbește despre 

responsabilitatea poporului în fața lui Dumnezeu; constituția poloneză amintește 

credința în Dumnezeu și moștenirea creștină a poporului polonez; constituția 

norvegiană crede că baza valorilor poporului este moștenirea creștină; constituția 

engleză blamează pe cei care adresează cuvinte blasfemiatoare creștinismului; 

constituțiile din Canada și Liechtenstein fac trimiteri la Dumnezeu), în timp ce alte 

state au preferat să nu clarifice explicit problema. Conform unui sondaj recent 

comandat de Huffington Post, 32% din americani ar fi de acord cu un amendament 

la Constituție care să declare creștinismul ca religie oficială de stat în SUA (!). 

Concluzia este aceea că dacă în viitoarea Constituție a României s-ar face 

referiri la credință, creștinism, moștenire creștină sau Dumnezeu, nu ar fi o excepție 

și nici nu s-ar contrazice orientarea constituțională a statelor europene. De altfel, și 

în România, potrivit Constituției actuale, la depunerea jurământului, după validarea 

alegerii sale, în faţa Camerei Deputaţilor şi a Senatului, preşedintele României 

rosteşte, în final, textul: „Aşa să-mi ajute Dumnezeu!” (articolul 82, aliniatul 2 din 

Constituția României). În fine, Constituţia este o sumă a acelor elemente care 

definesc identitatea unei naţiuni, iar prin menţionarea numelui lui Dumnezeu şi a 

tradiţiei creştine nu s-ar produce decât o firească şi necesară completare a celorlalte 

elemente identitare care se regăsesc în alte documente sau simboluri definitorii 

pentru statul român. Astfel, în stema României se regăseşte crucea, iar în imnul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Reflexele secularizării („dezvrăjirii”) comunității actuale în construirea identităţii europene 

 

 

 

113 

 

naţional apare versul: „Preoţi cu crucea-n frunte! căci oastea e creştină” (după cum 

se arată într-o petiție on-line pentru modificarea Constituției)
5
. 

Trimiterile la religie ar putea conferi cetățenilor europeni capacitatea de a 

opera cu simboluri comune, cu bunuri intangibile general acceptate sau, mai pe 

scurt: „contactul cu o transcendenţă care închide istoria, deschizând simultan 

perspectiva eshatologică a unui «după» integrator” (Baconsky 2007: 15). 

Extrem de interesante sunt dezbaterile unor lideri politici pe marginea 

identității religioase a Europei, cu apel la religiile creștine, dar și pozițiile dese ale 

bisericii catolice în construirea unei identități europene clare. Acțiunile Comisiei 

Europene, mai ales în coordonarea președinților Jacques Santer (1995 – 1999) și 

Romano Prodi (1999 – 2004), au generat un program european amplu de discuții cu 

liderii religioși, mai ales catolici și protestanți. Astfel, Romano Prodi lansează în 

2003 programul „Dimensiunea culturală și spirituală a Europei”, iar în anul 2000 se 

lansează „Manifestul pentru o conștiință europeană”. În 2002 are loc chiar o 

Convenția Europeană Creștină, la Barcelona. 

Discuțiile se poartă, instituțional, la nivel european, pe tema gradului de 

participare al Bisericii (ca instituție națională, dar și a ideii de biserică în sens 

general) la consolidarea unei Europe unite. În anul 2003, Papa Ioan Paul al II-lea a 

semnat o rezoluție prin care solicita oficialilor europeni ca viitoarea Constituție 

europeană să facă trimiteri clare la moștenirea creștină a Europei, ca reprezentând 

elementul ce conferă identitate culturală europeană, continentul fiind, în final, 

rezultatul a două milenii de creștinism. Această propunere nu se regăsește în 

proiectul contituțional din 2003, poate și datorită opoziției inițiate de musulmani și 

de evrei. Opinia Papei Ioan Paul al II-lea a fost preluată de Papa Benedict al 

XVI-lea, care a luat și el în discuție pericolul secularizării excesive a bisericii și 

societății europene și a vorbit despre originea creștină a Europei (de exemplu într-o 

slujbă publică din Germania, în anul 2012). Tot la începutul anului 2012, în 5 mai, 

discuția a fost reluată cu preşedintele Comisiei Europene, José Manuel Barroso (el 

însuși catolic portughez), care a declarat, la Radio Vatican, după această discuție, că  

mulţi dintre părinţii fondatori ai Europei au fost catolici, şi, astăzi, în ciuda faptul că 

instituţiile sunt seculare, avem datoria să recunoaştem contribuţia pe care creştinismul 

a avut-o mereu la ideea europeană.  

Mai recent, la mijlocul lunii iunie 2013, noul papă, Papa Francisc, a avut și el o 
întâlnire cu preşedintele Comisiei Europene, Jose Manuel Durao Barroso, cu care a 
dezbătut criza economică, dar, potrivit unui comunicat de presă emis de Vatican, au 
luat în discuție și „contribuţia pozitivă pe care Biserica Catolică o poate oferi în 
actuala conjunctură a bunăstării materiale şi spirituale a Europei”. Papa şi Barroso au 
pledat, de asemenea, pentru promovarea drepturilor omului, mai ales în materie de 
„libertate religioasă şi apărare a minorităţilor creştine din lume”. Poziția papilor 
catolici și militantismul susținut al acestora pentru includerea bisericii catolice ca 
element identitar al construcției continentului european, o piatră de temelie a identității 
europene, sunt deja cunoscute. De exemplu, în 2011, Zilele Mondiale ale Tineretului, 
organizate de Biserica Romano-Catolică, au adunat la Madrid peste 1 milion de tineri 

                                                 
5 http://www.petitieonline.ro/petitie/propuneri_de_modificare_constitutie_2013-p14331143.html. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Camelia BURGHELE 

 114 

din 193 de ţări, iar numărul acestora s-a dublat cu ocazia evenimentului central – 
messa duminicală prezidată de Papa Benedict al XVI-lea. Papa Ioan Paul al II-lea, 
inițiatorul acestei manifestări ca urmare a declarării de către ONU a anului 1985 ca 
„An Mondial al Tineretului”, a dorit o coagulare a lumii catolice în jurul unui eveniment 
care să contribuie la menţinerea şi dezvoltarea unei identităţi comune transnaţionale 
europene, cu recunoașterea contribuției esențiale a catolicilor la definirea identitară. 

Apoi, în 25 aprilie 2013 a avut loc, în Parlamentul European, o dezbatere cu 
privire la libertatea religioasă. Cu această ocazie s-a aflat că UE pregăteşte directive 
pentru diplomaţii europeni din străinătate, însărcinându-i să promoveze laicitatea 
dincolo de limitele continentului. S-a discutat și 

despre dreptul de a-şi schimba religia sau de a nu fi credincios. În unele ţări, ateii sunt 

excluşi, dar libertatea de cult şi de credinţe religioase înseamnă de asemenea dreptul 

de a nu fi credincios dar și despre valoarea identitară a creștinismului european. 

În fine, se discută mult despre raportul dintre laicitate și credință cu ocazia 
afișării însemnelor religioase în școli și instituții de stat, dar și de raportul, la modul 
general, dintre public și privat în ceea ce privește raportarea la religie, cu acreditarea 
ideii că, în cele din urmă, religia poate fi luată ca un hobby… Apoi, multe discuții se 
poartă la nivelul statelor UE pornind de la exemplul oarecum tragic al Olandei, unde 
zeci de biserici se închid și se transformă în biblioteci sau teatre, iar obiectele de cult 
sunt încărcate în camioane și trimise în alte țări ale Europei sau Asiei. Fenomenul 
este cauzat de scăderea dramatică a numărului de credincioși din ultimele decenii și 
migrarea populației către orașele laice; analiza făcută de specialiștii olandezi este 
relevantă pentru generalizarea fenomenului: 

în 1900, două treimi dintre catolici locuiau în Europa, dar în prezent lucrurile s-au 

schimbat şi aproape 70% din catolici trăiesc în America Latină, Africa şi Asia. Din 

1970 până în 2008, 205 biserici catolice din Olanda au fost demolate, iar 148 a fost 

transformate în centre de sănătate, restaurante, librării sau apartamente. În Olanda, 

prezenţa în biserica catolică era cea mai ridicată din Europa, de peste 90%. Acum este 

mai mică de 10%. 

Observăm, în final, că discuțiile pe marginea ideii de credință, biserică și 
religie nu au cunoscut niciodată o efervescență atât de mare ca în deceniile din urmă. 
Se discută mult despre rolul religiei / religiilor în noua construcție europeană, iar 
pledoariile pentru o cultură și o spiritualitate comună a Europei, generate de trecutul 
său comun, creștin, par a ocupa tot mai mult spațiul public de dezbatere. Nimeni nu 
neagă lungul și uneori abruptul proces de dezvrăjire a lumii dar, ca orice drum, pare 
a avea chiar și acesta perioadele sale de criză. Iar o criză a dezvrăjirii înseamnă 
apariția de mici insule de religiozitate cu mare impact în redefinirea conștiinței 
umane. Religiozitatea dintotdeauna a omului se arată acum celor care vor să o disece 
ca o spirală cu maxime și minime, dar ca o caracteristică perenă a umanului, iar 
succesul în construcția actuală a unei Europe Unite sugerează că proiectul politic nu 
va avea niciodată stabilitate fără un dialog atent cu religiile. 

De altfel, toate prefacerile pe care, din secolul XVII și până în secolul XXI, 
le-a suportat relația dintre religie și societate conduc, se pare, către o „secularizare 
amiabilă”

6
, în care „chestiunea religioasă” este mult discutată și disputată, dar are o 

                                                 
6 Sintagma îi aparține lui Rene Remond (2003). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Reflexele secularizării („dezvrăjirii”) comunității actuale în construirea identităţii europene 

 

 

 

115 

 

finalitate pozitivă fie și numai pentru că este, probabil, cea mai complexă dintre 
toate tehnicile care pot descrie societatea actuală. 

Interiorizarea, dar mai ales exteriorizarea sentimentului religios, acoperă o 

paletă extrem de largă de manifestări, mergând de la libertatea religioasă 

necondiționată până la cele mai aprige forme de fundamentalism religios; pe de altă 

parte, efecte ale „dezvrăjirii” lumii se pot vedea pretutindeni în societatea modernă, 

așa cum au ieșit acestea la iveală cu ocazia discuțiilor tot mai mediatizate despre 

identitatea europeană și construcțiile religioase adiacente acesteia. Până la urmă, se 

poate vorbi despre dezvrăjirea lumii sub mai multe aspecte: dezvrăjirea naturii, 

dezvrăjirea politicii și dezvrăjirea valorilor, așa cum credeau antropologii începutului 

de secol, deși tot mai mulți teoreticieni cred că asistăm, concomitent, la o re-vrăjire a 

lumii, vizibilă cel puțin în compartimentul naturii, dar și în cel al culturii. Pentru 

Michel Maffesoli, de exemplu, postmodernitatea înseamnă re-vrăjirea lumii: o nouă 

cultură și un nou concept de „social”, ajustat la natură, alături de o reîntoarcere la viața 

tribală, la arhaic, la tribal, sunt noile tendințe ale societății postmoderne, în care toate 

excesele raționalității par a fi lăsate în urmă pentru „vechile forme ale unui mod de a fi 

împreună care se înnoiește” (Maffesoli 2008: 61–76). 

Altfel spus, dorind cu orice chip modernitatea, omul se simte tentat să renunțe 

la religie pentru o și mai mare libertate: demersul se dovedește însă a fi unul 

iluzoriu, iar omul contemporan pare să înțeleagă că, sub o formă sau alta, Dumnezeu 

nu va muri niciodată.  

Bibliografie 

Baconsky 2007: Teodor Baconsky, Pentru un creştinism al noii Europe, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 

Gauchet 1995: Marcel Gauchet, Dezvrăjirea lumii. O istorie politică a religiei, București, 

Editura Științifică. 

Gauchet 2006: Marcel Gauchet, Ieșirea din religie, București, Editura Humanitas. 

Maffesoli 2008: Michel Maffesoli, Revrăjirea lumii. O etică pentru timpurile noastre, 

București, Editura Institutul European. 

Remond 2003: Rene Remond, Religie și societate în Europa, Iași, Editura Polirom. 

Vulcănescu 2003: Mircea Vulcănescu, De la Nae Ionescu la „Criterion”, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 

Weber 1972: Max Weber, Economie și societate, București, Editura Politică. 

Echoes of Present Day Communities Disenchantment  

within the Construction of a European Identity 

The present European Society is very concerned about the role of Christian fund or 

the place of religion within the construction of new Europe, but the relationship between 

Church and state, the need of the dialogue between Church and modern community or the 

people’s mission in Church and in the civil society. 

From the perspective of religion and its assumption as an identity, the discussions on 

a EU Constitution or the opinions of various European leaders with regard to the way in 

which united Europa needs to relate to each of the European religions, but also to atheists, 

are quite interesting. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:42 UTC)
BDD-A14969 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

