
280

Bibliographie
Claude, Jean, André Gide et le théâtre, tome I, Gallimard, Paris, 1992
Claude, Jean, « Ecriture théâtrale et écriture de soi » in Masson, Pierre, Claude, Jean, BAAG éd.,
André Gide et l’écriture de soi, Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 2002
Delay, Jean, La Jeunesse d’André Gide, Gallimard, Paris, 1957
Gide, André, L’évolution du théâtre in Œuvres complètes, Paris, NRF Gallimard, 1933a
Gide, André, Journal Vingt et unième cahier in Œuvres complètes, NRF Gallimard, Paris, 1933b
Gide, André, L’Immoraliste in Œuvres complètes IV, NRF Gallimard, Paris, 1933c
Gide, André, Si le grain ne meurt in Œuvres complètes, Paris, NRF, 1933d
Gide, André, Lettre à Angèle I in Prétextes. Réflexions sur quelques points de littérature et de
morale, Paris, Mercure de France MCMXIX
Gouhier, Henri, L’essence du théâtre, Plon, Paris, 1943
Heyd, Richard, « André Gide dramaturge » in Revue de Belles Lettres, Genève, no. 6/1952
Moutote, Daniel, Le Journal de Gide et les problèmes du moi, Slatkine, Paris, 1998
Pillement, Georges, Anthologie du théâtre contemporain, tome III Le Théâtre des romanciers et
des poètes, Bélier, Paris, 1945-1948
Sheridan, Alan, André Gide : A Life in the Present, Harvard University Press, 1999

IDENTITÉ ET ALTÉRITÉ DANS L’ŒUVRE
D’ISMAIL KADARÉ

Mark MARKU

Abstract : Identity and alterity are among the main issues in the work of the Albanian
writer Ismail Kadare. The problem of identity and alterity is mostly dominant in the novels based
on historical events from the period of the Ottoman Empire: “The Siege”, “The Palace of
dreams”, “The corner of shame” etc.

In the works of Ismail Kadare, of special interest is the way the relationships of the
Albanians with the others are seen: the foreigners. What is different in his work is the fact that he
doesn’t portray in a negative way the others, more specifically the ottoman invaders. In the same
way he doesn’t portray in a positive way the Albanians.

Kadare tries to create the Albanian identity of the pre-ottoman period through the
“eyes of the foreigners”. According to Kadare the Albanian Identity that existed before the
Ottoman Invasion, was transformed radically because of the 5 centuries of the Ottoman
Occupation.

By confronting the Albanians with the others, Kadare tries to highlight the difference
that existed between the Albanian and the Ottoman Identity when they first faced each-other.

For this reason, the works of Kadare can be considered as a decolonization approach
or as an attempt to de-Ottomanisation of the Albanian mentality. This is at the same time an

 Université de Tirana, Département du Journalisme et de la Communication

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



281

attempt to bring back the Albanian Culture and Society to the European culture and the western
civilization.

Keywords: identity, alterity, decolonization.

I.  Le rapport identité-altérité un sujet permanent des œuvres de Kadaré

Les questions d’identité et d’altérité sont des questions clés dans l’œuvre
d’Ismail Kadaré, mais elles sont plus pertinentes dans les nouvelles au sujet historique
notamment dans celles qui ont trait à l’Empire ottoman. Il y a dans ces œuvres une
tension qui surgit de l’affrontement des Albanais défendant leur identité et les
envahisseurs venus de l’Asie. D’après Kadaré, lorsque cet affrontement est advenu, les
Albanais représentaient   une culture et des caractéristiques semblables à tous les pays
de l’Europe.

Les envahisseurs ottomans, se sont démenés pour faire disparaïtre l’identité
albanaise et européenne. Le coup le plus dur contre cette identité fut la conversion
massive de la  population chrétienne (catholiques et orthodoxes) à l’Islam. Ce long
processus qui a duré  plus de cinq siècles et qui a converti presque 60%  des Albanais  à
la religion islamique a eu  aussi une très grande influence sur la culture, la mentalité et
la constitution spirituelle des Albanais. Les personnages de Kadaré,  traduisant la dualité
et le conflit  qui naissent de cette crise identitaire, en sont l’exemple le  plus pertinent.

La présente communication  vise à cerner  la thématique des romans de Kadaré
qui abordent cette relation identité - altérité. Pour ce faire, j’ai adopté une approche
interdisciplinaire qui s’appuie sur les théories de la communication interculturelle, les
études littéraires imagologiques et également sur les études postcoloniales de la
littérature comparée.

Comme je viens de souligner ci-dessus, la question identitaire est un sujet
fondamental des œuvres de Kadaré. C’est peut-être la raison pour laquelle son œuvre
traverse des siècles et s’étend de l’Antiquité  jusqu’à nos  jours: elle  suit les traces de
cette identité albanaise  lors de son  évolution historique traduite en:

a. temps  mythique
b. temps historique
c. contemporanéité
Le critique anglais Julian Evans, compte tenu de cette vaste étendue temporelle

de l’œuvre kadaréenne, écrit: “Sa voix est unique, il ne ressemble en rien à celui que
nous appelons un écrivain contemporain et pourtant il a toujours réagi face à son temps.
Lisant Kadaré on a l’impression de voir  la pendule de l’horloge des siècles de l’histoire
balkanique, le passé et le futur de l’Europe qui va tantôt en avance et tantôt en arrière”35.

Vu l’ampleur de son œuvre, je me suis centré sur un cycle d’ouvrages qui
renvoient au temps historique, à savoir la période de l’occupation ottomane tels: Les
tambours de la pluie, Le Palais des rêves, La Commission des fêtes, Le porte-malheur,
La niche de la honte, Le Firman aveugle, Les Adieux du mal et aussi l’essai La
Discorde (l’Albanie face à elle-même)

Chacun de ces romans représente une phase de cet affrontement albanais –turc,
un affrontement identitaire qui passe par diverses étapes avant d’aboutir à l’expérience

35. Evans Julian, His Voice is Unique, The Guardian, London, 3 June 2005.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



282

de la différence ou plutôt de l’acceptation de la différence: « refus, protection, gommage,
acceptation,  adaptation, intégration »36.
  Lorsque l’identité albanaise était toute prête à disparaitre, voire au moment de
l’intégration, un  mouvement culturel et politique appelée la Renaissance albanaise, se
fait jour, et c’est notamment  ce mouvement qui allait  renvoyer les albanais à la
première phase, donc, à la résistance.

Le roman Les tambours de la pluie est le roman qui réunit les deux premières
phases: celle du refus et de la protection, la nouvelle Le porte-malheur (parue plus tard
sous le titre La caravane des férédjés) rappelle la phase de l’acceptation, alors que les
romans Le firman aveugle, Le palais des rêves, La Commission des fêtes et La niche de
la honte évoquent la phase de l’acceptation, de l’adaptation et de l’intégration. Si la
thématique de ces  romans correspond à ces phases, les personnages incarnent le drame
qui survient à cause de cette longue occupation. Dans tous ces romans, les personnages
portent une tension  interne, un drame témoignant qu’une telle dynamique  allant du
refus à la soumission, est vraiment complexe. Or, elle n’arrive jamais à se produire
entièrement chez l’homme albanais; tantôt le conscient et l’inconscient la refusent,
tantôt le conscient l’accepte mais l’inconscient la refuse, mais il arrive aussi que le
conscient la refuse alors que l’inconscient l’accepte.

Kadaré a analysé cette “conversion” spécialement dans son essai La Discorde
(l’Albanie face à elle- même). Vu que cette œuvre est un essai, il y parle d’une façon
claire et directe commentant les trois comportements de l’individu albanais à l’égard de
la conversion qui suit la première phase,  celle de la résistance. Selon lui, il en résulte la
classification suivante :

1. des individus qui n’acceptent pas de  conclure  un pacte  avec
l’envahisseur ottoman, conservant la croix et l’albanicité

2. des individus qui rejettent la croix pour des privilèges et des titres (selon
nous, plutôt pour la survie), mais conservent  toutefois la nationalité
albanaise

3. des individus qui rejettent à la fois et la croix et la nationalité  en échange
de titres et de privilèges.

Dans ses œuvres de fiction Kadaré ne fait pas une telle classification, il
n’explique non plus la vie de ses personnages, il raconte tout simplement leur drame.
Ceux qui vivent ce drame ou plutôt ce déchirement ce sont les Albanais qui pour des
privilèges et des titres nobiliaires rejettent  la croix mais garde leur nationalité. Ce sont
ces Albanais qui souffrent davantage  et qui peuplent les fictions  que Kadaré consacre à
ce sujet.

II. L’autre comme un miroir de soi-même

A mon avis, il serait intéressant de  considérer, dans l’œuvre kadaréenne,
comment  l’autre se présente en tant qu’un miroir de soi-même. L’expérience du rapport
avec l’autre  s’intègre dans une perspective subjective qui est à la fois culturelle. Des
trois dimensions possibles de la connaissance de l’autre  notamment celles  cognitive,
affective et comportementale, l’auteur est centré sur ces deux dernières soit celles
affective et comportementale. Ce qui intéresse vraiment Kadaré ce n’est pas l’autre mais
plutôt sa propre relation avec l’autre.

36. Castiglioni, I. La communicazione interculturale : competenze e pratiche, Carocci editore,
Roma, 2008, p. 14.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



283

 Ainsi, au lieu de décrire l’autre préfère-t-il se décrire lui-même au travers
l’autre. Pour si paradoxal que cela puisse paraitre, même dans des romans au sujet
historique où les personnages sont facilement identifiables et plutôt des personnes
réelles, l’auteur ne peint pas un portrait négatif de l’autre, même pas du personnage
central comme, par exemple, le commandant en chef des armées turques, Tursun Pacha
du roman Les  tambours de la pluie. La seule description des envahisseurs ottomans
dans ce roman est celui qui vient d’un chroniqueur et combattant albanais  qui n’est
autre qu’un assiégé: “A nos pieds nous avions l’Asie avec tout son esprit mystique et sa
barbarie. Nous contemplions cette mer sombre en nous disant que c’était leur monde,
leur conception de l’existence, qu’ils voulaient nous imposer en même temps que les
chaînes de l’esclavage”37

Or, dans un roman comme Les tambours de la pluie  qui renvoie sans
équivoque à la première phase, celle de l’opposition albanaise-ottomane (il y est
question d’un des sièges de Kruja, de la capitale d’Albanie par les armées du Sultan
visant à briser la résistance albanaise), on s’attendrait à voir d’une part le portrait
héroïque de l’Albanais et  d’autre part  le portrait négatif de l’envahisseur. Et pourtant,
l’auteur  ne s’occupe pas du tout à portraiturer l’adversaire. Mais il ne décrit non plus
les Albanais; ces derniers ne sont pas classés ni en personnages positifs ni en
personnages négatifs. Les Albanais sont, tout simplement, différents. Et c’est l’autre qui
voit et perçoit cette différence, c’est toujours le point de vue de l’autre. C’est à travers
un dialogue entre le chroniqueur et un combattant turc, sur les Albanais, que l’auteur
peint cette différence dans le roman:

-“ Tu as vu des albanais ?
- Bien sûr
- Parle-moi d’eux?
Tchélébi ferma à demi les yeux avant de répondre.
- D’aspect, ils sont un peu plus grands et plus mince que nous. Leurs cheveux

sont clairs, comme déteint par le soleil. Et leurs enfants, à la différence des  nôtres sont
presque tous blonds.

- Quoi d’autre ? je connais déjà leur aspect.
- Comment dirais-je – marmonna le chroniqueur. Ils sont très nerveux, d’un

tempérament farouche. On ne croirait pas que sous ces chevelures délavées couvrent
de si fortes têtes.

-Courageux?
- Je compte écrire justement dans ma chronique, qu’ils supportent mal la

moindre domination que, pareils à des tigres, ils s’en prennent aux nuages qui passent
au –dessus de leurs têtes et bondissent pour les déchirer.

- Ecoute Mevla Tchébéli. Si je t’ai indiqué que je voulais apprendre de toi la
vérité, et non pas des réponses évasives, c’est pour une raison bien précise… »

Il dévoile peu à peu et par le regard de l’occupant, l’identité albanaise. Et cette
différence est rendue sans recourir à  une confrontation, sans une face à face de “moi et
de l’autre.”  L’œuvre de Kadaré nous permet, donc,  de comprendre  ce que l’autre n’est
pas, mais non ce qu’il est. L’autre, en l’occurrence “l’envahisseur” apparait comme une
absence, en dehors de son monde. Il est seulement un intrus. Il est l’étranger qui cherche
à s’introduire brutalement et à transformer un monde et des hommes lointains, inconnus,
différents de son monde à lui. Voila comment Kadaré représente ce rapport dans la
nouvelle Le porte-malheur. Hadji Milet est parti d’Istanbul chargé d’une mission bien

37. Kadaré, Ismail, Les tambours de la pluie, Hachette, Paris 1972, p.58.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



284

précise: apporter en Albanie des férédjés et les distribuer à toutes les femmes albanaises
qui devaient couvrir leurs faces.  Au premier contact avec la réalité albanaise  Hadji
Milet  (l’homme qui allait œuvrer pour couvrir les femmes) va être impressionné de la
beauté des femmes albanaises:

“Mais ce qui lui causa le plus grand étonnement de sa vie ce fut leur
comportement, lorsqu’il les aperçut enfin. Rassemblées autour d’une  grande fontaine à
plusieurs bouches, elles faisaient leurs provisions d’eau tout en riant et en plaisantant.
Hadji Milet se figea sur place : des femmes et des filles qui toutes avaient des coiffures
différentes, le mollet et le cou découverts et plus étrange encore, dont rien ne
dissimulait les yeux (…)  Il n’était pas préparé à ce spectacle et se senti coupable de le
soutenir plus longtemps. Ces yeux changeraient la face du monde38

C’est l’affrontement de l’autre avec le monde albanais et son effort pour
changer ce monde qui provoque le drame du personnage dans l’œuvre de Kadaré. Dans
la nouvelle Le porte-malheur, citée ci-dessus, le personnage Hadji Milet qui  avait pour
mission d’apporter et de distribuer des férédjés en Albanie va sombrer dans la folie et
être enfermé dans une maison de fous. Mais ce drame affecte particulièrement les
personnages albanais de l’Empire ottoman. Ils ont vécu des siècles sous l’Empire turc
passant par la soumission et même par l’insertion dans le monde de l’autre ; cela
n’empêche que la mémoire d’un autre monde vit encore chez eux, la mémoire d’un
monde perdu. Par conséquent une grande partie des Albanais vivent entre deux mondes.
Il y a des personnages qui habitent le cœur de ce monde comme Mark Halem, le
personnage du Palais des rêves (cette sorte de duplicité, cette hésitation entre soi-même
et l’autre marque nettement la réécriture de l’œuvre kadaréenne). Dans la toute dernière
édition de cette œuvre le nom du personnage se transforme d’Ebu Qerim en Mark
Halem (le prénom catholique et le nom turc parlent long de ce déchirement entre deux
mondes). Mark Halem, tout comme le personnage du Firman aveugle Aleks Ura, vit
entre deux mondes, à la fois dans son monde à lui et dans le monde de l’autre. Il y en a
d’autres qui par contre se rebellent et finissent par être décapités comme Ali Pacha de
Tepelena, de la Niche de la honte ou d’autres chefs albanais qui faute de se soumettre à
la Sublime Porte sont invités à Manastir et par la suite, tous exécutés perfidement.

III. Une littérature servant la décolonisation de la société albanaise

Il est curieux de considérer comment l’œuvre de Kadaré, une œuvre qui a fait
l’objet de maintes critiques et études aussi bien nationales que mondiales, n’est jamais
soumise à une approche postcoloniale. Je suis d’avis que  ses romans à sujet historique
qui portent sur l’Empire ottoman peuvent être  vus sous cette perspective. Je crois, en
effet, que son œuvre renferme ce fond de toile idéologique qui légitimerait mon
hypothèse à savoir la décolonisation intellectuelle et spirituelle des Albanais, leur retour
aux sources, à leur identité ou plutôt la distinction claire entre l’identité albanaise et
celle ottomane. On est conscient qu’il s’agit d’un processus vraiment long qui n’est pas
encore achevé bien que l’Albanie ait fêté, il y a un an, son centenaire d’indépendance.
Qu’est-ce qui s’est passé en Albanie pendant ces derniers cent ans - se demande Kadaré-
« et bien rien d’autre que le calvaire du retour en Europe, dans son continent mère ».  ”39.

 Pour Kadaré le retour des Albanais au sein de l’Europe est conditionné par la
désottomanisation de la société albanaise. Or, Maria Todorova considère  que « l’effort

38 Kadaré, I, Le porte- malheur - Œuvre, tome deuxième, Fayard, Paris 1994, p.403.
39. Kadaré, I., Mosmarrëveshja, Shqipëria përballë vetvetes, Onufri, Tiranë, 2012, p. 200

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



285

de désottomanisation en matière de mentalité (croyances, mœurs, comportements et
système de valeurs populaires) s’avérerait vraiment très difficile. La désottomanisation,
poursuit Todorova, est vue tel un processus qui devrait réaliser l’idéal cher au pôle  anti-
ottoman (antioriental) à savoir l’européanisation, l’occidentalisation ou la modernisation
constante de la société ».40

Cette désottomanisation dont Teodorova fait allusion est particulièrement
ardue pour la société albanaise. Confrontée aux autres sociétés balkaniques, la question
de la  désottomanisation se trouve être plus aigüe pour la société albanaise que pour le
reste des pays balkaniques jadis partie intégrante de l’Empire ottoman ; car, comme on
vient de souligner ci-dessus, par le biais de la conversion d’une large partie de la
population à l’Islam, les envahisseurs turcs menèrent une stratégie à long terme qui
visait la transformation identitaire des Albanais. C’est pour cette raison, que du point de
vue historique, les rapports  entre  la société albanaise et l’occupant ne peuvent pas être
considérés comme une affaire classée. C’est là un des problèmes historiques du passé
qui ne cessent de se projeter généralement sur le présent et le futur de la société
albanaise.

Kadaré, soutient toujours la thèse que la longue occupation ottomane a dissocié
la société et la culture albanaises des sociétés et des cultures occidentales. C’est ainsi
qu’il œuvre d’une part pour la désottomanisation ou plutôt « le retour à l’identité
européenne » et d’autre part pour la création du mythe d’une Albanie préottomane,
profondément européenne. Ses œuvres Le pont aux trois arches, Qui a ramené
Doruntine ?ou bien Notes de la capitainerie du port, vont dans le même sens, donc elles
illustrent  la thèse  selon laquelle  la société albanaise d’avant l’occupation ottomane
était une société  essentiellement européenne. Cette thèse, bien fréquente et commune à
tous les pays balkaniques faisant partie intégrante de l’Empire ottoman, est appuyée en
quelque sorte de documents historiques, aussi.

Kadaré vise à faire rentrer les Albanais dans leur monde à eux. Malgré la
thématique historique, ses romans ne perdent jamais le sens de la contemporanéité; ce
sont des romans qui s’orientent vers le présent et l’avenir, car notamment dans cette
apparition de l’autre dans le monde albanais réside le projet de la destruction à long
terme des Albanais. “Le coup le plus rude  contre un peuple est celui donné  à son
futur”- dit un personnage des  premières œuvres de l’auteur sur l’Empire ottoman.

Et c’était ce coup qui visait l’identité. C’est pourquoi l’œuvre de Kadaré
devrait être aussi considérée comme un anti-projet du projet des envahisseurs. Aussi
pourrait-elle  encore  être définie comme le projet de la récupération de l’identité perdue.

En guise de conclusion
Le rapport identité-altérité est un des sujets essentiels des œuvres d’Ismaïl

Kadaré. L’époque ottomane est souvent le temps de ses romans. Un grand nombre de
ses fictions se situent à cette époque et ce choix n’est pas fortuit si l’on pense à la
grande influence que cette période a eue sur la transformation de l’identité culturelle et
religieuse des Albanais. Ces romans racontent d’une façon toute originale l’évolution de
cet  affrontement identitaire entre les Albanais et l’Autre.

Ce qui est propre à l’œuvre de Kadaré, c’est qu’elle ne représente pas l’Autre,
en l’occurrence, les envahisseurs  sous un aspect négatif, tout comme elle ne fait non
plus un portrait élogieux des Albanais. Kadaré essaie de construire l’identité albanaise
préottomane à partir du regard que l’Autre porte sur les Albanais, donc à partir de la

40. Todorova, M. N., Ballkani imagjinar, IDK, Tiranë, 2013, p.263

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești



286

représentation de l’Autre, cette identité étant radicalement transformée selon une
stratégie d’assimilation à long terme, (de cinq siècles), élaborée et mise en place par
les envahisseurs  ottomans. L’œuvre de Kadaré ne vise pas à  jeter le discrédit sur
l’Autre et son identité, elle souligne simplement la différence entre les identités au
moment même de leur affrontement initial.

C’est la raison pour laquelle l’œuvre de Kadaré peut aussi être considérée sous
une optique de décolonisation  ou plutôt comme un effort de désottomanisation de la
société et de la culture albanaises, enfin un effort de désottomanisation de la mentalité
albanaise en général. C’est un effort visant le retour définitif de la société et de la
culture albanaise à la culture européenne et à la civilisation occidentale.

Ses romans abordant un sujet historique demeurent toutefois actuels car cette
confrontation et affrontement identitaires avec l’Autre continuent, bien que l’Empire
ottoman se retire et se disloque et que la société albanaise depuis déjà un siècle soit  un
pays indépendant.

Bibliographie
Berger, P, Luckmann, T. La construction sociale de la réalité, Armand Colin, Paris, 2006.
Castiglioni, I. La communicazione interculturale : competenze e pratiche, Carocci editore, Roma,
2008.
Evans, J. His Voice is Unique, The Guardian, London, 2005.
Giust-Desprairies, F. L’imaginaire collectif, Éditions érés, Ramonville Saint-Ange, 2003.
Kadaré, I. Les tambours de la pluie, Hachette, Paris 1972.
Kadaré, I. Le porte- malheur - Œuvre, tome deuxième, Fayard, Paris 1994.
Kadaré, I. Mosmarreveshja, Shqiperia perballe vetevetes, Onufri, Tiranë, 2012.
Kadaré, I. Keshtjella, Naim Frasheri, Tiranë, 1976.
Kadaré, I. Vepra, vol. 8, Onufri, Tiranë, 2009.
Kadaré, I. Vepra, vol. 9, Onufri, Tiranë, 2009.
Kadaré, I. Vepra, vol. 10, Onufri, Tiranë, 2009.
Kadaré, I. Vepra, vol. 14, Onufri, Tiranë, 2009.
Martin, J. N, Nakayama, T. K, Experiencing Intercultural Communication. An Introduction, MC
Graw Hill, New York, 2008.
Proietti, P. Specchi del letterario:l’imagologia, Sallerio editore, Palermo 2008.
Said, E. Orientalizmi, 2 Lindje 2 Perëndime, Tiranë, 2009.
Todorova, M. N. Ballkani imagjinar, IDK, Tiranë, 2013.
Todorov, T. La Conquête de l’Amérique, Éditions du Seuil, Paris, 1982.
Todorov, T. Nous et les autres, Éditions du Seuil, Paris, 1989.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:27 UTC)
BDD-A14575 © 2014 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

