
 

Aspecte ale teologiei, ca interfaţă între religie şi literatură, 

în spaţiul românesc postbelic 
 

Florin ŢUPU 

 
Viewed in a strictly literal sense, as a science of God, theology is much more than that, it is 

a super-science, forasmuch God cannot be talked about, but only in absolute terms. On the 

other hand, as a mutation in paradigm of modern contemporary science, true science 

presumes conscience. Having a religious function and being used by its kerygmatic and 

soteriological character, theology could imply literature towards to a well specified 

purpose, investing it with a certain power. The post-war context, marked by communist 

ideology, but still under the sign of interwar modern cultural influence, had established a 

certain status of theology and literature, first of all subversive. To those periods were 

specified prisons and censorship policy, compromises with communist regime. If 

theological messengers are to reproach for a lack of integrator visions of values to 

incorporate a historical conscience, have existed, however, voices between theologians, 

with a large opening to debate ideas, as Teodor M. Popescu, Dumitru Staniloaie and, even 

if he was later spotted, André Scrima. Other theologians expressed their religious beliefs, 

using a profound theological literary writings. 

 
1. În traiectul găsirii unei definiţii adecvate teologiei sub raportul ştiinţei, 

lucrurile nu sînt deloc simple. Ce anume face ca teologia să fie mai mult decît o 
ştiinţă rezidă în faptul că ea este în mod fundamental viaţă, ba mai mult decît atît, 
este experienţă ori pregustare a dumnezeirii. De cealaltă parte, prin însăşi esenţa ei, 
ştiinţa aminteşte de un deziderat al pozitivismului, concentrînd „atenţia omului 
contemporan asupra lumii obiective în detrimentul lumii subiective”, ignorînd viaţa 
interioară a omului. Progresul ştiinţei a însemnat şi un regres spiritual

1
. Mai ales că 

multă vreme teologia a devenit antagonistă pentru ştiinţă. În creştinism, fiindcă 
asupra acestui spaţiu ne raportăm, teologia presupune, în primul rînd, Revelaţie. 
Dar, „omul este chemat să-L cunoască pe Dumnezeu nu numai pe calea Revelaţiei 
supranaturale, care porneşte de la Dumnezeu către om, dar şi pe calea revelaţiei 
naturale, care porneşte de la om la Dumnezeu”

2
. Altfel spus, se impune o 

reconciliere a ştiinţei cu teologia, acestea două fiind multă vreme în opoziţie. Unii 

paşi i-a făcut, bunăoară, fizica cuantică. Desigur, ştiinţa modernă a fost influenţată 
de scolastica medievală, de iluminism, impunînd la temelia dezvoltării universului 

                                                 
1 Dumitru Gh. Popescu, Teologie şi cultură, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, Bucureşti, 1993, p. 102. 
2 Ibidem, p. 106. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

legea hazardului şi a necesităţii. În contrasens, teologia răsăriteană a afirmat 
prezenţa lui Dumnezeu în creaţie, odată pentru că lumea nu poate exista în mod 
autonom şi apoi pentru că lumea e rezultatul intervenţiei creatoare a lui Dumnezeu 
din lăuntrul universului. Specific teologiei răsăritene mai este faptul că materia 
poate fi transfigurată, sfinţită şi îndumnezeită

3
. Există o problematică a revelaţiei şi 

în cîmpul cercetării ştiinţifice prin ceea ce se numeşte, îndeobşte, creativitate 

ştiinţifică şi care nu ţine neapărat de raţional. Ori tocmai din acest punct de vedere, 
reconcilierea teologiei cu ştiinţa este posibilă şi necesară. 

De asemenea, teologiei îi sînt specifice dogmele. Trebuie să precizăm faptul că 
formulele dogmatice, deşi au un caracter definit, nu contrazic conţinutul lor infinit, 
respectiv raporturile lui Dumnezeu, care este nelimitat, cu omul, care este limitat. 
„Dogmele […] au nevoie de o punere continuă în lumină a conţinutului lor 

nesfîrşit. Opera aceasta o face Biserica prin teologie. […] Nevoia explicării 
teologice a dogmelor ca puncte definite ale credinţei vine în primul rînd din faptul 
că ele sînt formule concise care cuprind atît raportul lui Dumnezeu cel infinit cu 
creatura finită […] cît şi acţiunea lui neîntreruptă pentru mîntuirea sau 
îndumnezeirea acesteia. […] Caracterul definit al formulelor dogmatice nu 
contrazice conţinutul lor infinit, ci-l asigură”

4
. De altfel, există o diferenţă între 

învăţătura bisericească (adică ceea ce absoarbe Biserica printr-un consens unanim) 
şi teologie (adică reflexia asupra conţinutului credinţei). „Teologia este reflexia 
asupra conţinutului credinţei moştenit din mărturia şi trăirea iniţială a Revelaţiei pe 
care o avem în Scriptură şi în Tradiţia apostolică, în scopul de a-l face eficient ca 
factor de mîntuire pentru fiecare generaţie de credincioşi. Teologie în sensul acesta 
s-a făcut de către toţi membrii Bisericii şi totdeauna. […] Totuşi, nu toată teologia 

devine învăţătură bisericească, ci numai aceea pe care o absoarbe Biserica prin 
consensul ei unanim în timp şi spaţiu. […] Chiar din teologia făcută de teologi, 
multe lucruri rămîn neasimilabile în învăţătura Bisericii şi prin aceasta se dovedesc 
caduce. Deci, este o deosebire între învăţătura bisericească cu un caracter 
obligatoriu şi permanent [aceasta dovedindu-se ca teologie a Bisericii în calitate de 
trup unitar Ŕ n.n.] şi teologia care poate cuprinde explicări legate de un anumit 

timp. […] Aşadar, în Biserică se face teologie şi Biserica menţine din ea ca 
învăţătură permanentă ceea ce explicitează autentic planul de îndumnezeire al 
omului”

5
. Prin urmare, învăţătura bisericească este un fel de selecţie a teologiei, 

reţinînd ceea ce stă sub semnul Revelaţiei. Pe de altă parte, există unele diferenţe în 
plan confesional. Dacă în catolicism învăţătura bisericească şi teologia sînt de 
competenţa a două sectoare distincte, în ortodoxism nu

6
. Dacă teologia trebuie să 

fie contemporană oricărui timp, în schimb, ea nu trebuie să fie adaptabilă spiritului 
timpului în care se manifestă. De cealaltă parte, ştiinţa este, prin natura ei, anti-

                                                 
3 Ibidem, p. 108-110. 
4 Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, ediţia a doua, Vol. 1, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1996, p. 66. 
5 Ibidem, p. 70. 
6 Ibidem, p. 71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dogmatică, pentru că nu poate să admită un tip de cunoaştere care are ca suport 
ceea ce depăşeşte raţionalul. Pavel Florenski

7
, în calitate de teolog şi matematician, 

aplicînd problema logicii formale a lui Lewis Carroll la cea a dogmei, face 
demonstraţia faptului că, indubitabil, ceea ce pentru ratio este o contradicţie, chiar 
o contradicţie neîndoielnică, la treapta superioară a cunoaşterii spirituale încetează 
a mai fi contradicţie, astfel că dogmele sînt mai presus de judecata carnală, adică 

sînt divine, neputînd fi inventate de om. Dar, şi în teologie, şi în ştiinţă, trebuie 
evitat dogmatismul înţeles ca exagerare ideologică. 

2. Dincolo de dezideratul pozitivismului, ştiinţa înseamnă/ ar trebui să însemne 
şi altceva. Bunăoară, ca o mutaţie în paradigma ştiinţei contemporane

8
, ştiinţa 

adevărată presupune conştiinţă. Dumitru Stăniloae
9
 pretinde că trebuie să existe o 

responsabilitate a teologiei (a teologilor) pentru progresul ei spiritual, funcţie de 

învăţătura Bisericii. Nu putem face teologie oricum. Sfîntul Ioan Gură de Aur 
spune că „întîi e rugăciunea, apoi cuvîntul (de teologhisire)”.  De asemenea, 
„părinţii capadocieni vorbesc despre «taina teologiei»”. Iar Sfîntul Grigorie de 
Nyssa consemnează şi el: „Teologia e un munte înalt şi greu de urcat. De abia se 
poate ajunge la poalele lui. Şi aceasta o poate face numai cel puternic”

10
. Mai mult, 

„progresul real al teologiei […] e legat de trei condiţii: de fidelitatea faţă de 

Revelaţia în Hristos […], de responsabilitatea faţă de credincioşi […] şi de 
deschiderea faţă de viitorul eschatologic”

11
. Cu alte cuvinte, „teologia trebuie să 

fie, ca şi Biserica, apostolică [adică în măsură să proiecteze tradiţia în prezent, s-o 
recupereze Ŕ n.n.], contemporană cu fiecare epocă şi profetic-eschatologică”

12
. 

Progresul teologiei nu presupune o dezvoltare dogmatică ci o adîncire a 
conţinutului Revelaţiei. Ca atare, există un progres al teologiei pentru că există şi 

un conţinut infinit al dogmelor şi, astfel, al înţelegerii lor. În fond, „învăţătura 
creştină şi ţinta Revelaţiei Dumnezeieşti sînt neschimbătoare”

13
. Problema 

dezvoltării dogmatice, deşi falsă în adîncul ei, a fost apărată şi amplificată de 
sofiologia lui Soloviov. Ideile sale au fost taxate, la vremea lor, drept „feministe”. 
Studiul teologic poate fi supus dezvoltării, însă, teologia dogmatică nu poate 
dezvolta şi desăvîrşi învăţătura Bisericii

14
. Prin urmare, distincţiile care se impun 

trebuie neapărat avute în vedere. 

                                                 
7 Pavel Florenski, Stîlpul şi Temelia Adevărului. Încercare de teodicee ortodoxă în douăsprezece 

scrisori, Traducere Emil Iordache, Iulian Friptu şi Dimitrie Popescu, Polirom, Iaşi, 1999, p. 312-315. 
8 Adrian Lemeni, Răzvan Ionescu, Teologie ortodoxă şi ştiinţă, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2007, p. 53. 
9 Dumitru Stăniloae, op. cit., p. 71. 
10 Ibidem, p. 72. 
11 Ibidem, p. 73. 
12 Ibidem, p. 75. 
13 Mihail Pomazanski, Teologia dogmatică ortodoxă, Traducere Florin Caragiu, Editura Sophia, 

Bucureşti, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2009, p. 289. 
14 Ibidem, p. 290-294. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Pe de altă parte, vorbind despre „imaginea tipică a realităţii în duh”, Pavel 
Florenski

15
 face distincţie între ştiinţă şi con-ştiinţă, argumentînd prin puterea 

cuvîntului care este „supraterminologic”: „Dacă, pentru reflecţie, cuvîntul este doar 
un semn al unei scheme sau al unui concept, pentru relaţia nemijlocită, pre-
reflexivă, cuvîntul este, cel puţin în relaţia sa cu celelalte, mai mult decît un simplu 
mijloc pentru producerea unei scheme în conştiinţă. Pentru ştiinţă nu există 

propriu-zis cuvinte, ci termeni. Însă termenul şi cuvîntul sînt lucruri diferite. 
Cuvîntul are o natură duală. El este cuvînt propriu-zis, şi în acest sens îi putem 
atribui un caracter supra-raţional: o operă de artă în miniatură; însă, în afară de 
aceasta, el este şi termen: ceva raţional. Această specificitate a cuvîntului permite 
exprimarea prin cuvinte date a ceea ce nu este exprimat de ele necondiţionat, dacă 
le-am privi din punctul de vedere al reflecţiei, al cuvintelor-termen”. Literatura în 

sine uzează de această specificitate a cuvîntului şi, ca un exemplu, mitul este 
„exemplul extrem al literaturii supraterminologice”. În schimb, ştiinţa nu are 
mijloace să surprindă trăirile mistice. 

3. Teologia are o funcţie religioasă şi, folosindu-se de caracterul său kerygmatic 
(adică şi apostolic) cît şi de caracterul său soteriologic, ea poate implica literatura 
spre un scop bine precizat, investind-o cu o anumită putere. „Kerygma s-ar putea 

traduce prin noţiunea de propovăduire, înţelegînd propovăduirea ca pe o acţiune de 
transmitere a ceva (mit, învăţătură, «veste») care are un grad mare de 
adresabilitate”

16
. Kerygma apostolică presupune un tip de mesaj orientat care 

adoptă o atitudine de ascultare şi supunere
17

. Soteriologia pretinde un scop anume, 
o atitudine teleologică. Prin urmare, literatura care încorporează teologie, chiar şi 
numai într-o manieră apologetică, are acea complexitate care necesită un 

discernămînt clar în interpretare. În fapt, literatura este ideologizantă, aşa cum o 
vedea şi Adrian Marino, deşi într-un alt sens, acela care să implice o zonă cultural-
ideologică medie, care să pună accentul pe critica de idei

18
 De altfel, pentru Adrian 

Marino
19

, preocuparea reală de a scrie Biografia ideii de literatură, în scopul de a 
expune şi decripta toate problemele esenţiale ale literaturii, a fost în direcţia ideilor 
şi a ideologiei propriu-zise.  

Multă vreme, literatura a servit unor scopuri pragmatice, cum ar fi cele 
religioase. „A distinge cu certitudine între «practic» şi «non-practic» poate fi 
posibil doar într-o societate ca a noastră, în care literatura a încetat să mai aibă vreo 
funcţie practică”

20
. Astăzi, definirea literaturii depinde de felul în care alegem să 

                                                 
15 Pavel Florenski,  Dogmatică şi dogmatism. Studii şi eseuri teologice, Traducere Elena 

Dulgheru, Editura Anastasia, Bucureşti, 1998, p. 108-114. 
16 Lucia Cifor, Principii de hermeneutică literară, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 

Iaşi, 2006, p. 212. 
17 Adrian Lemeni, Răzvan Ionescu, op. cit., p. 53. 
18 Adrian Marino, Viaţa unui om singur, Polirom, Iaşi, 2010, p. 343-363. 
19 Adrian Marino, Biografia ideii de literatură. Vol. 6: Problema definiţiei literaturii, criza 

definiţiei literaturii, antiliteratura (cu un epilog), Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2000, p. 233-240. 
20 Terry Eagleton, Teoria literară. O introducere, Iaşi, Polirom, 2008, p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

citim, mai de grabă decît de natura a ceea ce este scris
21

. Dacă ar fi să-l parafrazăm 
pe Sartre, am spune că important nu este ce face literatura din noi, ci ceea ce facem 
noi din ceea ce face literatura din noi. Dar, dacă literatura poate trece drept 
ideologie, ar trebui să investigăm raporturile ei cu puterea socială. Şi perioada de 
după cel de-al doilea război mondial este un exemplu bun de ideologizare a 
literaturii în anumite privinţe, cu toate că, dinspre teologie, lucrurile arată puţin 

altfel. Dacă literatura, dincolo de scopul său estetic, nu presupune unele rigori 
astfel încît să fie opozabilă oricărei pervertiri, teologia este prin natura ei 
apologetică, apărînd, atunci cînd o face sincer, orice adevăr de credinţă. Prin 
urmare, literatura produsă în numele teologiei contravine ideologizării efective, 
nesubordonîndu-se acesteia.  

Spre sfîrşitul secolului al XVIII-lea, odată cu propulsarea paradigmei 

universalităţii lui Kant, se produc mutaţii majore asupra teologiei atunci cînd 
aceasta este incorporată în planul ştiinţei, ca teologie academică. Odată cu acest 
moment, după cum remarcă Mihail Neamţu

22
, „raţiunea carteziană pierde controlul 

asupra coerenţei semantice pe care discursul teologiei tradiţionale îl revendică. […] 
Pentru omul de ştiinţă, convingerile religioase devin fie irelevante social, fie 
imposibil de rostit”. Astfel că, dualismul epistemologic, specific deocamdată 

Germaniei, face ca sfera corespunzătoare metafizicii şi teologiei să rămînă 
suspendată, în timp ce fenomenul ca atare (fenomenologia, propusă de Hegel

23
 şi 

dezvoltată ulterior) să reprezinte doar apanajul investigaţiilor filosofice şi al 
oamenilor de ştiinţă, dintre care, filologii au întîietate. Dintre promotorii acestor 
mutaţii asupra teologiei, alături de Hegel, un rol important l-au avut Humboldt şi 
Schleiermacher. Menţinerea teologiei ca disciplină academică a fost posibilă fie 

prin apelul la erudiţia de tip filologico-istoric, fie punînd accentul exclusiv pe 
moralitate, ceea ce va atrage iritarea tînărului Nietzsche, pe atunci filolog.  

După cel de-al doilea război mondial, adîncirea crizei spirituale a atras de la 
sine necesitatea regîndirii teologiei în termenii revenirii ei la tradiţie. Ne 
reamintim, desigur, de maxima lui Malraux pe care o ascultam la Europa Liberă, 
înainte de 1989: „secolul 21 va fi religios, sau nu va fi deloc”. Noica

24
 spunea şi el 

că secolul al XXI-lea va fi al filosofiei şi al teologiei. Nu întîmplător, fiul 
filosofului, Rafael, se călugăreşte, ajungînd la măsura unui har deplin, aşa cum 
mărturiseşte un alt convertit la ortodoxie, Klaus Kenneth

25
, după ce a căutat 

Adevărul în toate religiile lumii. 
4. Contextul postbelic a fost marcat, în genere, de ideologia comunistă. Existau, 

desigur, enclave culturale aflate încă sub semnul influenţei modelului cultural 

                                                 
21 Ibidem, p. 23. 
22 Mihail Neamţu, Gramatica Ortodoxiei. Tradiţia după modernitate, Polirom, Iaşi, 2007, p. 17-

18. 
23 Hegel va publica, în 1807, Phänomenologie des Geistes (Fenomenologia spiritului). 
24 N. Steinhardt, Primejdia mărturisirii. Convorbiri cu Ioan Pintea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 

1993, p. 111. 
25 Klaus Kenneth, Călător pe pămînt românesc. Convorbiri. File de jurnal, Traducere Raluca 

Todorel, Editura Agnos, Sibiu, 2010, p. 141-153. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

interbelic. O mentalitate formată în spiritul libertăţii era greu de pliat unei ideologii 
a cărei valenţă era doar constrîngerea, chiar dacă, de frica martirajului, unele spirite 
au renunţat la propria libertate interioară. Ca o formă de rezistenţă, statutul 
teologiei şi literaturii a presupus, în primul rînd, subversivitate. Putem da ca 
exemplu pe mitropolitul Antonie Plămădeală care a ales să descrie iadul detenţiei 
în cheie alegorică, în romanul său Trei ceasuri în iad

26
, procedeu care i-a făcut 

romanul publicabil în anii şaptezeci. Lucrurile nu puteau (şi nu pot) fi redate în 
mod realist. „Experienţa totalitară, de o neagră originalitate, chiar dacă şi-a înscris 
rezultatele în cotidian, e cu atît mai greu să fie descrisă cu uneltele realismului cu 
cît nu se poate spune totul despre ea”

27
. Pe de altă parte, Monica Lovinescu

28
 

vorbeşte despre „cuminţenia scriitorului român” care a fost incapabil să producă o 
literatură care să marcheze o disidenţă profundă, aşa cum a fost fenomenul 

Soljeniţîn ori fenomenul Zinoviev. Impactul în Occident s-ar fi produs dacă 
scriitorii români ar fi trimis editorilor străini manuscrise disidente, aşa cum au 
făcut-o scriitorii din (aproape toate) fostele ţări ale blocului comunist, şi nu cărţi 
onorabile şi interesante din punct de vedere estetic.  

Perioadei postbelice i-au fost specifice închisorile şi cenzura politică, condiţiile 
dezumanizante, compromisurile cu regimul comunist. Instituţia detenţiei a antrenat 

o majoritate covîrşitoare a masei clericale şi intelectuale. Rezistenţa devenea 
aproape imposibilă în condiţiile torturilor fizice cît şi tehnicilor de spălare a 
creierului. Valeriu Anania

29
 evocă propriul caz de spălare a conştiinţei, atunci cînd 

a descoperit că Securitatea obişnuia să pună droguri de sinceritate în mîncarea 
deţinuţilor, făcîndu-i pe aceştia să-şi schimbe psihologia şi să declare tot ce ştiu. În 
fapt, drogul era scopolamină, supranumită serul adevărului, o substanţă care 

acţionează asupra sistemului nervos central şi prin administrarea căruia interogatul 
este silit să declare tot ce-şi aminteşte, fără să-şi pună probleme de distincţie. Şi-a 
dat seama de acest lucru in extremis, renunţînd să mai consume cafeaua care i se 
oferea la interogatoriu şi în care era pus drogul.  

Odată cu instaurarea comunismului s-au schimbat criteriile valorice. Atrocităţile 
comise de regimurile politice aflate la putere sînt greu de imaginat. Putem aduce în 

discuţie doar cazul lui Valeriu Gafencu, sfîntul închisorilor (cum l-a numit, iniţial, 
Steinhardt, şi el suportînd torturile închisorii, dar şi bucuria convertirii la 
creştinism), ori pe cel al prietenului său, Ioan Ianolide

30
, a cărui mărturie, după 

douăzeci şi trei de ani de temniţă, este cutremurătoare, dar şi teologică: „Am stat 
aproximativ cinci ani în totală izolare, de unul singur în celulă, flămînd şi gol. […] 
Am fost flămînd timp de peste douăzeci de ani, adesea distrofic din cauza 

subnutriţiei. […] Am fost bătut, chinuit şi torturat ani de zile, pînă la distrugerea 

                                                 
26 Antonie Plămădeală, Trei ceasuri în iad, Editura Junior Club, Bucureşti, 1993. 
27 Monica Lovinescu, Etica neuitării, Humanitas, Bucureşti, 2008, p. 203. 
28 Ibidem, p. 187-188. 
29 Valeriu Anania, Memorii, Polirom, Iaşi, 2008, p. 300. 
30 Ioan Ianolide, Întoarcerea la Hristos. Document pentru o lume nouă, Editura Christiana, 

Bucureşti, 2006, p. 17-18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

rezistenţei fizice şi sufleteşti. Am cunoscut îngrozitoarea experienţă a trăirii 
dincolo de limitele suportabilului. Timp de ani de zile am fost ameninţat cu 
moartea. Necontenit mi s-a cerut sufletul. Ani mulţi, vreo cincisprezece la număr, 
am fost terorizat să mă reeduc. Am refuzat, temîndu-mă nu de moarte, ci de 
prăbuşire. Numai Dumnezeu m-a apărat de cădere, căci nu există om care să reziste 
la toate chinurile. […] Am ascultat profesori, savanţi, literaţi şi am învăţat mai mult 

decît la Universitate. […] La sfîrşitul acestei amarnice experienţe, numai Hristos 
rămîne viu, întreg şi veşnic în mine”. Cînd Stéphane Courtois

31
 făcea publică cifra 

de aproximativ o sută de milioane de victime ale comunismului (chiar dacă cifra a 
fost şi este încă discutabilă), nu mai există dubii că doar nazismul, cu doar cele 
douăzeci de milioane de victime, ar fi fost capabil de crime împotriva umanităţii. 
Condamnarea comunismului este încă un proces dificil, neterminat, opozabil 

multor stîngişti care se manifestă în anumite cercuri de influenţă.  
Referindu-ne la teologie, chiar dacă oazele de autenticitate au existat, perioada 

comunismului a produs o ruptură asupra proiectului paideic al Bisericii privind 
continuitatea teologiei. Teologii scriitori, adică cei care au scris şi literatură laică, şi 
care şi-au asumat un risc apologetic, au fost formaţi în perioada interbelică şi s-au 
înfruptat din mentalitatea acesteia. Aşa a fost cazul unor teologi ca Valeriu Anania, 

Nicolae Steinhardt, Nichifor Crainic, Antonie Plămădeală. Asupra unora dintre ei a 
existat suspiciunea de colaborare cu securitatea. Greu încă de stabilit adevărul. Un 
caz aparte îl reprezintă Daniil Sandu Tudor, poetul mistic care s-a jertfit creştineşte 
în închisoare şi în jurul căruia s-a înfiripat mişcarea de spiritualitate a Rugului 
Aprins, la Mănăstirea Antim, de care au fost legaţi: Dumitru Stăniloae (poate mai 
puţin), Vasile Voiculescu, Benedict Ghiuş, I.V. Georgescu, Sofian Boghiu, Felix 

Dubneac, André Scrima, Alexandru Mironescu, Mihai Marcel Avramescu, Anton 
Dumitriu, dar şi alţii. Fenomenul Rugului Aprins a fost o „experienţă singulară”, 
împărtăşită, a unei „familii de idei, mai bine zis, de spirit”, după cum mărturiseşte 
teologul André Scrima

32
 (singurul care a reuşit să evite închisorile comuniste), între 

mari duhovnici şi mari intelectuali. Denumirea grupului provine de la o icoană 
adusă de monahul rus Ivan Culighin

33
 (şi el membru al mişcării), refugiat din calea 

invaziei sovietice şi care nu era altul decît duhovnicul Mitropolitului de Rostov. La 
sugestia lui Ivan Culighin, pornind de la un concept al misticii ruse, scopul ultim al 
mişcării era realizarea climatului interior care să permită exerciţiul rugăciunii 
inimii.  

De cealaltă parte, tinerii teologi scriitori de astăzi, bunăoară Savatie Baştovoi, 
ori Danion Vasile, au ajuns la teologie de pe poziţii radical anticreştine, cauza 

                                                 
31 Stéphane Courtois, Nicolas Werth, Jean-Louis Panné, Andrzej Paczkowski, Karel Bartosek, 

Jean-Louis Margolin, Le Livre noir du communisme. Crimes, terreur, répression, Robert Laffont, 

Paris, 1997, p. 8. 
32 André Scrima, Timpul Rugului Aprins. Maestrul spiritual în tradiţia răsăriteană, Humanitas, 

Bucureşti, 1996, p. 111. 
33 Mihai Rădulescu, „Rugul Aprins”. Duhovnicii ortodoxiei, sub lespezi, în gherlele comuniste, 

Editura Ramida, Bucureşti, 1993, p. 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

fiind, probabil, lipsa unui model autentic pe care urmaşii generaţiei interbelice nu 
puteau să-l mai dea. Cu siguranţă, izolarea culturală, lipsa informaţiilor privind 
adevărul istoric, uniformizarea valorilor la un nivel inferior au avut partea lor de 
contribuţie la acest demers paideic.  

5. Ceea ce a dăunat, printre altele, perioadei postbelice (şi înţelegem acest lucru 
într-un mod firesc), a fost lipsa unui for laic creştin care să numească, în mod critic, 

adevărul acolo unde forurile ecleziastice nu puteau să o facă. Aşa cum, în perioada 
interbelică, chiar dacă pentru o perioadă scurtă de timp, a funcţionat revista de 
critică teologică Predania, sub directoratul lui Gh. Racoveanu. Acesta, în viziunea 
lui Mircea Eliade, s-a folosit de toate mijloacele stilistice ale limbii române pentru 
a demasca erorile ierarhiei bisericeşti, atunci cînd era cazul, dar şi atitudinea 
nefirească a unor mireni

34
. Dacă mesagerilor teologiei efective (la orice nivel 

ierarhic) li se poate imputa lipsa unei viziuni integratoare a valorilor care să 
înglobeze o conştiinţă istorică, o verticalitate incontestabilă, au existat, totuşi, voci 
între teologii români, cu o deschidere mare spre dezbaterea ideilor, cum ar fi 
Teodor M. Popescu (poate mai puţin cunoscut),  Dumitru Stăniloae şi, chiar dacă 
receptat mai tîrziu, André Scrima. 

Teodor M. Popescu
35

 a fost un teolog de mare erudiţie, cu studii la Bucureşti, 

Leipzig şi Sorbona, obţinînd un doctorat în teologie la Atena. Toată activitatea sa a 
fost caracterizată de acribie ştiinţifică, cercetare critică a izvoarelor, obiectivitate şi 
claritate. Împreună cu arhiereul Irineu Mihălcescu a tradus din limba greacă Noul 
Testament, apărut ca ediţie sinodală înainte de 1944. A fost şi el victimă a 
închisorilor comuniste. Virgil Nemoianu

36
 ne reaminteşte faptul că Teodor M. 

Popescu a avut un prieten apropiat şi de idei, în persoana lui Dumitru Cornilescu, 

care a fost şi este asociat de multă lume cu spaţiul protestant. Dumitru Cornilescu a 
fost, însă, preot ortodox, şi între anii 1916-1920, îndemnat şi patronat de prinţesa 
Calimachi (Raluca), a tradus integral Biblia, direct din ebraică şi greacă, versiune 
care, ulterior, a fost adoptată de către Societatea Biblică pentru Marea Britanie şi 
Străinătate, din această cauză traducerea sa fiind foarte cunoscută în mediul 
protestant. Dumitru Cornilescu s-a expatriat înainte de venirea comuniştilor. 

Începînd cu scrierile părintelui Dumitru Stăniloae, un teolog de vocaţie, se poate 
vorbi de un „adevărat reviriment ştiinţific şi teologic, ilustrat întîi de toate prin 
Teologia Dogmatică Ortodoxă”

37
, cele trei volume ale sale reprezentînd o summă 

recunoscută ca atare de către specialiştii occidentali. A fost apreciat şi iubit de 
reputaţi teologi creştini, indiferent de confesiunea lor: Monseniorul Vladimir 
Ghyka, anglicanul A. M. Allchin ori protestantul J. Moltmann

38
. Mai mult, 

                                                 
34 Mihail Neamţu, Bufniţa din dărîmături. Insomnii teologice în România postcomunistă, Ediţia a 

II-a, Polirom, Iaşi, 2008, p. 113-117. 
35 Mircea Păcurariu, Dicţionarul teologilor români, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 

1996, p. 350-351. 
36 Virgil Nemoianu, Jocurile divinităţii. Gîndire, libertate şi religie la sfîrşit de mileniu, Polirom, 

Iaşi, 2000, p. 112. 
37 Ibidem, p. 109. 
38 Mihail Neamţu, Gramatica Ortodoxiei. Tradiţia după modernitate, ed. cit., p. 44. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dumitru Stăniloae este „autorul celei mai importante opere de restaurare spirituală 
în peisajul cultural românesc de secol XX, anume, traducerea Filocaliei în 
douăsprezece volume, într-un format pînă acum nicăieri egalat”

39
. Prin opera sa, „a 

impus criteriile duhovniceşti ale tradiţiei şi, mai ales, a deschis o viziune 
universalistă atît de proprie şi necesară Ortodoxiei”

40
, marcată şi de un dialog viu 

cu filosofia contemporană. 

Figura lui André Scrima este polisemantică, aşa cum o caracterizează, de altfel, 
şi Andrei Pleşu: „cosmopolit şi totuşi român, călugăr şi totuşi om de lume, ortodox, 
dar cu o anumită aromă iezuită… […] Invocă astrofizica, genetica modernă sau 
topologia ca pe nişte domenii la îndemînă, fredonează cîntece ruseşti şi îşi încheie 
conversaţiile telefonice cu o sintagmă arabă”

41
. Monah ortodox, membru al 

Rugului Aprins, cu studii de filosofie, matematică şi teologie, dar şi de sanscrită şi 

arabă, cu un doctorat la Benares, în India, reuşind să plece la timpul potrivit din 
ţară, ajunge arhimandritul Patriarhului Ecumenic de la Constantinopol, 
reprezentînd personal Patriarhia la Conciliul II Vatican. Devine membrul şi 
inspiratorul unei comunităţi monastice ortodoxe din Liban, ulterior fiind profesor 
de filosofie şi ştiinţe religioase la cîteva universităţi din Liban, dar nu numai. 
Vorbind despre experienţa spirituală şi limbajele ei, „ipoteza sa de lucru Ŕ ne spune 

Anca Manolescu
42

 Ŕ este că tradiţiile spun fiecare altfel un Acelaşi”. 
Alţi teologi, care au fost amintiţi mai devreme, şi-au exprimat convingerile 

religioase, uzitînd de o teologie profundă, în diverse scrieri literare, unele dintre ele 
apărînd, în mod firesc, după perioada detenţiei, fiind aşadar mult elaborate şi 
tocmai de aceea îndreptăţite estetic. Datorită faptului că Securitatea i-a confiscat 
manuscrisele, N. Steinhardt a fost nevoit să-şi re-scrie Jurnalul fericirii. Pe de altă 

parte, Mihai Rădulescu
43

, implicat şi el, ca deţinut, în universul concentraţionar, 
scrie o Istorie a literaturii române de detenţie, proiect în care încearcă să 
legitimeze acele texte din perioada expresă a detenţiei, cu valoare de document dar 
şi de literaritate. Observaţia valabilă pe care o face, dincolo de caracterul didactic 
al literaturii române memorialistice de detenţie sub comunism, este asupra oralităţii 
acesteia. Chiar dacă, la conjuncţia dintre oralitate şi scriitură, unele texte au de 

suferit din punct de vedere estetic, valoarea lor esenţială este de a conserva 
memoria detenţiei şi de a aduce mărturie asupra unui crez şi sens teologic. Condiţia 
oralităţii devenea sine qua non în detenţie, fiind legată şi de actul memorării, aşa 
cum aminteşte Valeriu Anania

44
, nevoit să creeze (piese dramatice în versuri) 

pentru a rezista psihic: „se scurgeau săptămînile una după alta, lucram versuri în 

                                                 
39 Ibidem, p. 45. 
40 Ibidem, p. 46. 
41 André Scrima, Timpul Rugului Aprins. Maestrul spiritual în tradiţia răsăriteană, ed. cit., pp. 5-

6. 
42 André Scrima, Experienţa spirituală şi limbajele ei, Traducere Anca Manolescu, Humanitas, 

Bucureşti, 2008, p. 9. 
43 Mihai Rădulescu, Istoria literaturii române de detenţie. Memorialistica reeducărilor, vol. 1, 

Editura Ramida, Bucureşti, 1998, p. 11-12. 
44 Valeriu Anania, ed. cit., p. 303. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

fiecare zi, de luni pînă vineri; sîmbăta şi Duminica erau zile de repetiţie”. Poezia 
devenise deja o puternică armă în închisorile comuniste. Criticul englez I.A. 
Richards invoca o asemenea soluţie după primul război mondial, ca panaceu acolo 
unde religia devenea inutilă. Astfel, poezia „ne poate salva; este un mijloc foarte 
eficient de a depăşi o stare de haos”

45
. Ne este cunoscut, poate, cazul lui Radu Gyr, 

dar şi pe cel al poetului teolog Nichifor Crainic care, în volumul Şoim peste 

prăpastie, a adunat „folclor memorizat timp de cincisprezece ani” în închisorile 
comuniste. Dumitru Stăniloae îl numeşte poetul creştin prin excelenţă, aşa cum este 
Paul Claudel pentru francezi, ori Raine Maria Rilke pentru germani. Poezia sa este 
„de cea mai profundă spiritualitate românească născută în închisoare”

46
. Nu trebuie 

să-l uităm nici pe Daniil (Sandu) Tudor, poetul mistic prin excelenţă, amintit mai 
devreme, ori pe poeta, la fel de mistică, Zorica Laţcu, călugărită cu numele 

Teodosia, victimă şi ea a regimului concentraţionar comunist. 
6. În concluzie, ne putem întreba dacă nu cumva perioada comunistă este un fel 

de robie egipteană a evreilor, văzută în cheie alegorică. Altfel spus, „un fel de 
tramă teologică a atîtor vieţi pustiite”

47
. Pentru că, împotriva unor schimbări 

cutremurătoare a valorilor, teologia se dovedeşte mai puternică tocmai prin prisma 
încercărilor care nu au încetat s-o dărîme. Atît operele teologice cît şi cele literare 

ale cărturarilor teologi, chiar dacă nu în proporţii covîrşitoare, dovedesc această 
temeinicie. Pe de altă parte, uneori, există un criteriu axiologic între critica 
teologiei şi dezbaterea culturală şi acest lucru este necesar atît timp cît aceste 
lucruri se fac cu dreaptă măsură.  

 
Bibliografie 

Anania, Valeriu, Memorii, Polirom, Iaşi, 2008 

Cifor, Lucia, Principii de hermeneutică literară, Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”, Iaşi, 2006 

Courtois, Stéphane et al., Le Livre noir du communisme. Crimes, terreur, répression, 

Robert Laffont, Paris, 1997 

Eagleton, Terry, Teoria literară. O introducere, Iaşi, Polirom, 2008 

Florenski, Pavel, Dogmatică şi dogmatism. Studii şi eseuri teologice, Traducere Elena 

Dulgheru, Editura Anastasia, Bucureşti, 1998 

Florenski, Pavel, Stîlpul şi Temelia Adevărului. Încercare de teodicee ortodoxă în 

douăsprezece scrisori, Traducere Emil Iordache, Iulian Friptu şi Dimitrie Popescu, 

Polirom, Iaşi, 1999 

Ianolide, Ioan, Întoarcerea la Hristos. Document pentru o lume nouă, Editura Christiana, 

Bucureşti, 2006 

                                                 
45 I.A. Richards, Science and Poetry, London, 1926, pp. 82-83, apud Terry Eagleton, Teoria 

literară. O introducere, Polirom, Iaşi, 2008, p. 63.  
46 Geta-Marcela Pîrvănescu, Nichifor Crainic. Monografie, Editura Emia, Deva, 2010, p. 185-

186. 
47 Mihail Neamţu, Bufniţa din dărîmături. Insomnii teologice în România postcomunistă, ed. cit., 

p. 32. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Kenneth, Klaus, Călător pe pămînt românesc. Convorbiri. File de jurnal, Traducere Raluca 

Todorel, Editura Agnos, Sibiu, 2010 

Lemeni, Adrian; Ionescu, Răzvan, Teologie ortodoxă şi ştiinţă, Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2007 

Lovinescu, Monica, Etica neuitării, Humanitas, Bucureşti, 2008 

Marino, Adrian, Biografia ideii de literatură. Vol. 6: Problema definiţiei literaturii, criza 

definiţiei literaturii, antiliteratura (cu un epilog), Editura Dacia, Cluj-Napoca, 2000 

Marino, Adrian, Viaţa unui om singur, Polirom, Iaşi, 2010 

Neamţu, Mihail, Bufniţa din dărîmături. Insomnii teologice în România postcomunistă, 

Ediţia a II-a, Polirom, Iaşi, 2008 

Neamţu, Mihail, Gramatica Ortodoxiei. Tradiţia după modernitate, Polirom, Iaşi, 2007 

Nemoianu, Virgil, Jocurile divinităţii. Gîndire, libertate şi religie la sfîrşit de mileniu, 

Polirom, Iaşi, 2000 

Pîrvănescu, Geta-Marcela, Nichifor Crainic. Monografie, Editura Emia, Deva, 2010 

Păcurariu, Mircea, Dicţionarul teologilor români, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 

1996 

Plămădeală, Antonie, Trei ceasuri în iad, Editura Junior Club, Bucureşti, 1993 

Pomazanski, Mihail, Teologia dogmatică ortodoxă, Traducere Florin Caragiu, Editura 

Sophia, Bucureşti, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2009 

Popescu, Dumitru Gh., Teologie şi cultură, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1993 

Rădulescu, Mihai, „Rugul Aprins”. Duhovnicii ortodoxiei, sub lespezi, în gherlele 

comuniste, Editura Ramida, Bucureşti, 1993 

Rădulescu, Mihai, Istoria literaturii române de detenţie. Memorialistica reeducărilor, vol. 

1, Editura Ramida, Bucureşti, 1998 

Scrima, André, Experienţa spirituală şi limbajele ei, Traducere Anca Manolescu, 

Humanitas, Bucureşti, 2008 

Scrima, André, Timpul Rugului Aprins. Maestrul spiritual în tradiţia răsăriteană, 

Humanitas, Bucureşti, 1996 

Stăniloae, Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, Ediţia a doua, Vol. 1, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1996 

Steinhardt, N., Primejdia mărturisirii. Convorbiri cu Ioan Pintea, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 1993 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:43:17 UTC)
BDD-A145 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

