
 

Re-cunoaşterea sacrului la Mircea Eliade 

şi noutatea fantasticului mitologic 

Anca-Narcisa LEIZERIUC 

La seule façon de sauver l‟être humain de la déshumanisation c‟est le retour à la 

connaissance originaire du sacre. La conception chrétienne de l‟incarnation de Dieu 

comme être humain change le trajet de l‟histoire et fait que le miracle soit découvert sous 

les choses le plus anodinnes. La fusion entre le mythe et la littérature fantastique donne une 

nouvelle formule, tout originale par la théorie des univers parallèles, le sacre et le profan, 

par la théorie du camouflage de la sacralité. 

 

După ce primii oameni au păcătuit din dorinţa de a cunoaşte mai ales răul 
(pentru că Binele deja umbla alături de ei în răcoarea dimineţii), ultimii oameni din 

istoria acestui pămînt ar trebui să caute izbăvirea sub frunzele aceluiaşi pom, de 
data aceasta încercînd să retrăiască, de fapt, experienţa cunoaşterii Binelui Absolut. 
Salvarea omului modern de la dezumanizare este posibilă prin întoarcerea ab initio  
la re-cunoaşterea sacrului revelat, la acea înţelegere a miracolului camuflat sub 
lucrurile aparent banale şi la redescoperirea mitului, ca „povestire exemplară‟ ce 
deschide o fereastră spre sensurile metafizice. Legînd însăşi ideea de devenire a 

omului de actul de cunoaştere / re-cunoaştere a sacrului, Mircea Eliade consideră 
că recuperarea valorilor definitorii ale umanităţii se realizează prin raportarea la 
transcendenţă: „Nu se poate concepe posibilitatea de a deveni om fără a trăi această 
experienţă fundamentală a deosebirii între profan şi sacru”

1
. Pornind de la 

dialectica brahmanică a sacrului şi profanului, scriitorul român configurează o 
teorie originală a camuflării sacrului în profan şi a irecognoscibilităţii acestuia. 

Ideile sale din domeniul istoriei religiilor se continuă, la modul inconştient, în 
operele sale literare, reconcilierea dintre ştiinţă şi artă fiind posibilă datorită 
subordonării unui unic proiect existenţial: cunoaşterea tainei existenţei, descifrarea 
umbrelor sacrului proiectate pe pereţii lumii. Imperativul de a ieşi de sub „teroarea 
istoriei‟ impune renunţarea la orgoliul europeanului de a reaşeza obiectele lumii şi 
instituirea unei înţelegeri adîncite a lucrurilor, specifică înţelepciunii orientale.  

Nevoia de a explica şi ceea ce se află dincolo de cortina raţionalului s-a 
concretizat, la început, în mit. Literatura, fiică a acestuia, înlocuieşte căutarea 
sacrului cu căutarea unui univers compensatoriu, imaginar. Mitul eternei 

                                                 
1 Mircea Eliade, Interviu, Întîlnirea cu sacrul, Editura Axa, Botoşani, 1996, p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

reîntoarceri îşi demonstrează imanenţa prin faptul că una dintre cele două direcţii 
ale fantasticului modern, mai exact fantasticul mitologic, se reorientează spre trecut 
în încercarea de a reconstitui semnalmentele sacrului şi de a-l identifica în cotidian 
(în timp ce literatura S.F. se avîntă spre un viitor necunoscut, positivist). Legătura 
dintre mitologic şi fantastic este sesizată de Adrian Marino, care identifică  
„mitologia şi istoria religiilor” ca fiind  ,,cel mai mare depozit de teme fantastice de 

care dispune umanitatea”
2
. În definiţia pe care Eliade o acordă mitului, putem 

descoperi chiar o definiţie a fantasticului: ,,În fond, miturile descriu diversele şi 
uneori dramaticile izbucniri în lume a sacrului (sau a supranaturalului). Tocmai 
aceste izbucniri în lume a sacrului fundamentează cu adevărat lumea şi o face aşa 
cum arată azi”

3
. „Nevoia intermitentă de fantastic” se metamorfozează în nevoia 

stringentă de mitologie, adică de anulare a limitării temporale şi spaţiale şi de 

pătrundere într-o altă dimensiune. Chiar dacă şi-a pierdut caracterul sacru pentru 
omul modern, mitul îşi mai păstrează două seme esenţiale, şi anume, nevoia 
compensatorie de visare şi comunicarea valorilor prin „povestiri exemplare”. 
Mircea Eliade îşi mărturiseşte uimirea faţă de ,,nevoia organică pe care o are omul 
de a visa, adică de mitologie”, deoarece ,,oricare ar fi judecata pe care o ai asupra 
structurii viselor, caracterul lor mitologic este indubitabil. La nivel oniric, 

mitologia semnifică povestire, adică să vizionezi o secvenţă cu episoade epice sau 
dramatice”

4
. Omul are nevoia de a asista la povestiri, de a le viziona, de a le asculta 

şi această dorinţă există încă din epocile apropiate de izvorul timpului prin marile 
epopei moştenite. Mitul, vis al popoarelor de a înfrînge blestemul uitării, devine 
mijloc de salvare pentru individul modern, prin revenirea la rădăcinile umanităţii. 

* 

Doar că apariţia fantasticului mitologic în lumea modernă, în concepţia lui 
Eliade, nu mai este un eveniment insolit, ,,inadmisibil”, ce provoacă o ,,ruptură”

5
 

de nivel violentă, ci unul calm, cufundat în banalitatea vieţii, care caută să reveleze 
înţelesurile ascunse ale acestei lumii şi apoi s-o depăşească. Eliade teoretizează o 
nouă literatură fantastică, care se individualizează prin anumite nuanţe, cum ar fi 
teoria universurilor paralele, teoria camuflării sacrului în profan şi a 

irecognoscibilităţii lui, anularea efectului de spaimă asupra cititorului, naraţiunea 
directă, apelul la mit şi la timpul mitic al „povestirilor exemplare” (fără de care 
omul modern ar deveni un alienat), toate contribuind la afirmarea actualităţii 
literaturii fantastice.  

În primul rînd, sursa din care se hrăneşte această literatură este cultura 
enciclopedică a istoricului religiilor. Concepţia sa despre literatura fantastică, este 

în acord cu concepţia ,,despre gîndirea mistică şi universurile imaginare pe care le 
fundează universurile paralele lumii de toate zilele şi care se distrug în primul rînd 

                                                 
2 Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, vol. I, Editura Eminescu, Bucureşti, 1973, p. 676. 
3 Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, Editura Univers, Bucureşti, 1978, p. 5-6. 
4 Eliade, Mircea, Jurnal, vol. I, 1941-1969, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 554-555. 
5 Caillois, Roger, În inima fantasticului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1971, p. 64-65. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

printr-o altă experienţă a timpului şi spaţiului”
6
. Aşadar, universurile fantastice au 

ca model de construcţie acele dimensiuni paralele, care coexistă cu realul în care 
noi fiinţăm, pe care le descoperise omul de ştiinţă Eliade la anumite civilizaţii, iar 
relaţiile dintre ele nu sînt de ciocnire sau de anulare reciprocă, ci de intersectare sau 
complementaritate. Însă ,,universurile paralele pe care le dezvăluia povestirea erau 
rodul imaginaţiei creatoare, nu al erudiţiei nici al hermeneuticii pe care o stăpînea 

istoricul religiilor comparate”
7
. De aici se va naşte teoria universurilor paralele, a 

nesfîrşitei pendulări între lumea profană şi lumea sacră, care se revelează doar 
pentru a se ascunde din nou. Steinhardt, vorbind despre diferenţa dintre fantasticul  
occidental şi cel oriental, afirmă că aceasta este generată de ,,două vechi modalităţi 
religioase ale respectivelor zone psihice şi culturale: prin cunoaştere, orientul crede 
că poate ieşi din contingenţă, occidentalii însă concep şi graţia ca făcînd parte din 

lumea naturală”
8
.  

De aici decurge o nouă caracteristică a fantasticului care poartă amprenta lui 
Mircea Eliade, şi anume, efectul pe care acesta îl are asupra cititorului, care nu mai 
este terifiat de intruziunea fantasticului, ci este fascinat de posibilitatea 
transcenderii într-un alt univers. Efectul acesta de spaimă, care este cu precizie 
dozată de către autor, este specific fantasticului occidental, în timp ce fantasticul 

oriental urmăreşte ambiguizarea şi fascinarea cititorului prin strălucirea fanteziei. 
Aşa cum observă Eugen Simion, fantasticul lui Eliade „e mai degrabă calm, ca un 
element firesc de viaţă. Chiar faptele cele mai crunte (dispariţia unui individ, 
revelaţia de a trăi în alt timp) nu atrofiază simţurile şi nu aruncă spiritul în braţele 
teroarei”.

9
 Irecognoscibilitatea miracolului face ca „inadmisibilul” să nu mai 

lovească violent individul, ci să-l provoace să  descopere manifestările sacrului în 

cotidian, sub masca banalului, devenind, astfel, „iraţionalul verosimil” admis de 
Todorov. Eliade este conştient de noutatea nuvelelor sale fantastice, disociindu-se 
de romanticii germani, de Edgar Allan Poe sau de J.L.Borges

10
 tocmai pe 

considerentul absenţei efectului de şoc, dar şi din alte motive. În faţa „prezenţei 
fantasticului”, care devine sinonim cu sacrul, omul modern nu mai este cuprins de 
groază, ci păstrează doar confuzia pe care o potenţează cu sentimentul unei 

revelaţii, cu emoţia produsă de proximitatea lumii esenţelor.  
Într-un eseu din volumul Oceanografie, Eliade abordează problema 

fenomenologiei miracolului, constatînd că în vechime, se instituia un raport 
contrastiv între miracol şi real, însă în societatea modernă raportul este de 
completare, adică doar alăturarea faptelor şi nu opoziţia lor. ,,Miracolul este 
întîmplarea, venirea împreună a unor lucruri care ar fi putut rămîne  izolate pe 

                                                 
6 Eliade, Mircea, Cuvînt înainte, În curte la Dionis, Editura Cartea Româneascǎ, Bucureşti, 1982, 

p. 10. 
7 Ibidem. 
8 Steinhardt, Nicolae, „Fantasticul lui Mircea Eliade”, Incertitudini literare, Editura Dacia, Cluj- 

Napoca, 1980, p. 112. 
9 Simion, Eugen, Scriitori români de azi, vol. I, Editura Litera, Chişinǎu, 1998, p. 335. 
10 Vezi Eliade, Mircea, Cuvînt înainte, în În curte la Dionis, Editura Cartea Româneascǎ, 

Bucureşti, 1982, p. 10.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

vecie”
11

. Teoria lui Deus otiosus este potenţată de cea a „întrupării 
transcendentalului”, pentru că absenţa lui Dumnezeu din lume este cauzată de 
prejudecăţile şi limitările omului modern: „de fapt Dumnezeu este absent de acolo 
de unde l-am fi aşteptat noi [...] aşa cum ni l-am închipuit noi”. Odată cu apariţia 
creştinismului s-a produs o schimbare: ,,Creştinismul, făcînd pe Hristos fiu de om, 
a îmbinat miracolul şi caritatea în omenie într-un grad mult mai mare ca înainte, 

cînd zeii erau altceva decît oameni”, de aceea, se poate considera că ,,de la Hristos 
încoace substanţa întregii istorii s-a schimbat)”

12
. Evenimentul neobişnuit al 

revelării divinului în haina umilă a umanului, produce o schimbare a percepţiei 
asupra sacrului: omul nu trebuie să se aştepte la manifestări contrastante ale 
divinului, ci la contopirea dintre infinit şi finitul profan, care a fost consfinţită 
pentru veşnicie prin dubla natură a Mîntuitorului. Din acest motiv se poate face o 

apropiere între concepţia lui Eliade asupra miracolului şi teoria camuflării sacrului 
sub lucrurile aparent banale. ,,Acum, Hristos fiind şi om, minunile se fac sub chipul 
oamenilor, în fiecare zi. Înainte de Hristos minunea mai putea fi taumaturgică, 
excepţională, dramatică. De atunci ea este umană, adică recognoscibilă”

13
. De 

aceea, fiecare eveniment banal, cotidian poate dobîndi o semnificaţie ascunsă, 
fiecare putînd fi o intervenţie iraţională, divină. 

Dacă funcţia mitului era de a cunoaşte, iar a operei fantastice de a re-cunoaşte  
sacrul, prin plăsmuirea unui univers imaginar care să includă realitatea primordială, 
atunci putem deduce că fantasticul mitic al lui Eliade creează o nouă lume şi 
recreează mitologia în acelaşi timp, aşadar o mitologie nesfîrşit resemantizată cu 
fiecare carte plăsmuită, care trimite cu gîndul la „cartea de nisip” a lui Borges. 
Autorul acestei noi cărţi nu-şi propune să fie ,,un rival al Demiurgului”, ci mai 

degrabă ,,un cercetător al lumii naturale pe care vrea să o desluşească, să o 
intuiască, să o înţeleagă, învrednicindu-se măcar de o clipă extratemporală, de o 
clipă de eternitate”

14
. De aceea, a treia particularitate a fantasticului eliadesc va fi 

importanţa majoră acordată naraţiunii, facerii cărţii, paralelismul dintre mit şi 
relatare devenind mai elocvent pe măsură ce relatarea mitică se „extenuează” şi îşi 
pierde caracterul eminamente religios. Revelarea sacrului, care cădea în sarcina 

mitului în societăţile arhaice, este lăsată pe seama naraţiunii, care păstrează 
legătura cu Logosul originar: ,,mitul povesteşte o istorie sacră; el relatează un 
eveniment care a avut loc în timpul primordial, timpul fabulos al începuturilor”

15
. 

Naraţiunea, expresie a imaginaţiei, este considerată o cerinţă existenţială, care 
„fundează propriul ei Univers” Ŕ după cum ,,miturile ne dezvăluie fundarea 
lumii”

16
 Ŕ care se manifestă ca un instrument în cunoaşterea lumii şi face posibilă 

                                                 
11 Eliade, Mircea, O prefaţǎ propriu-zisǎ, în Oceanografie,  , Editura Humanitas, Bucureşti, 1991, 

p. 14 
12 Ibidem.  
13 Ibidem.   
14 Steinhardt, Nicolae, „Fantasticul lui Mircea Eliade”, în Incertitudini literare, Editura Dacia, 

Cluj-Napoca, 1980, p.111. 
15Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, Editura Univers, Bucureşti, 1978, p. 5-6. 
16 Eliade, Mircea, Jurnal, vol. I, 1941-1969, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 586. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

existenţa omului, în aceeaşi măsură în care o face nevoia organică de a visa. Şi 
visul şi mitul şi literatura au în comun verbul „a crea‟, prin care omul imită actul 
Divinităţii, fără a avea pretenţia de a-l concura. Literatura este, de fapt, formula 
readaptată la conştiinţa modernă a mitului şi mitologiei, a „izbucnirilor în lume a 
sacrului‟, care au exercitat o puternică forţă modelatoare asupra umanităţii.  

Singura posibilitate prin care individul condiţionat istoric se poate sustrage 

universului cotidian este o ,,altă experienţă a timpului şi spaţiului”
17

, de unde se va 
naşte în nuvelele sale problema obsesivă a timpului şi gustul pentru naraţiunea 
labirintică, structurată pe două planuri, cel real şi cel mitologic. Propria noastră 
identitate umană se defineşte prin raportare la Cronos, care ne măsoară trecerea 
printr-o lume cu drumuri blocate, dar şi cu căi de acces spre Marea Taină 
universală. Problema timpului ,,este unicul subiect, [...] este misterul esenţial. Dacă 

am şti ce este timpul Ŕ ceea ce, bineînţeles, n-o să ştim niciodată Ŕ atunci am şti 
cine sîntem şi ce sîntem”

18
, afirma, într-un interviu, Borges. Găsindu-se sub această 

„teroare a istoriei‟, omul modern caută o soluţie pentru a putea suporta „catastrofele 
şi ororile istoriei Ŕ de la deportări şi masacre colective pînă la bombardamentul 
atomic” şi aceasta constă în a presimţi dincolo de ele un semn, o ,,intenţie 
transistorică”

19
. Însă presiunea trecerii timpului a fost resimţită şi de către omul 

arhaic care s-a apărat, fie abolindu-l periodic, prin repetarea  ritualică a 
cosmogoniei şi regenerarea periodică a timpului, fie acordînd evenimentelor 
istorice o semnificaţie în armonie cu timpul cosmic. 

Fără a nega vocaţia sa de istoric al religiilor, Mircea Eliade reconfigurează mitul 
eternei reîntoarceri din perspectiva omului modern care crede în existenţa sacrului. 
Trăind viaţa cu o periodicitate ciclică, omul se apropie de modelele arhetipale, 

încetează să mai existe faţă de timpul istoric şi se integrează într-un timp mitic, 
eternul prezent care îl transformă într-un egal al zeilor. Paradox temporal, dar şi 
paradox al identităţii, pentru că regăsirea identităţii esenţiale se face prin pierderea 
identităţii individuale şi contopirea cu omul generic. Proiectarea omului în timpul 
mitic şi abolirea timpului profan nu se face decît la intervalele acestea esenţiale, în 
care omul este cu adevărat el însuşi: atunci cînd repetă ritualurile, actele importante 

arhetipale. Făcînd trimitere la textele brahmanice, Eliade adoptă „eterogenitatea 
celor două timpuri, sacru şi profan”, unul fiind al zeilor legaţi de „nemurire”, iar 
celălalt al oamenilor legaţi de „moarte”

20
. Dialectica filosofică a sacrului şi 

profanului, subscrisă activităţii istoricului religiilor, este transpusă în literatura 
fantastică unde stabileşte o  relaţie de echivalenţă cu irealul şi realul. Originală este 
şi formularea clară a ideii că omul modern nu poate trăi fără „povestiri exemplare” 

                                                 
17 Eliade, Mircea, Cuvînt înainte, în În curte la Dionis, Editura Cartea Româneascǎ, Bucureşti, 

1982, p. 10. 
18 Borges, Jorge Luis, Borges despre Borges, Convorbiri cu Borges la 80 de ani, Editura Dacia, 

Cluj, 1990, p. 159. 
19 Eliade, Mircea, Eseuri, Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti, 1991, p. 111. 
20 Ibidem, p. 36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

şi că naraţiunea trebuie să-şi recapete „demnitatea metafizică” prin readaptarea ei 
la conştiinţa modernă a mitului. După cum am precizat mai sus, definiţia mitului 
coincide cu definiţia sacrului, a cărui manifestare devine, o dată cu evoluţia pe axa 
temporală, tot mai puţin accesibilă omului. Eliade contrazice filosofia lui 
Nietzsche, care proclamă că Dumnezeu a murit, şi propune o teorie originală a 
camuflării sacrului în profan şi a irecognoscibilităţii miracolului. Din cauza 

evoluţiei ştiinţelor pozitive lumea a ajuns la un stadiu de desacralizare aproape 
totală, fapt ce explică dificultatea decodificării sacrului, iar din cauza filosofiei 
morţii divinităţii, sacrul este aglutinat de profan, ceea ce semnifică „un camuflaj 
desăvîrşit”. Adevărurile esenţiale supravieţuiesc în universurile imaginare şi 
artistice şi sînt accesibile doar iniţiaţilor, care posedă un cod special de descifrare. 
Omul devine un cititor în semne, un căutător al sacrului şi al eternităţii, dar cu 

mijloacele profanului. 
* 

Plecînd de la teoria nouă a camuflării sacrului în profan, în naraţiunea  Adio!..., 
cele două universuri, sacrul şi profanul, sînt reprezentate cu valoare absolută drept 
realităţi coexistente, dar care nu mai relaţionează, omul modern pierzîndu-şi simţul 
descifrării divinului. Timpul istoric este unul fragmentat, redus la evenimente reale, 

fragmentare simbolizată prin aşezarea spectatorilor izolaţi, fiecare pe cîte un scaun, 
pe diferite rînduri. Prin atitudinea pasivă a spectatorilor erudiţi, care aşteaptă să li 
se livreze o piesă aşa cum sînt ei obişnuiţi să o primească, se transmite ideea unui 
timp care îl trăieşte pe om, a unui destin redus la o existenţă vegetativă. În acest 
timp istoric linear se produce o buclă temporală prin instituirea unei noi lumi, cea a 
unei insolite piese de teatru. La fel ca şi timpul mitic, timpul artei se transformă în 

prezent etern ori de cîte ori este reluat spectacolul de teatru, prin însăşi condiţia 
estetică a genului dramatic şi în timp concentrat, prin chiar conţinutul său care 
comprimă în trei ore destinul unui om sau al mai multor generaţii. Deşi autorul 
plasează actul scrierii la modul dubitativ, într-un viitor potenţial, (,,dacă mă voi 
hotărî vreodată”

21
), piesa începe să se desfăşoare în imaginaţia sa concomitent cu 

reprezentarea într-o sală de teatru şi, în final, fiind pus în imposibilitatea de a oferi 

cheia de interpretare unui ,,public savant”, sfătuit chiar şi de director, renunţă la a 
mai scrie piesa. Timpul artei nu este, deci, ireversibil, ci este mereu clipă prezentă 
şi lasă creatorului posibilitatea de refacere (scena V e fosta scenă III) sau chiar de 
renunţare şi este punctul de plecare al unui univers infinit de reactualizări din 
partea spectatorilor iniţiaţi în descoperirea sensului metafizic. 

Timpul profan coincide cu durata reprezentării între „opt treizeci şi unsprezece 

şi treizeci şi cinci” şi publicul neiniţiat, dar cu pretenţie de erudiţie, înregistrează 
faptic spectacolul: un actor iese de după cortină, rosteşte de trei ori cuvîntul „adio”, 
apoi dispare precizînd că „asta era tot ce aveam să vă spun”

22
. Caracterul 

experimental este reprezentat de faptul că, în loc să vadă jocul scenic, spectatorii 
abia dacă aud monologuri rostite în sotto voce, uralele şi monologurile interioare 

                                                 
21 Mircea Eliade, Adio!.., în Proza fantastică, vol. II, Editura Moldova, Iaşi, 1994, p. 82. 
22 Ibidem, p. 82. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

adesîndu-se tot actorilor. Camuflarea misterului este dublă, atît vizuală, prin faptul 
că se joacă cu cortina lăsată, cît şi auditivă, monologurile fiind abia perceptibile. 
Această cortină separă două lumi care întreţin raporturi diametral opuse cu timpul. 
Lumea spectatorilor se află sub „teroarea istoriei” Ŕ una din obsesiile directorul 
teatrului, care este şi profesor pasionat de istoria religiilor

23
. În spatele cortinei se 

află lumea actorilor, care, prin intermediul jocului, realizează un proces de 

resacralizare a lumii. Prin capacitatea de transfigurare a jocului lor, li se permite să 
retrăiască întreaga istorie a religiilor, în doar cîteva ore. Pentru spectatorii care nu 
mai cred în sacralitate, au rămas captivi ai timpului istoric, în momentul în care a 
fost proclamată moartea lui Dumnezeu: ,,Pentru dumneavoastră, spectatorii, cortina 
a fost lăsată azi după-masă, pe la patru jumătate. Pentru că acesta e adevărul istoric. 
Dumneavoastră trăiţi în secolul XX, exact în 1964, şi nu vă puteţi întoarce înapoi în 

Timp”. În schimb, cei privilegiaţi, actorii, au posibilitatea să controleze timpul: 
,,Noi putem pentru că sîntem actori, adică participăm la mister, retrăim condensate 
întreaga istorie a religiilor”

24
. Stăpînii peste timpul sacru sînt actorii, care participă 

activ, nu neapărat la descifrarea misterului, ci la construirea lui, plăcerea 
nerezumîndu-se la găsirea unui răspuns, ci la înţelegerea adîncită şi nerostită a lui.  

Camuflarea sacrului în profan sau teoria lui Deus otiosus este, în primul rînd, 

simbolizată prin metafora ,,cortinei care cade o singură dată” şi, mai apoi, explicată 
de director, care este un alter ego al autorului, profesorul preocupat de istoria 
religiilor. Ea nu echivalează cu moartea individului, aşa cum şopteşte un spectator, 
ci cu sciziunea dintre cei care cred că Dumnezeu a murit şi nu mai percep misterul 
şi cei care cred că Dumnezeu nu a murit, ci că doar se relevă sub o formă discretă 
numai celor iniţiaţi, adevăraţii stăpîni ai timpului. Sacrul nu a dispărut din Univers, 

ci doar nu se mai descoperă oamenilor sub forma sub care se aşteaptă ei. Cortina 
împarte oamenii în stăpîni ai timpului sacru şi robi ai timpului istoric, între aceste 
două lumi existînd doar o atingere tangenţială, spectatorii observînd lumea sacră 
reprezentată pe scenă, dar neînţelegînd semnificaţia. Prăpastia care se deschide 
între public şi actori nu e cauzată de spaţiul scenei, ci de timpul diferit în care 
trăiesc cele două categorii. Decalajul acesta pe nivele temporale instituie o 

adevărată criză a limbajului: ,,Nu ne mai înţelegem… Nu ne puteţi înţelege, deşi în 
aparenţă vorbim acelaşi limbaj”

25
. Spectatorii se aşteaptă ca piesa să intre în 

anumite tipare simbolice, ca cifra trei să trimită la divinitate şi acţionează, deci, 
după stereotipiile unei gîndiri raţionale. Totuşi, autorul recunoaşte că „nu a plecat 
de la o idee precisă, de la un simbol precis”

26
, adică dimensiunea sacralităţii este la 

fel de ininteligibilă pentru om ca şi Aleph-ul borgesian, pentru că are dimensiunea 

infinitului, iar omul este incapabil să o cuprindă cu gîndirea. Renunţarea din final 
subliniează tocmai incapacitatea omului de a înţelege misterul prin raţiune, singura 
posibilitate fiind să-l intuiască prin gîndirea simbolică, mitică. 

                                                 
23 Ibidem, p. 90. 
24 Ibidem, p. 92. 
25 Ibidem, p. 84. 
26 Ibidem, p. 97. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Paradoxul existenţei cortinei pentru spectatori şi a non-existenţei pentru actori 
poate fi înţeles, dacă se realizează o substituire terminologică cu omul modern şi 
omul iniţiat. Cei din prima categorie, pentru care Dumnezeu a murit, sînt sub 
apăsarea timpului istoric, claustraţi într-o lume al cărui cer nu se mai deschide. 
Pentru ei cortina funcţionează ca un clopot de sticlă care nu-i mai permite să creeze 
liber şi nici măcar să-şi creeze propria istorie. Însă, retrăind timpul mitic, 

concentrat, actorul se identifică cu viziunea civilizaţiilor arhaice asupra Divinităţii, 
şi anume, a consubstanţialităţii Sale cu lumea fenomenală

27
. În plus, prin abolirea 

timpului istoric şi reiterarea timpului mitic, prin joc, este scos din „contextul 
istoric‟: ,,Astea s-au petrecut demult şi, deci, le putem juca noi, actorii, între noi, 
pentru că noi sîntem liberi să trăim Ŕ adică să jucăm Ŕ în orice secol, în orice epocă 
istorică … deci ne putem permite să credem cu adevărat”

28
. Această întoarcere la 

momentele semnificative ale omenirii oferă imaginea unui timp ciclic, care permite 
prin abolirea periodică a timpului şi redescoperirea virtualităţilor sale, o existentă 
continuă în eternitate lui hic şi nunc. 

Secţiunea de aur a nuvelei eliadeşti, care oferă cheia de interpretare asupra 
întregului, o reprezintă scena capitală, în care cortina se ridică pe jumătate şi are 
loc trezirea ,,femeii tinere şi frumoase”, legată cu mîinile la spate sub privirile 

,,unui bărbat aproape bătrîn”, care dispare în spatele cortinei. Timpul mitic, lumea 
veche, este reprezentată prin simbolul bătrînului care veghează cu îngrijorare şi 
încruntare somnul tinerei legate. Ea reprezintă spiritul, atman, fiinţa vie care nu 
poate fi niciodată legată de timpul istoric, pentru că, nefiind decît spirit nu este 
subjugată determinărilor istorice. Timpul estetic permite profesorului „schimbarea 
necontenită a ordinii scenelor (scena V fusese „alaltăieri” faţă de scena III), în 

funcţie de „adevărul istoric”. În  acest fluviu al timpului infinit al nemuririi există 
unele concentrări temporale realizate prin artă. În faţa perspectivei nemuririi, omul 
modern dă înapoi pentru că se teme de zădărnicia condiţiei umane, de fiinţarea 
nesfîrşită în acelaşi corp material. Singura izbăvire din universul temporal este 
stăpînirea timpului prin spirit, prin forţa creatoare a imaginaţiei colective, deoarece 
o înţelegere totală a divinităţii se realizează doar prin lipirea fragmentelor de 

înţelegere a fiecărei generaţii într-un film edificator, cel al creaţiei folclorice: 
„creaţia folclorică este un proces nedisociat de subconştientul uman (nu individual) 
din toate timpurile; moartea (ca şi divinitatea) nu poate fi înţeleasă de om, ci numai 
de oameni”.

29
 Logosul este cel care a făcut posibilă fiinţarea lumii, apoi i-a dat 

identitate şi tot prin logosul cărţii şi al creaţiei populare omul stăpîneşte timpul 
profan şi se apropie de cel sacru. Urmărind rezolvarea ecuaţiei absolute, adică 

stăpînirea celor două feţe ale filei temporale, trecutul şi viitorul, asistăm la o 

                                                 
27 Mircea Eliade, Eseuri, Mitul eternei reîntoarceri, Mituri, vise şi mistere, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti, 1991, p. 115. 
28 Mircea Eliade, Adio!.., în Proza fantastică, vol. II, Editura Moldova, Iaşi, 1994, p. 96. 
29Mircea Eliade, Fragment despre moarte, în Rădăcinile româneşti ale lui Mircea Eliade, vol. I, 

Mac Linscott Ricketts, Editura Criterion, Bucureşti, 2004, p. 562-563. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

închidere circulară a problemei timpului, care este transformat în etern prezent prin 
intermediul artei. 

Preocupat de revelarea şi camuflarea sacrului, de misterul esenţial al timpului, 
Eliade are convingerea că acesta poate fi stăpînit prin timpul concentrat al artei. 
Spectacolul de teatru este o reiterare a timpului mitic, un mod de repetare a 
experienţelor esenţiale, iar actorii devin stăpînii timpului profan. Perdeaua care 

separă cele două lumi, sacră şi profană este foarte subţire şi omului i se fac semne 
de dincolo pentru a-l trezi din amnezia individuală. Pentru o societate care a 
declarat că bolta cerească este vidă, singura posibilitate de salvare o reprezintă 
Cuvîntul, fie cel întrupat, fie cel scris. Dumnezeu care a întemeiat lumea prin 
cuvîntul rostit, o poate recrea prin Cuvîntul Întrupat, atunci cînd aceasta va atinge 
apogeul desacralizării.  
 
Bibliografie 

Borges, Jorge Luis, Borges despre Borges, Convorbiri cu Borges la 80 de ani, Editura 

Dacia, Cluj, 1990 

Caillois, Roger, În inima fantasticului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1971 

Eliade, Mircea, Adio!.., în Proza fantastică, vol. II, Editura Moldova, Iaşi, 1994 

Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, Editura Univers, Bucureşti, 1978 

Eliade, Mircea, Cuvînt înainte, În curte la Dionis, Editura Cartea Românescǎ, Bucureşti, 

1982 

Eliade, Mircea, Eseuri, Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere, Editura 

Ştiinţifică, Bucureşti, 1991 

Eliade, Mircea, Interviu, Întîlnirea cu sacrul, Editura Axa, Botoşani, 1996 

Eliade, Mircea, Jurnal, vol. I, 1941-1969, Editura Humanitas, Bucureşti, 1993 

Eliade, Mircea, O prefaţǎ propriu-zisǎ, în Oceanografie, Editura Humanitas, Bucureşti, 

1991 

Linscott Ricketts, Mac, Eliade, Mircea, ,,Fragment despre moarte”, în Rădăcinile româneşti 

ale lui Mircea Eliade, vol. I, Editura Criterion, Bucureşti, 2004 

Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, vol. I, Editura Eminescu, Bucureşti, 1973 

Simion, Eugen, Scriitori români de azi, vol. I, Editura Litera, Chişinǎu, 1998 

Steinhardt, Nicolae, „Fantasticul lui Mircea Eliade”, Incertitudini literare, Editura Dacia, 

Cluj- Napoca, 1980 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:49 UTC)
BDD-A144 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

