
 

Între secundarizare şi istoria emoţiilor: religia trans- 

Viorella MANOLACHE 

The present study approaches the fact that postmodernity becomes intimately linked with its 

alternative currents through a local causality.  

Transmodernity opens the way to a special knowledge, through revelation, and not by the 

«complexes of culture» assumed by modernism and postmodernism, in the light of the 

relativism that accompanies any change of cultural paradigm.  

Posing into a common equation religion and governance, the present study will consider 

that a non-religious life of the secular modernity will be ornamented again by the religious 

institutions and meanings. The tolerance toward diversity, the antipathy toward traditional 

hierarchies, the fixation on informational technologies - become the flagrant hallmark of 

the period of transition, where even theology becomes trans-consolidated through  a 

critical method, abandoned by the classics a long time ago.  
 

Depăşirea lui post- : transmodernitatea 

(Re)dialectizat, (re)injectat cu ∕ de alt sens, ca produs derivat, lateral, 
postmodernismul devine un concept supus (re)teritorializării, vînat de ameninţarea 
de aşezare, sedentarizare, comoditate sau înfundare, de ipostaza penultimativă.  

Optînd pentru reactivarea paenultimus-ului, în ipostază de ambreior, cuvintele 
şi ideile (re)investite filosofico-politic, într-un circuit (re)activ imprevizibil, 

nepremeditat, devin, sinonimic, parole, cuvinte de acces, passwords, operatori 
nontehnici, verificînd ipoteza lansată de noi, potrivit căreia postmodernismul nu 
încremeneşte în fix, în continuum, ci devine mobil, prin aplicarea tensiunilor, a 
curentelor alternative, ce justifică o (am)plasare sub un Postmodern Turn. 

Termenul post-, chiar dacă (a)lipit de oricare derivare a lui modo, rămîne 
(multi)faţetat, mozaicat, răsturnat în ∕de reflexii şi irizări (auto)reflexive. Confuzia 

unor atari sufixe (supra)licitează micro-naraţiuni multiple, care nu îşi propun o 
stabilizare sau o legitimare universaliza(n)tă. Perspectivele multiple modifică 
optica fenomenului: cultura postmodernă renunţă a mai fi rezultatul unei rupturi 
faţă de proiectul modernităţii, tema traductibilităţii interculturale devenind axa unui 
imperativ

1
. 

(Pre)fixul post- se (auto)plasează ca produs al modernului, în afara acestuia, 

nefiind depăşit, ci doar asumat.  Dubla sa situare, în afara şi (în)lăuntrul 
modernităţii, prin inocenţă şi ironie, nu exclude nivelul meta, jocul experimentului, 

                                                 
1 Irina Stănciugelu, Prefixul „post” al modernităţii noastre, Editura Trei, Bucureşti, 2002. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

care stabileşte că noutăţile sale, departe de a-l anula, îl desprind definitiv de orice 
borne fixe. Depăşirea lui post- devine (re)cunoaştere dinamică, acceptare, 
aprofundare! Logica lui post- ne plasează în pliul critic al lui între, multiplicînd 
distanţele, într-o dispută inegală, aleatorie. 

Pentru Constantin Virgil Negoiţă
2
, postmodernismul rămîne un concept dual, 

modern şi premodern. Într-un atare peisaj duplicitar, textualismul a fost 

„impurificat” de ideologiile Noii Stîngi, erijate în „corectitudine politică”, 
ideologism orientat către năruirea gîndirii mitice, a sacrului, a valorilor 
tradiţionale, a religiilor, a canonului occidental. 

Plasînd Subiectul şi Obiectul într-o astfel de dispută (in)egală, Jean Baudrillard
3
 

miza pe mitologia filosofică a independenţei şi a libertăţii infinite a Obiectului. 
(Trans)versal, acesta desemnează lumea reală, absenţa Subiectului, instaurînd 

restul ca obstacol al relaţiei Subiect-Obiect. Valoarea de întrebuinţare şi valoarea 
de schimb, dubla morală  (schimbul comercial al sferei morale şi jocul sferei 
imorale) devin mărcile de identificare ale Obiectului. În acord cu Baudrillard, 
sîntem plasaţi pe traiectoria unei lumi aleatorii, în care nu mai există un Subiect şi 
un Obiect Ŕ noţiuni repartizate armonios în registrul cunoaşterii.  

Se ştie că locurile în care gîndirea-subiect este torsionată mai mult, aceasta 

(în)magazinează o cantitate de energie sporită. În schimb, locurile din „bandă” care 
sînt mai plane (şi, ca atare, mai puţin torsionate) (în)magazinează mai puţină 
energie. Transferînd ipotezele benzii lui Moebius în plan (filo)sofic, dacă lărgimea 
benzii se modifică, aceasta va conduce la un proces de cedare, în sensul că se 
modifică şi distribuţia de energie din bandă, ceea ce face ca aceasta să ia permanent 
o altă formă. 

Duelul declarat Subiect-Obiect produce, potrivit lui Baudrillard, o răsturnare, o 
revanşă, o răzbunare a Obiectului pretins pasiv, care s-a lăsat descoperit şi 
torsionat, dar care brusc se transformă într-un atractor straniu, capabil de o 
înfruntare metafizică. Gîndirea devine o singură faţă, cu planuri diferit-torsionate şi 
(in)egale energetic, anulînd ordinea canonică de gîndire-subiect, cea care impunea 
o ordine aflată în afara obiectului sau menţinut la aceeaşi distanţă. Acceptarea 

conştiinţei ca fenomen de (con)torsiune existenţială presupune un schimb simbolic 
de energie între lume şi gîndire, fapt ce destabilizează discursurile egal-ordonatoare 
şi stazic-raţionalizatoare 

Propunînd, ca model alternativ, bastonul cu două capete, Basarab Nicolescu
4
 

stabilea că logica terţului inclus este una privilegiată, tocmai prin faptul că aceasta 
permite traversarea coerentă a diferitelor domenii, (in)ducînd o structură deschisă, 

                                                 
2 Constantin Virgil Negoiţă (Logica postmodernului,  Editura Paralela 45, Piteşti, 2004), pe 

urmele luiThomas Friedman, consideră (printr-o raportare biblică) că în secolul XX importante nu au 

fost potopurile, ci mai degrabă perioadele de după potop.  
3 Jean Baudrillard, Cuvinte de acces, Editura Art, Bucureşti, 2008. 
4 Basarab Nicolescu, Transdisciplinaritatea. Manifest, Editura Junimea, Iaşi, 2007. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

gödeliană
5
, a ansamblului nivelurilor de Realitate. Concilierea lui pro şi a lui 

contra nu se poate produce decît pe un alt nivel de Realitate, unde aceştia devin 
polii contradictorii ai unei unităţi mai largi, după logica lui “a fi împreună”. Un 
concept precum Homo sui transcendentalis (re)inventează personajul central al 
curentelor alternative (pe Epimeteu, fratele lui Prometeu), drept cel care poartă 
pecetea lui trans- (trans-figurare, trans-viziune, trans-portare, trans-formare) şi 

care devine, prin definiţie, cel care gîndeşte după
6
. 

Sub presiunea unui alt (pre)fix, transmodernitatea presupune, pentru Rosa 
María Rodríguez Magda

7
, întoarcerea la liniile de fugă şi la ideile tari ale 

modernităţii: hegelism, socialism utopic, marxism, filosofia suspiciunii. 
Transmodernitatea marchează întoarcerea, copierea şi supravieţuirea atributului 

slab al modernităţii în forma sa light (prin ficţiune, eclectism, înlocuirea 

modelelor), un travesti al postmodernităţii, aceasta din urmă lipsită (în încercarea 
de a-şi evita sfîrşitul în cibernetica barbară sau în mass-media) de ruptura sa 
inocenta. Transmodernitatea preia şi (re)face avangarda, eliminînd distanţa elite-
cultură-masse, reprezentînd imagine, fugă barocă, auto-referinţă, catastrofă, 
cotitură, reiterare fractală, entropie obeză, inflaţie grosolană de date, estetică a ceea 
ce e plin şi a ceea ce a dispărut, entropie, fractalitate. Cheia de acces la un atare 

model alternativ constă în trans-justificare şi în depăşirea paradigmelor. 
Sub amprenta lui trans-, nici Spiritul, nici Adevărul Absolut nu mai sînt 

globale, acest atribut revenindu-i sintezei reuşite între ∕ dintre momentul 
pozitivismului modern şi goliciunea postmodernă, printr-o (am)plasare în 
cristalografia prolifică. 

Cu menţiunea că, o atare schemă funcţională stabileşte că transmodernitatea 

presupune păstrarea definiţiilor dinamice ale modernităţii, cu efect de oglindire! 
Aşadar, am fi în prezenţa unei energii hibride, organizate într-o formă şi într-un 

teritoriu nou, în care punctele de vedere dispar, iar concepţiile lasă loc percepţiilor 
înţelese drept procese ce nasc modele alternative. 

Un (alt) skandalon: religia lui trans- 

Dincolo de capcana “-ismelor”,  transmodernismul rămîne doar o încercare de 
articulare a unui răspuns dat modernismului şi postmodernismului, subsumîndu-se 
imperativului: Răspund, deşi voi fi schimbat!, preocupat de poziţia centrală a 

                                                 
5 Structura gödeliană a ansamblului nivelurilor de Realitate, asociată logicii terţului inclus, 

implică imposibilitatea de a clădi o teorie completă care să descrie, pe de o parte, trecerea de la un 

nivel la altul şi, pe de altă parte, ansamblul nivelurilor de Realitate (Basarab Nicolescu, p. 63). 
6 Potrivit lui Basarab Nicolescu (Pe drumul terţului inclus, în „Convorbiri literare”, anul CXLIII, 

decembrie 2009, nr.12-168), pe urmele lui Jean-François Malherbe, noua etapă a Logosului este 

marcată de disputa Heraclit  („inventatorul devenirii”) Ŕ Parmenide („inventatorul fiinţei”). Pentru 

Jean-François Malherbe, confruntarea Heraclit Ŕ Parmenide devine disputa terţ exclus Ŕ terţ inclus: 

terţul exclus (in)duce excluderea conştiinţei, singura adevărată fiind cea a lui Unu. Paradoxal, Unu dă 

naştere unei multitudini de lumi incompatibile între ele; viziunea lui Parmenide rămîne una a 

somnului, pe cînd Heraclit devine ghidul fără pereche al trezirii. 
7 Rosa María Rodríguez Magda, La sonrisa de Saturno. Hacia una teoría transmoderna, 

Barcelona, Anthropos, 1989. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dialogului, de integraţionism, cu un stil de gîndire ecologic, care apreciază 
diversitatea în unitate, (contra)punînd multiculturalului şi monoculturalului - 
interculturalul, ortodoxiei şi heterodoxiei - adevărul spiritual, iar paranoiei 
postmoderne - metanoia. Pentru că transmodernismul moşteneşte din dialogul 
global propriul impuls transcedental şi dorinţa de a supravieţui unei modernităţi 
decadente.  

Transmodernismul devine respingere a falsei dogme dualiste care a condiţionat 
singurele alegeri posibile în orizontul modernităţii, refuz al cererilor vaste ale 
modernismului şi absurdităţii nihiliste a postmodernismului, suportînd însă 
influenţa activă a ambelor contribuţii.  

Ceea ce T. Ungureanu (de)numeşte prin culturism religios, drept despărţire 
europeană de creştinism, anarhie tribală, goană magnetică spre totem, spre o nouă 

religie a exterminării şi a măreţiei crimei, nu e altceva decît o calitate veche a unui 
fenomen social mascat în încriminare şi pedeapsă. Ideea de sfîrşit a modernităţii (a 
omului), care dincolo de nuanţe, semnifică abandonarea ideii de evoluţie lineară şi 
de teleologie, presupune o îndreptare necesară a tuturor societăţilor către idealul 
lumii capitaliste occidentale, adică al lumii pe care (încă) o numim postmodernă, 
pacifistă, calmă, generoasă!  

Potrivit lui Theodor Codreanu
8
, creştinismul devine o religie transmodernă, 

prin excelenţă. Aşadar, transmodernismul deschide calea cunoaşterii speciale, prin 

revelaţie, şi nu prin «complexele de cultură» asumate de modernism şi 

postmodernism, în lumina relativismului care însoţeşte orice schimbare de 

paradigmă culturală. Th. Codreanu propune construcţia unei hermeneutici noi, 

menite a transparentiza lumea înspre lumen, hermeneutică ce separă definitiv 

«complexele de cultură» (care au traversat culturalul din Renaştere şi pîna în 

postmodernism) şi «complexele de profunzime» (a zonelor de transparenţă).  

Toleranţa diversităţii, antipatia faţă de ierarhiile tradiţionale, fixaţia pe 

tehnologiile informaţionale  devin marca aparentă a perioadei de tranziţie, în care 

pînă şi teologia devine - abandonată de clasici -  transconsolidată de o metodă 

critică.  

Aşa cum anunţa René Girard
9
, am fi plasaţi în faza postcreştină a istoriei 

umane, a comparatismului sălbatic, pluralismului, multiculturalismului şi a 

celorlalte aproximări ale temei relativismului modern. Potrivit lui René Girard, 

pentru a considera (în acord cu promotorii modernităţii) că interdictele culturale 

sînt inutile (după „modelul” evenimentelor din mai '68 care au legiferat formula „e 

interzis să interzici”!), trebuie să fii partizanul individualismului celui mai excesiv, 

cel care presupune autonomia totală a indivizilor şi a dorinţelor lor
10

. 

Sîntem, aşadar, plasaţi într-o epocă a naturii mimetice a dorinţei, a rivalităţii, 

care nu mai este nici accidentală, nici rodul unui instinct de agresiune sau al unei 

                                                 
8 Theodor Codreanu, Transmodernismul, Editura Junimea, Iaşi, 2006. 
9 René Girard, Prăbuşirea Satanei, Editura Nemira & Co, Bucureşti, 2006. 
10 Ibidem, p. 22-23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pulsiuni agresive, ci marcă a skandalon-ului, înţeles în accepţiunea de scandal şi 

şchiopătare. Sub raport antropologic, simbolul Crucii (re)uneşte miile de conflicte 

mimetice (de scandaluri) împotriva unei victime unice promovate în rolul de 

scandal universal
11

. Cu menţiunea că, dincolo de forma vie a scandalului, dublii 

mimetici uită de obiectul disputei lor şi se înverşunează contra rivalului mimetic. 

Evangheliile stabilesc că toate comunităţile umane sînt supuse dezordinilor 

periodice care pot fi rezolvate doar prin fenomene de mulţime unanimă: ciclul 

mimetic începe cu dorinţa şi rivalităţile, continuă cu multiplicarea scandalului şi 

criza mimetică, pentru a se transforma într-un mecanism victimar. Colectate în 

sisteme de opoziţie, dorinţele mimetice furnizează scandalul universal, abcesul de 

fixare, care domoleşte violenţa şi (re)compune ansamblul (des)compus
12

. 

René Girard asimilează lumea lui post - unei existenţe care îşi reproşează 

propria violenţă în mod constant, sistematic, ritual, prin trans- punerea tuturor 

conflictelor în limbajul victimelor inocente. 

Deşi nihilismele de extremă stîngă sînt la fel de avide de Nietzsche ca şi 

nihilismele de extremă dreaptă, ele se feresc să repună în drepturi preocuparea 

pentru victime (de la eşecul nazismului, niciun deconstructor, demistificator nu a 

atacat această valoare!).  Iată de ce sîntem plasaţi,  potrivit lui René Girard, într-o 

lume a pseudo-nihilismelor, într-un ultracreştinism caricatural, al celuilalt 

totalitarism (cel care îşi revendică năzuinţele iudeo-creştine drept ale sale şi care în 

loc să se opună creştinismului, îl depăşeşte spre stînga).
 13

 

Căderii ∕ desprinderii din sînul Absolutului, haosului, destrămării, ruinei, 

Vladimir Soloviov
14

 îi (supra)pune dezordinea păcătoasă, într-o confruntare 

dialogală a cinci vilegiaturişti ruşi - Generalul, Politicianul, Prinţul, Doamna şi 

Domnul Z, înregistrînd, aparent obiectiv, din off, atributul exclusiv al fiecăruia: 

războiul este fieful Generalului, progresul - (printr-o extindere a echivalenţei 

dintre politesse şi politique) domeniul Politicianului, sfîrşitul istoriei universale, 

                                                 
11 Ibidem, p. 36. 
12Într-o încercare de definire a agresivităţii, K. Lorenz, E. Fromm sau J. Monod considerau că 

aceasta este un instrument bipolar, distructiv şi creator, un instinct ce reflectă discrepanţa dintre 

evoluţia genetică, lentă, şi evoluţia culturală rapidă a mediului uman.  
Prin turnirurile culturale agresivitatea poate fi sublimată în acte de competiţie, performanţă şi 

creaţie, luînd forma unei agresivităţi benigne (de apărare pentru supravieţuire), cu caracteristici de 

programare genetică, şi a unei agresivităţi reactive sau maligne (de atac, ofensivă şi distructivă), 

deprinsă ontogenetic şi avînd un caracter anticipativ (Eibl- Eibesfeldt I., Agresivitatea umană, Editura 

Trei, Bucureşti, 1995). 

Identificată în termeni strict umani şi civilizaţionali, agresivitatea ar da naştere, potrivit lui 
Lorenz, la opt păcate capitale (folosirea armelor, suprapopularea, pustiirea spaţiului vital natural, 

întrecerea omenirii cu sine însăşi, moartea termică a simţurilor, decăderea genetică, sfărîmarea 

tradiţiei, creşterea receptivităţii la fenomenul de îndoctrinare). Pentru o posibilă “cură de tratament” a 

agresivităţii, Lorenz propune „cunoaşterea reciprocă personală", nu numai ca o condiţie pentru 

mecanisme mai complexe de inhibare a agresivităţii, dar şi ca slăbire efectivă a instinctului de 

agresivitate.  
13 René Girard, Prăbuşirea Satanei, Editura Nemira & Co, Bucureşti, 2006, p. 202-205. 
14 Vladimir Soloviov, Povestire despre Antichrist, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

prin apelul la textele atribuite lui Barsonoteu şi Pansofie - segmentul Domnului Z. 

Dialogurile despre rău, despre lupta armată, despre succesul panmongolismului devin la 

Soloviov mărci tipice ale unui război bun şi ale unei păci rele, stabilind o identitate 

duplicitară a Antichristului, care, în esenţă bun, (dez)echilibrează vechile dihotomii 

moderne. 

O atare slăbire a dihotomiilor tari aruncă lumile post- în afara religiei, în care 

religiosul devine suprastructură, intrînd în ceea ce Marcel Gauchet
15

 numea 

secundarizare şi ∕ sau privatizare.  

Secundarizarea s-ar (supra)pune emancipării de sub autoritatea religiosului, ordinea 

instituţională, regulile formale devenind rezultatul deliberării şi al voinţei cetăţenilor în 

numele convingerilor lor religioase, cu menţiunea că, într-o atare schemă funcţională, 

religia nu este nici primordială, nici publică. Plasaţi într-o tentativă de „Unchurching of 

Europe”, prin eroziunea religiilor seculare, noua religie a secolului XXI, devine, pentru 

Marcel Gauchet, cea a decesului, printr-o (re)activare a semnificaţiei dispariţiilor: 

moartea credinţei în mîntuirea pămîntească şi dispariţia posibilităţii sacralizării istoriei!
16

  

Angajaţi (voluntar sau in-) în contextul unui individualism suportat, impus, sîntem 

supuşi unei dinamici separatoare care „dezantropomorfizează”, printr-un spor de 

alteritate, divinul, punînd în valoare omul, în măsura în care acesta se dedivinizează. 

Dispariţia antiteologiei
17

, dublată de decesul principiului care asigura superioritatea 

„metafizică” a sferei publice, eliberează logica reprezentativă, modificînd natura 

raportului de reprezentare dintre societatea civilă şi stat. 

Plasînd destinul hermeneuticii religioase între deschidere şi trăire („Eu sînt uşa”, „Eu 
sînt calea”),

18
 (supra)punea experienţa spirituală experienţelor limbajelor, 

stabilind în limitele dihotomiei sedentarism ∕ itineranţă, faptul că orice „funcţie 

cvasisacrală” nu este altceva decît dovada necesităţii destinale şi cerinţa unui metabolism 
cosmic vizionar. Pentru că, potrivit lui

19
, „doar cu acest preţ se asigură, în 

anumite epoci decisive, spaţiul destinat să adăpostească elanul unei civilizaţii purtătoare 
de viitor”. 

                                                 
15 Marcel Gauchet, Ieşirea din religie, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006. 
16 Ibidem, p. 16-17. 
17 Aşezîndu-se într-o lume postreligioasă, (pseudo)diarium-ul lui M. J. Weeks (M. J. Weeks, 

Jurnalul Diavolului, Bucureşti, Cartea de a doua zi, 2009) adnota faptul că piaţa lui Dumnezeu este în 

cădere liberă, strategii, consultanţii media, responsabilii cu managementul timpului devenind 

oamenii-cheie în noua corporaţie post-religie, Satanocorp. Împărţind în tabere indecise brigada 

convertiţilor şi talibanii, într-un context în care conservatorismul protestant rămîne viu şi nevătămat, 

Jurnalul Diavolului  propune o strategie apocaliptică, ca alternativă soft a planului Marelui D. 
(Dumnezeu, s.n.): „la miezul nopţii voi apăsa Y2K de pe laptopul meu. Le dau eu a Doua Venire”; „să 

cumpăr mai multe acţiuni la Enron”; „să ridic preţul petrolului”; „să găsesc un avocat bun pentru S. 

Miloşevici”; „să agit puţin lucrurile în Orientul Mijlociu, mai ales în Iran şi Irak”; „să desemnez un 

şef de campanie bun pentru băiatul Bush (nu vă faceţi griji pentru Rusia: Vlad al nostru este un succes 

garantat!)”; „să fiu mai generos în sponsorizarea terorismului”; „să precipit (ce cuvînt potrivit!) 

schimbări climatice mai intense”(31 Decembrie, 1999). 
18 , Experienţa spirituală şi limbajele ei, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008. 
19 Ibidem, p. 331. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Angajînd spiritul critic într-o formă ∕ formulă neteologică, marcată de „poziţia de 
bază” a efortului, Peter Sloterdijk

20
 (re)investea termenul heideggerian Ŕ Kehre Ŕ cu 

sensul de cotitură dintre ∕între (auto)înălţarea extremă a Subiectului şi prăbuşirea sa, într-o 
(contra)forţă a eşecului, drept schimbare mecanică a direcţiei şi nu comutare new-age-
iană la sistemul gîndirii complexe. Cu menţiunea că, potrivit lui Sloterdijk, atunci cînd 
deficitul de credibilitate pătrunde în conştiinţa de sine a actorilor, el este (re)simţit drept 

lipsă de întrupare! Echivalentul propus la schema încarnării logosului sau a întrupării 
principiilor îl reprezintă apelul la curentele alternative, în ipostaza de procese de învăţare 
postmetafizice ce deschid perspective asupra iluminării de sine a vieţii. 

Într-un atare context eliberat de presiunea religiosului, Pascal Quignard
21

 ne invită să 

privim lateral, apelînd la fascinaţie, ca percepţie a unghiului mort al limbajului. Din acest 

unghi de vedere lateral, erosul apare ca substituit religiosului, drept placă arhaică, 

preumană, care abordează continentul emergent al limbajului uman dobîndit şi al vieţii 

psihice voluntare, sub forma angoasei şi a rîsului.  Angoasa erotică (re)devine fascinatio, 

iar rîsul erotic- sarcasmul ludibrium-ului.  

Dincolo de religiile molipsitoare, rîsul şi teama devin ceea ce Sandor Ferenczi 

aproxima prin pasiune erotică, drept luptă de regăsire a vechiului domus. Potrivit lui 

Quignard, doar la capătul anahorezei, ego-ul devine o domus intimă. Spaţiul privat 

devine mouseion, incinerarea - înhumarea, opoziţia dură, ireparabilă dintre villa Ŕ polis - 

urbs, diluîndu-se. 

Cu menţiunea că erotismul şi reproducerea (re)aduc în prim-plan fiinţele discontinue. 

Pentru Georges Bataille
22

, ceea ce se află în joc în erotism este o destrămare a formelor 

constituite, de viaţă regulată, socială care întemeiază ordinea discontinuă a 

individualităţilor definite. În erotism, viaţa discontinuă devine deranjată, tulburată, pusă 

sub semnul întrebării. 

Transgresiunea, ca depăşire şi completare a interdictului, defineşte noua viaţă socială. 

Interdictul corespunde muncii: în timpul profan de muncă, societatea îşi acumulează 

resursele; timpul sacru este, prin excelenţă, sărbătoare. Economic, sărbătoarea consumă 

resursele acumulate în timpul muncii. Acumularea şi sărbătoarea devin două faze opuse 

religiei, alcătuind o mişcare de dans în care reculul cheamă saltul înainte
23

. 

Pentru Bataille, omul raţional este frămîntat (doar exterior!) de faptele de ordin 

religios, renunţînd a le mai acorda vreun drept, erotismul impunîndu-se mai uşor 

conştiinţei decît vechile exigenţe ale religiei, pe un traseu de la largheţea vederilor 

moderne ale creştinilor înspre teama de sexual.  

Opunînd stării erotice teopatia, Bataille consideră că erotismul devine dialectic şi 

reciproc, alternativă viabilă filosofiei depăşite, profund bolnave
24

.  

                                                 
20 Peter Sloterdijk, Eurotaoism. Contribuţii la o critică a cineticii politice, Editura Ideea Design 

&Print, Cluj, 2004. 
21 Pascal Quignard, Sexul şi spaima, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006. 
22 Georges Bataille, Erotismul, Editura Nemira & Co, Bucureşti, 2005. 
23 Ibidem, p. 79-80. 
24 Potrivit lui Sloterdijk, gîndirea mesianică a istoriei s-ar orienta după ideea potrivit căreia, 

dinamica popoarelor s-ar sfîrşi în varianta creştină a unui timp mesianic al aşteptării, în care măsura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Cu o menţiune: suprema interogaţie filosofică coincide cu culmea erotismului, 

stabilind faptul că societatea trans- devine, în principal, marcată de istoria emoţiilor!
25

 
 

Bibliografie 

Agamben, Giorgio, Starea de excepţie (Homo sacer II, 1), Idea Design & Print, Cluj, 2008 

Bataille, Georges, Erotismul, Editura Nemira & Co, Bucureşti, 2005 

Blumenberg, Hans, „Säkularisation“. Kritik einer Kategorie historischer Illegitimität, in: Die 

Philosophie und die Frage nach dem Fortschritt, hrsg. von Helmut Kuhn und Franz 

Wiedmann, München: Pustet 1964, Diskussionsbericht von Hermann Braun 

Boia,Lucian, Pentru o istorie a imaginarului, Editura Humanitas, Bucureşti, 2000 

Brown G., Callum, The Death of Christian Britain, Understanding secularization 1800-2000, 

London: Routledge, 2001 

Cole, Mike, Transmodernism, Marxism şi Postmodernism, Policy Features In Education Vol. 2, 

Nr. 3 & 4, Routledge Falmer 2004, www.aisberg.8k.ro 

Farley, M.A., "Sexism", New Catholic Encyclopaedia (Supplement), (Washington DC: Publishers' 

Guild, 1979), 17, p. 604, apud Ann Loades, ed., Introduction, în Feminist Theology, (London: 

SPCK, 1996) 

Gauchet, Marcel, Ieşirea din religie, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Girard, René, Prăbuşirea Satanei, Editura Nemira & Co, 2006 

Habermas, Jürgen, Conştiinţă morală şi acţiune comunicativă, Editura Substanţial, Bucureşti, 2000 

Manolache, Viorella, Curente alternative ale prefixului- Post. Evaluări filosofico-politice, Editura 

TechnoMedia, Sibiu, 2010 

Martin, David, Secularization. Towards a Revised General Theory, London School of Economics, 

2005 

Nicolescu, Basarab, Transdisciplinaritatea. Manifest, Editura Junimea, Iaşi, 2007 

Quignard, Pascal, Sexul şi spaima, Editura Humanitas, Bucureşti, 2006 

Ray, Paul H., Transmodernismul nu este postmodernism, www.aisberg.8k.ro 

Reilly, John J., Religie şi guvernanţă. Un răspuns, Religious Futurists Buletin, octombrie 1998, 

www.aisberg.8k.ro.; 

Rodriguez, Magda, Rosa María, La sonrisa de Saturno. Hacia una teoría transmoderna, 

Barcelona, Anthropos, 1989 

Sloterdijk, Peter, Eurotaoism. Contribuţii la o critică a cineticii politice, Editura Ideea Design 

&Print, Cluj, 2004 

Soloviov, Vladimir, Povestire despre Antichrist, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005 

Vattimo, Gianni, A crede că mai credem. E cu putinţă să fim creştini în afara Bisericii?, Editura 

Pontica, Constanţa, 2005 

                                                                                                                            
tensiunea (istorică, culturală etc.) este dată de răbdare şi speranţă, sau în limbaj, paulian de existenţa 

post Christum.  Filosofic, timpul lumii (re)devine substanţial un timp apostolic. Între determinarea 

escatologic-scurtă şi cea apostolic-lungă a timpului intermediar s-ar (auto)plasa epilogica apocaliptică 

Ŕ drept coincidenţă tipic postmodernă a prognozei şi  necrologului. 
25 Istoria emoţiilor opune două tipuri de taylorism: impactul şi seducerea generaţiilor de către 

Elizabeth Taylor vs. celălalt taylorism, ca înregimentare a muncitorilor în fabrici. Aşadar, lumea 
curentelor alternativele ale postmodernităţii decretează drept imperativă nevoia de istorici ai gustului 

şi de geografi ai emoţiei (vezi Amor şi sexualitate în Occident, Editura Aramis, Bucureşti, 1991). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:33 UTC)
BDD-A140 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

