
 

El «chivo» como símbolo mítico-religioso en  

La Fiesta del Chivo de Mario Vargas Llosa 

Alina ŢIŢEI 

The goat is a symbolic animal which bears multiple mythological and religious 

connotations. Consecrated to Dionysus in ancient Greece, the goat stands for 

lasciviousness, lust and unbridled sexuality. For the Israelites it was the propitiatory beast 

- the scapegoat - abandoned in the desert carrying the sins of the people. In Medieval 

iconography the goat‟s horns and feet were the attributes of the devil; moreover, it was the 

obscene saddle of witches. The present article intends to meet these significations in the 

analysis of the dictatorial figure of Mario Vargas Llosa‟s novel, Rafael Leónidas Trujillo, 

suggestively dubbed the Goat, and to establish a series of symbolic analogies between the 

negative characteristics of the demonic creature and the idiosyncrasy of the Caribbean 

tyrant from the triple perspective of mythology, anthropology and religion. 

 
En los albores del nuevo milenio, Mario Vargas Llosa, recién galardonado con 

el Nobel de Literatura, ofrecía al público su segunda novela sobre la dictadura: La 
Fiesta del Chivo (2000). 

La edición primigenia de la obra viene acompañada por un aparato paratextual 
que, en su conjunto, la orienta hacia una intencionalidad netamente simbólica. A 

estos efectos, tres serían los paratextos que convendría analizar: la cubierta, el 
título y el epígrafe. 

La cubierta - alegoría que sirve de guía para la entrada a la novela -, ostenta un 
fragmento del extraordinario fresco sienés Alegoría del mal gobierno, cuyo autor, 
el pintor de estilo italo-gótico Ambrogio Lorenzetti (1290-1348), desarrolló su 
actividad en la primera mitad del siglo XIV. La pintura presenta una ciudad 

amurallada en plena noche, donde impera la desolación y el temor. En medio 
aparece el Tirano, personaje masculino vestido de negro, con aspecto demoníaco - 
cuernos en la cabeza, colmillos aterradores, un manto dorado sobre sus hombros y 
a sus pies un macho cabrío - que representa el control y el poder absoluto. Está 
rodeado por la Soberbia, la Avaricia y la Vanagloria. A su derecha lo acompañan 
sentados la Crueldad, la Traición y el Fraude, mientras que a su izquierda se hallan 

el Furor, la Envidia y un diablillo. Con aire sombrío, los súbditos brindan sus 
tributos al Tirano en el cáliz que sostiene en una mano; en la otra, el tizón está 
preparado para amedrentarlos. Bajo el trono yace, maniatada e impotente, la 
Justicia, quien contempla, firmemente sujetada por uno de los fámulos del 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

gobernante, cómo se cometen impunemente actos de rapiña y violencia a su 
alrededor. Consiguientemente, a partir de esta representación simbólica, bien 
podríamos pensar que la novela está enfocada hacia la interpretación del régimen 
dictatorial de Rafael Leónidas Trujillo, también apodado el Chivo, en términos de 
una alegoría mítica debido a la presencia del demonio, los ángeles y algunos 
hombres apesadumbrados que parecen suplicar o lamentarse. 

Por otra parte, el título de la novela es polémico
1
 y sugestivo a la vez, 

entrañando igualmente ciertos tintes de ambivalencia. Asimismo, a diferencia de su 
primera novela sobre la dictadura (i. e. Conversación en La Catedral, 1969 - visión 
de la sociedad peruana durante «el ochenio» del régimen totalitario encabezado por 
el general Manuel Apolinario Odría), en ésta Vargas Llosa abandona la alusividad 
con respecto a la figura del dictador y, por el contrario, muestra con ostentación 

desde el mismo título al «Chivo», apelativo con el que se conocía a Trujillo, quien 
dirigió los destinos de la nación dominicana poco más de tres décadas (1930-1961). 
El potencial sugerente del título se trasluce de la simbología que encierra. A lo 
largo de la novela aparece constantemente la referencia al dictador como «el 
Chivo», un apodo que el pueblo le había concedido a Trujillo, a espaldas de éste, 
principalmente por la lujuria y los excesos sexuales de los que él mismo hacía gala 

y por la fama de su potencia viril que tan orgullosamente exhibía, «una fama que 
todo dominicano, bien nacido o mal nacido, aspira a alcanzar. Gran Singador, 
Macho Cabrío, Feroz Fornicador»

2
. Es también el sobrenombre que utilizan los 

conjurados, quienes, durante la larga espera de la emboscada, «en aras de un 
mismo propósito: matar al Chivo»

3
, se ven alentados por el pensamiento de 

reventar las balas de sus pistolas en aquellos ojos fríos de iguana y tener a sus pies 

«el cadáver del Chivo cosido a balazos»
4
.    

Si atendemos a la interpretación que, sobre este singular animal, proporcionan 
la mitología y la simbología del bestiario, descubrimos que el chivo es una figura 
con atributos peculiares, interpretada casi exclusivamente de manera negativa. 
Encarnando la perversión del impulso vital, la corrupción del instinto sexual, el 
macho cabrío alude también al engaño, al error y la avaricia. Sin embargo, en la 

India es emblema solar, consagrado al dios del fuego. Las imágenes cósmicas de la 
época precristiana destacan su virilidad o lo representan de forma más bien 
grotesca a guisa de criaturas mixtas que se evidencian por su desenfrenada lascivia. 
Con el tiempo, la represión cada vez más acerba de la sexualidad, hizo que el chivo 
se convirtiera en un ser hediondo, repulsivo, que busca su satisfacción y que en el 

                                                 
1 Cabe notar la simbiosis que opera el escritor para componer el título de su obra, ya que incluso 

desde su publicación se ha generado toda una controversia en torno a las similitudes que guarda con 

el título de otra novela sobre Trujillo, La Fiesta del Rey Acab (1971), del chileno Enrique Lafourcade, 

o con uno no menos evocador, el de un cuento escrito por Jorge Luis Borges y Adolfo Bioy Casares, 

La Fiesta del Monstruo (1947), una dura crítica a las crueldades cometidas bajo la dictadura de Juan 

Domingo Perón.  
2 Mario Vargas Llosa, La Fiesta del Chivo, México, Alfaguara, 2000, p. 134. 
3 Mario Vargas Llosa, óp. cit., p. 44.  
4 Ibídem, p. 49. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Juicio final personifica al condenado al castigo eterno del infierno. Asimismo, en la 
Edad Media la iconografía se ha encargado de representar al diablo con muchas de 
las características del macho cabrío, entre ellas los cuernos y las patas, 
características a las que pueden haber contribuido el relato de Heródoto sobre el 
culto sexual de Baphomet de Mendes, macho cabrío adorado en la ciudad egipcia 
del mismo nombre y, además, el pretendido ídolo que veneraban los Templarios - 

símbolo de los poderes de las Tinieblas combinados con la fertilidad del chivo -, y 
el rito bíblico del «chivo expiatorio» que, como portador de toda la corrupción 
pecaminosa del ser humano, era expulsado hacia el desierto. En el Bestiarum 
medieval, el macho cabrío es un «animal lascivo, acorneador, siempre ansioso de 
apareamiento. Por su naturaleza es tan ardiente que su sangre es capaz de disolver 
diamantes que de otro modo no pueden quebrantarse ni por el fuego ni por el 

hierro»
5
. Mezcla de fauno y sátiro, presidía los aquelarres e interactuaba con las 

brujas, que solían ser representadas montando este animal que las transportaba por 
los aires.  

El chivo es también un animal trágico, habiendo una relación directa entre el 
origen de la tragedia, el culto a Dionisos y este animal que le ha dado su nombre. 
En el calendario de los griegos, así como en el de otros pueblos vecinos, existían 

varias fechas consideradas «fiesta» en las cuales se llevaban a cabo celebraciones 
licenciosas y orgiásticas, mascaradas, danzas acompañadas de música, banquetes o 
procesiones. Durante estas auténticas bacanales, como las que describe Eurípides 
en Las Bacantes, o fiestas dionísiacas, se entonaba el ditirambo: el himno en honor 
al dios. Este himno, que recibe el nombre de tragodia (tragedia), o literalmente 
«canto del macho cabrío», suele ser acompañado por el sacrificio de un cabrito, 

animal de naturaleza ardiente y prolífica, al que Dionisos encontraba especialmente 
caro. Según la leyenda tebana, el dios, fruto del amor extraconyugal de Zeus y la 
mortal Sémele, hija de Cadmo, rey de Tebas, es entregado por Hermes a las ninfas 
después de haber sido metamorfoseado temporalmente en cabrito para evitar que 
Hera lo reconociera y así descargara sobre él su cólera de esposa engañada. Por lo 
tanto, queda patente que el chivo está particularmente consagrado a Dionisos, 

personificación de la fiesta, la locura ritual y el éxtasis, la exaltación y el caos; es, 
en otras palabras, su víctima escogida y, asimismo, gracias a sus atributos, el 
animal que representa simbólicamente a Trujillo. 

En relación con lo anteriormente mencionado, destacamos la palabra «fiesta», el 
primer elemento que configura el título y que entraña tres posibles interpretaciones: 
por una parte, alude a las fiestas orgiásticas del Chivo, el «Gran Fornicador», el 

Macho Cabrío satánico, cuya concupiscencia desmesurada y apetito sexual 
insaciable, a pesar de sus ya setenta años, recuerdan, no sin un leve matiz de ironía, 
a los antiguos que se entregaban voluptuosamente a los placeres carnales durante 
las deleitosas bacanales. Ramfis, el hijo predilecto del tirano, se precia de ser tan 

                                                 
5 Cf. Hans Biedermann, Diccionario de símbolos, Barcelona, Ediciones Paidós Ibérica, 1993, p. 

286. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

potente y vigoroso como su progenitor, la serie de perversiones político-sexuales 
que el padre y su primogénito emplean para violar a las jóvenes dominicanas o 
seducir a las esposas de sus colaboradores más cercanos ocasionando efectos 
nocivos en la identidad de estas mujeres.  

Por otra parte, el término remite a las «orgías sanguinarias» que Trujillo, a 
veces en contubernio con Ramfis, o éste solo, ordenan y presiden contra cualquiera 

que osara desafiar al régimen o contra aquéllos que, la imaginación enfermiza del 
líder, convierte en una amenaza directa para la seguridad personal o nacional. En 
este caso, existe una relación inmediata entre tortura y fiesta: los verdugos gozan 
con la sangre, el suplicio y, finalmente, con la muerte de sus víctimas. En las 
torturas que se narran en la novela se respira casi siempre una atmósfera eufórica, 
acompañada de risas y voces ebrias: el martirio salvaje que infligen a los asesinos 

de Trujillo, la represión brutal contra los miembros del Movimiento 14 de Junio, 
liderada por los vástagos del dictador, Ramfis y Radhamés, la tortura del general 
Pupo Fernández, así como la del conspirador Salvador Estrella Sadhalá, o la 
terrible matanza de haitianos ordenada por Trujillo en octubre de 1937. Sin 
embargo, en la novela aparecen también otras fiestas que protagoniza la familia 
presidencial. La Prestante Dama, doña María Martínez, la tercera y última esposa 

del autócrata, vive inmersa en un mundo bohemio de fiesta y recitales poéticos, 
mientras que los hijos, «bohemios, haraganes sin carácter ni ambición, buenos sólo 
para la parranda»

6
, llevan una vida alegre plagada de extravagancias y amores 

fáciles. Se cuenta además la fiesta de Ramfis y sus compinches que acaba en la 
tragedia de Rosalía Perdomo o el enfrentamiento de éste y los conjurados en la 
finca del hijo del dictador; allí los prisioneros avistan «una terraza con siluetas de 

hombres con vasos en las manos»
7
, entre los que distinguen a Ramfis y a sus dos 

amigos de siempre. El mensaje que transmiten las palabras del narrador es 
sugerente: «”Está borracho”, pensó Salvador. Tuvo que emborracharse para 
celebrar su última fiesta, el hijo del Chivo»

8
. Ésta será, efectivamente, la última 

fiesta de Ramfis, antes de abandonar el país y huir al exilio, pero la última fiesta de 
Trujillo se celebrará apenas en el capítulo final de la novela, donde, en la Casa de 

Caoba, el senador Agustín Cabral, íntimo colaborador del déspota, ahora caído en 
desgracia, no vacila en ofrecerle la virginidad de su hija Urania, una jovencita de 
catorce años, para congraciarse con el Jefe. Es como un Abraham bíblico que 
entrega lo más valioso: su única hija en sacrificio a su Dios, a saber, Trujillo, que 
desde los sectores más cercanos al régimen hasta las clases más pobres de la nación 
es percibido como un padre protector, un ser divino, el mesías salvador, el elegido 

de la Providencia. Pero lo que Trujillo esperaba en aquellos momentos de Urania 
no era amor, ni siquiera placer, sino más bien comprobarse a sí mismo, en su 
desmedida vanidad, que «Rafael Leónidas Trujillo Molina era todavía, pese a sus 
setenta años, pese a sus problemas de próstata, pese a los dolores de cabeza que le 

                                                 
6 Mario Vargas Llosa, óp. cit., p. 32. 
7 Ibídem, p. 443.  
8 Ídem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

daban los curas, los yanquis, los venezolanos, los conspiradores, un macho cabal, 
un chivo con un güevo todavía capaz de ponerse tieso y de romper los coñitos 
vírgenes que le pusieran delante»

9
. No obstante, en obvio contraste con la imagen 

que deja entrever, el dictador vive atormentado por el dolor ante la impotencia y de 
todos sus problemas ése es el que más lo preocupa: «Éste no era un enemigo que 
pudiera derrotar como a esos miles que había derrotado a lo largo de sus años. 

Vivía dentro de él, sangre de su sangre. Lo estaba destruyendo ahora que 
necesitaba más fuerza»

10
. Aun así, hasta casi el final de su vida, él logra que el 

pueblo lo siga viendo como al seductor, al hipnotizador, cuya mirada, imposible de 
resistir, había seducido y hechizado a todo el país: «poco a poco, la gente iba 
perdiendo el miedo, o, más bien, rompiéndose el encantamiento que había tenido a 
tantos dominicanos entregados en cuerpo y alma a Trujillo»

11
. Por último, vale 

evocar la ceremonia que festeja la condecoración del ex marine Simon Gittleman o 
el «magno acontecimiento que celebra los veinticinco años de la Era de Trujillo»

12
, 

una magnífica fiesta que presagiaba el ocaso del régimen.  
La tercera posibilidad interpretativa de la palabra apunta hacia el concepto de 

«gran festejo», que cobra dimensiones nacionales y que ocurre en un tiempo y 
espacio propicios para celebrar, paradójicamente, nada menos que la muerte del 

dictador. A esta muerte y a la «fiesta» que ella supone, hace referencia, obviamente 
en una perspectiva irónica, el epígrafe de la novela, que destaca la celebración de la 
muerte del Chivo y delimita el tema de la novela - el asesinato de Trujillo: «El 
pueblo celebra / con gran entusiasmo / la fiesta del Chivo / el treinta de mayo»

13
. 

Los versos son tomados de un merengue (Mataron al Chivo), «el gran foro de los 
dominicanos: a través de él expresamos lo que somos, nos identificamos. El 

merengue es nuestra primera cédula de identidad universal como pueblo […]. 
Trujillo, con su profunda y perversa intuición, captó eso e instrumentó el merengue 
en su beneficio, convirtiéndolo en un medio de propaganda y dominación 
ideológica. Trujillo despojó al merengue de su dignidad»

14
. Y es precisamente el 

dictador quien, entre todas sus tropelías y barbaridades, se dispone a ubicar y 
dimensionar este género musical nativo, imponiendo el merengue en los grandes 

salones de fiesta, los clubs sociales y en toda la geografía nacional a partir de los 
años treinta, en su afán de asociar su imagen al gusto musical del pueblo humilde. 
Cuando asume el poder (el 16 de agosto de 1930), Trujillo señala entre sus 
prioridades el «restablecimiento de estilos de vida, tradiciones y costumbres 
nativas en desuso u olvidadas», programa que tenía como núcleo revitalizador al 
merengue. El cambio político y la esperanza que suscita el nuevo líder se traslucen 

                                                 
9 Mario Vargas Llosa, óp. cit., p. 508. 
10 Ibídem, p. 26. 
11 Ibídem, p. 490. 
12 Ibídem, p. 131. 
13 Ibídem, p. 9 (cursivas añadidas). 
14 Rafael García Romero, La ruta de una pasión danzaría. Entrevista a Darío Tejeda, in: 

[A]hora, no 1256, 27 de mayo de 2002, 

http://www.ahora.com.do/Edicion1256/SECCIONES/cultura2.html (Consulta: 01/02/2011). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

en los versos del merengue Se acabó la bulla, la voz del pueblo que acompaña su 
llegada al poder: «Horacio salió / y ahora entra Trujillo. / Tenemos esperanza / en 
nuestro caudillo. / Se acabó la bulla, se acabó. / Se acaban los guapos, se acabó. / 
Ni colú ni bolo, se acabó / Eso de partidos, se acabó». Lamentablemente, lo que en 
aquel entonces la nación dominicana no sospechaba era que el entusiasmo de un 
nuevo comienzo iba a dar paso a una tremenda y desconocida maquinaria de 

propaganda ideológica, fundamentada en el culto a la persona de El Jefe y a los 
valores simbolizados por él. Y, como una ironía de la vida, tras largos años de 
glorificar su nombre, su persona y sus logros, el mismo género popular - el 
merengue - cantaría y festejaría su muerte

15
.     

La muerte del Chivo representa el momento crucial, crítico, alrededor del cual 
giran los veinticuatro capítulos de la novela, distribuidos en tres historias 

principales: la historia actual, treinta y cinco años después de haber concluido la 
Era del terror, desde la perspectiva de Urania Cabral, encarnación de todas las 
mujeres víctimas de los abusos sexuales del tirano; la historia de Trujillo el día de 
su muerte; por fin, la historia del complot para matar al dictador, la tortura y 
muerte de los conjurados y el nuevo gobierno. Cabe señalar que las primeras dos 
historias guardan algunas semejanzas destacables, lo cual resalta todavía más el 

papel de Urania y su nexo directo con la «fiesta» del Chivo: ambas tienen la misma 
extensión, respectivamente seis capítulos lineales cada una si prescindimos del 
séptimo capítulo de Urania que cierra la novela, y se desarrollan, de forma 
simétrica al número de capítulos del libro, en términos de las veinticuatro horas de 
un día. Por consiguiente, este acontecimiento de suma trascendencia es el que rige 
el armazón estructural de la obra, puesto que la primera representación a nivel 

diegético de la muerte del dictador se produce en un espacio textual preciso, a 
saber el capítulo doce, situado exactamente en el centro de la novela. El asesinato 
se convierte así en el núcleo formal y temático que gobierna la arquitectura 
novelesca, ya que todos los demás capítulos, aquéllos dedicados a Trujillo y a los 
conspiradores e incluso aquéllos centrados en torno a Urania, aunque obedecen a 
otra lógica, convergen temporalmente hacia él.        

La desaparición física de Trujillo, a manos de aquéllos que el pueblo ha llamado 
los «ajusticiadores», abre para la sociedad dominicana el paso hacia una nueva 
etapa histórica. Con la muerte del Chivo, el pueblo, prácticamente ausente dentro 
de la novela, un pueblo de hombres aletargados, envilecidos, oprimidos, a quienes 
el tirano había quitado «el atributo sagrado que les concedió Dios: el libre 
albedrío»

16
, y que viven en adoración a su Verdugo y su Señor, se libera del yugo 

dictatorial y enfila el camino de la libertad nacional y la reconstrucción social. La 
representación de esta entidad abstracta - el pueblo, por fin sublevado - sólo está 
transmitida al lector por mediación de los conjurados, no obstante a través del 
epígrafe, el narrador parece legitimar su existencia, rescatar su imagen y restituirle, 

                                                 
15Cf. Ernesto Márquez, La era del merengue, in: La Jornada, 20 de mayo de 2000, 

http://www.jornada.unam.mx/2000/05/20/esp1.html (Consulta: 01/02/2011). 
16 Mario Vargas Llosa, óp. cit., p. 190. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

aunque de forma velada, su autoridad. Asimismo, a la luz del epígrafe, la muerte 
del Chivo podría interpretarse como el sacrificio del chivo expiatorio, practicado en 
los tiempos bíblicos, en tanto que el pueblo dominicano, sin duda su víctima, pero 
también su cómplice a la vez, encarna al Israel liberado de la opresión y esclavitud 
del pecado.  

Pues bien, el origen de este ritual inmolatorio se halla en los preceptos relativos 

al culto que Moisés establece para los israelitas en el cuarto libro del Pentateuco; 
dicho ritual ha llegado a designar un mecanismo psico-social al que el pensamiento 
judeocristiano le ha otorgado valor universal. Según el pasaje bíblico contenido en 
el Levítico

17
, el ritual del chivo expiatorio viene presentado como el momento de 

mayor trascendencia de un complejo rito anual conocido como «día del Gran 
Perdón» o «día de la Expiación» (en hebreo, Yom Kipur). Con tal motivo, el sumo 

sacerdote colocaba sus manos sobre la cabeza del animal y confesaba sobre él 
todos los pecados de los hijos de Israel; así, él transfería las culpas del pueblo a un 
chivo que, subsecuentemente, era arrojado al desierto, llevando consigo la 
ignominia y la corrupción con que lo habían gravado. De este modo, la comunidad 
entera quedaba purificada. El macho cabrío, que cargaba sobre sí todos los males 
de los israelitas y que era enviado a una tierra inhabitada, iba destinado a Azazel, 

una figura que aparece solamente en este relato bíblico, identificada por los 
eruditos como un demonio del desierto o como el mismo Satanás. En sentido 
religioso, el chivo está igualmente relacionado con la estrella pentagramática de la 
Cábala, un símbolo que puede alcanzar connotaciones maléficas si dos de sus 
puntas están vueltas hacia arriba: entonces se inscribe dentro de ella el chivo 
demoníaco. 

Por extensión, a raíz de la práctica judía, los especialistas han atribuido esta 
denominación de chivo expiatorio a un tipo de rituales en que las desgracias, 
transgresiones o iniquidades de un determinado grupo social se concentran en un 
animal, objeto o persona, al que se aparta, se mata, o se hace desaparecer de 
cualquier otra forma. Se trata de ritos muy difundidos cuya antigüedad se remonta 
a la Grecia antigua y que, además de entrañar un carácter periódico y festivo, 

                                                 
17 «De parte de la comunidad israelita tomará Aarón dos chivos como sacrificio por el pecado, y 

un carnero para ofrecerlo en holocausto. Ofrecerá entonces el becerro como su propio sacrificio por el 

pecado, para obtener el perdón de sus propios pecados y de los de su familia. Después tomará los dos 

chivos y los ofrecerá ante el Señor, a la entrada de la Tienda del Encuentro; luego echará suertes 
sobre los dos chivos: una suerte será por el Señor, y la otra por Azazel. El chivo sobre el que recaiga 

la suerte por el Señor, lo ofrecerá Aarón como sacrificio por el pecado; pero el chivo sobre el que 

recaiga la suerte de Azazel, lo presentará vivo ante el Señor para obtener el perdón de los pecados, y 

después lo echará al desierto, donde está Azazel […]. Cuando Aarón haya terminado de purificar el 

santuario, la Tienda del Encuentro y el altar, mandará traer el chivo que quedó vivo y, poniendo sus 

manos sobre la cabeza del animal, confesará sobre él todas las maldades, rebeliones y pecados de los 
israelitas. De esta manera pondrá los pecados sobre la cabeza del chivo, y una persona se encargará de 

llevarlo y soltarlo en el desierto. Así, al perderse el chivo en el desierto, se llevará todas las maldades 

de ellos a tierras deshabitadas», in: Levítico, 16, 5-11; 20-23, Santa Biblia “Dios Habla hoy”, 2a 

edición, Madrid, Sociedad Bíblica, 1994, p. 119-120. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

podían ser igualmente ocasionales, celebrándose en situaciones excepcionales 
como epidemias, carestías u otras catástrofes naturales; el propósito era eliminar el 
mal concentrándolo en un objeto, animal o persona que posteriormente se alejaba o 
destruía. Ahora bien, siguiendo el parangón anterior, podemos decir que los cuatro 
conjurados de la novela asumen el papel del gran sacerdote, ya que, dando muerte 
al Chivo, cargado de todas las culpas del pueblo y simbolizando él mismo el Mal 

supremo, son ellos mismos quienes ejecutan en plan literario el sacrificio que 
llevaban a cabo los antiguos hebreos; más aún, la planeación del asesinato y la 
perpetración del crimen aluden simbólicamente al ritual que se celebraba el día de 
la expiación, cuando se consideraba que los pecados eran devueltos al espíritu cuya 
influencia perniciosa los había originado. Dicho en otros términos, con la 
aniquilación de Trujillo se produce el despertar de la nación dominicana, que 

confiesa sus pecados, se libera de las culpas y sacude el yugo que la tenía amarrada 
a las fuerzas maléficas. Ella vive así un momento de reconstrucción y 
reconstitución de la cohesión social mediante la expulsión de la violencia que 
circula en la sociedad encarnada en el chivo expiatorio, sobre el que se descargan 
las tensiones que de otra manera destruirían a la comunidad. La destrucción del 
chivo expiatorio, su asesinato por sacrificio, cumple para el pueblo dominicano una 

función catártica y, al mismo tiempo, reconstructiva. 
Por otra parte, el panorama pluriperspectivista que tan generosamente ofrecen la 

antropología, la sociología, la psicología y el psicoanálisis, sitúa al chivo expiatorio 
- visto como objeto, persona o grupo en los cuales, por el mecanismo de 
proyección, se imputan culpas que deberían atribuirse a uno mismo o a otros - en 
relación íntima y directa con la violencia y la fiesta, conceptos mediados por la 

noción de sacrificio. En La violencia y lo sagrado (1972) y El chivo expiatorio 
(1982), el filósofo y antropólogo francés René Girard analiza el papel que 
desempeña la violencia en las comunidades primitivas y su relación con lo sagrado, 
y muestra asimismo que la violencia representa una amenaza constante para las 
sociedades que, aunque sistemas organizados, son sin embargo frágiles. Él indica 
como principal rasgo de la violencia su fuerza contagiosa, pero destaca igualmente 

su extraordinaria capacidad de buscarse objetos de repuesto y de transferirse 
fácilmente hacia seres inocentes y vulnerables, en otras palabras, hacia la víctima 
expiatoria. El supuesto culpable, único responsable de los males de todos, es 
apartado y sacrificado, ya que, al atraer sobre sí toda la violencia dispersa entre los 
miembros de la comunidad, él alcanzaba, mediante su expulsión, la inocencia de 
los demás. La escalada de la violencia sólo puede ser detenida por la elección 

unánime de un chivo expiatorio considerado como principal causa del desorden 
colectivo y cuyo sacrificio pone así fin a la crisis desatada en la comunidad. 
Canalizar la violencia que engendran las masas y enfocarla en un solo individuo al 
que se le atribuye la responsabilidad de una determinada crisis social permite a la 
comunidad disminuir el caos al que se ve periódicamente arrastrada. Al caos le 
sucede entonces un orden que se cree milagroso, de ahí que todo sacrificio esté 

acompañado del sentimiento de lo sagrado. Efectivamente, el sacrificio del chivo 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

expiatorio tenía la capacidad de convertir la violencia maléfica - aquélla que altera 
a los hombres - en benéfica, como la que, enviada al mundo divino de donde 
procede, genera en la sociedad las formas rituales de orden para invocar su 
reaparición. El chivo expiatorio representa lo inmundo y lo puro a la vez, el mal 
que hay que desterrar y, simultáneamente, el elemento trascendente, puesto que el 
equilibrio social únicamente a través de su muerte se vuelve a restaurar

18
. 

El ritual sacrificial del chivo expiatorio, que tiene un efecto catártico para la 
violencia que se acumula en la sociedad, es comparado por estudiosos como 
Marcel Mauss o René Girard con una fiesta, que asume el sentido de una 
regeneración colectiva. El motivo de la fiesta como regeneración y recreación ha 
sido confirmado por Émile Durkheim, para quien ésta representa «la restauración 
periódica del acto instaurador de la sociedad, en la cual se reafirman los valores 

sociales y la representación jerárquica»
19

. Tesis compartida también por René 
Girard, quien afirma que «la fiesta se basa en una interpretación del juego de la 
violencia que supone la continuidad entre la crisis del sacrificio y su resolución. 
Inseparable ya de su epílogo favorable, la crisis misma se vuelve objeto de 
festejo». Por lo tanto, prosigue el erudito francés, junto a la fiesta tal como la 
evocamos debe existir igualmente una antifiesta: «en lugar de ser precedidos por un 

período de licencia y relajamiento, los ritos de expulsión del sacrificio rematan un 
período de extrema austeridad, un aumento de rigor en el respeto de las 
prohibiciones; en ese momento la comunidad tomará precauciones extraordinarias 
para evitar la caída en la violencia recíproca»

20
.  

En la novela de Vargas Llosa, el Chivo - representación del animal mítico-
bíblico homónimo - reúne en su persona todos los atributos negativos que remiten a 

esta criatura de simbolismo plurivalente. Según la teoría de los temperamentos 
formulada por Hipócrates y Galeno, la cabra o el chivo corresponden al 
temperamento sanguíneo, respiratorio, móvil; en este sentido, se distingue la 
energía física y volitiva que poseía Trujillo, su mente ágil y lúcida, con particular 
propensión a la astucia y la duplicidad, el ansia de dinero - que tendía a prodigar 
con generosidad de manera típicamente impredecible - y la voluntad de poder. El 

cinismo y la convicción de universal omnipotencia que dimanaba sólo podían 
equipararse a su extraordinaria necesidad de adulación y propagación de su 
nombre, puesto que existía en él un sentimiento ególatra que con el correr de los 
años se convertiría en megalomanía. El chivo no está asociado únicamente a la 
tentación de la carne - símbolo de la caída en la lujuria -, a la sexualidad 
desaforada, sino también a la violencia, unida al libre curso dado al instinto y la 

emoción, y a las imparables fuerzas del Mal. Las actitudes y hábitos del dictador 
referentes a las mujeres eran notorios, así como notables eran también sus enormes 
apetencias sexuales. A caballo entre el chivo consagrado a Dionisos y el chivo 
destinado a Azazel, entre la mitología y la religión, Trujillo - el monstruo con 

                                                 
18 Cf. Umberto Galimberti, Diccionario de psicología, México, Siglo XXI, 2002, p. 183. 
19 Umberto Galimberti, óp. cit., p. 505.  
20 Ibídem, p. 505. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

rostro humano o demonio con cuernos de chivo - es él mismo un semidiós, cuya 
divinización, por parte de sus secuaces y, hasta cierto punto, por el pueblo 
embrutecido, se hace patente en toda la obra; pero acaba siendo una víctima de la 
gente que tan férreamente había subyugado y con su inmolación expía los pecados 
de la comunidad y los suyos propios, aúna las energías negativas del pueblo 
encauzando la violencia y abre el paso para la reconstrucción de la nación 

dominicana, liberada y purificada ya del espíritu maligno de su opresor. 

 
Bibliografía 

Aguila, Y., Tauzin Castellanos, I. (coord.), Les écritures de l‟engagement en Amérique 

Latine / Las escrituras del compromiso en América Latina, Bordeaux, PUB, 2002 

Beigbeder, O., Léxico de los símbolos, 2
a
 edición, Madrid, Ediciones Encuentro, 1995   

Biedermann, H. Diccionario de símbolos, Barcelona, Ediciones Paidós Ibérica, 1993 

Cota Meza, R., El chivo expiatorio y los orígenes de la cultura, in: Letras Libres, julio de 

2008, http://www.letraslibres.com/index.php?art=13050 

Filoramo, G., Barbero, V., Girardello, G., Diccionario Akal de las religiones, Madrid, 

Ediciones Akal, 2001 

Galimberti, U., Diccionario de psicología, México, Siglo XXI, 2002 

García Romero, R., La ruta de una pasión danzaría. Entrevista a Darío Tejeda, in: 

[A]hora, n
o
 1256, 27 de mayo de 2002, 

http://www.ahora.com.do/Edicion1256/SECCIONES/cultura2.html 

Giuffré, M., Iconografía e iconología de Baco. Las mutaciones de Dionisio, septiembre de 

2001, http://www.almargen.com.ar/sitio/seccion/arte/dionisios/index.html  

Macías Rodríguez, C., Elementos simbólicos y míticos en La Fiesta del Chivo, de Mario 

Vargas Llosa, http://www.trazegnies.arrakis.es/chivo3.html 

Márquez, E., La era del merengue, in: La Jornada, 20 de mayo de 2000, 

http://www.jornada.unam.mx/2000/05/20/esp1.html 

***   Santa Biblia “Dios Habla hoy”, 2
a
 edición, Madrid, Sociedad Bíblica, 1994 

Sellier, P., La Biblia explicada a los que aún no la han leído. Una guía para entender 

nuestro mundo, Barcelona, Editorial Planeta, 1
a
 edición, 2010 

Vargas Llosa, M., La Fiesta del Chivo, México, Alfaguara, 2000  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:44:44 UTC)
BDD-A139 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

