
 

Diavolul şi bunul bolşevic. „Judecata” de la Moscova 

Constantin DRAM 

The true actors who grasp from the beginning to the very end what comes to pass (in two 

distinct, intersected novels) are the Bolshevik-poet Ivan and, of course, Woland, a teacher, 

foreign magus, consultant and ultimately Satan, the one who came to see (re-see) Moscow 

and any changes that could subtly concern the Muscovites. Reading the novel from the 

perspective of a visible, non-articulated dialogue between the two reveals things just as 

interesting and challenging as the complex interpretation of a pseudo-reading of a love 

story between two characters who are only brought together in the last scene of the novel, 

the master and his lover, Margarita. The “Judgment” pertains to a world, a history, a sum 

of ideologies. 

 
Cînd scria Maestrul şi Margareta, Bulgakov avea în faţa ochilor modelul 

absolut al societăţii staliniste, de care se lovise el însuşi, brutal. Aşa că trimiterea 
spre „o lume” mai veche cu două mii de ani realiza, indubitabil, o provocare 
absolută, pentru orice categorie de lector; aşa că romanul avea să ajungă la cititorii 
săi peste aproape trei decenii. Intercalarea unui „roman biblic” e o translare în timp 
cît se poate de nimerită: prin observarea societăţii romane de pe timpul lui Iisus 

cititorului i se favorizează figurarea unui alt orizont socio-uman, dinspre care nu ai 
cum să nu priveşti chiar societatea moscovită, cea care este atît de ingenios prinsă 
şi învăluită într-o uriaşă alcătuire de sorginte magică şi fantastică, prin tot ce 
derulează Diavolul şi suita sa, într-o anume seară de primăvară.  

Şi această derulare începuse de la bun început, cînd naraţiunea alătură două 
personaje denumite de excursul nostru simplu „Diavolul şi bunul bolşevic”, cu 

toate conotaţiile ce se pot circumscrie aici. În seara fatidică de primăvară, 
adevăraţii actanţii din faimosul parc moscovit sînt poetul incult şi războinic, ca 
orice june ignorant şi needucat, credincios pînă atunci doar în steaua lui de poet 
sovietic, şi Diavolul, profesor, consultant, mag, pentru care însoţitorul lui Ivan, 
Berlioz, intelectual cu experienţă, redactor-şef, ideolog incorigibil, reprezintă doar 
un necesar interlocutor, pentru o mai adecvată punere în scenă a tot ce avea să 

urmeze, special gîndit pentru ochii lui Ivan. Berlioz nu credea/ ştia, chiar dacă 
poate să îşi nuanţeze ştiinţa prin filon ateist; Ivan, cel care nu este altceva decît 
„bunul bolşevic”, nu credea/ nu ştia, avînd de partea sa toată puterea ce i-o conferă 
superbia ignoranţei brute.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Astfel, oricum am citi romanul, putem privi totul ca un dialog, mereu re-
formulat şi încifrat beletristic, între cele două personaje ce sînt efectiv alături doar 
în prima secvenţă a romanului, ca o supremă demonstraţie atotcuprinzătoare în 
beneficiul celui căruia, în final, avea să ştie. 

Prin urmare, ceea ce numim prelucrare/ adaptare biblică, prezentată drept operă 
a unui maestru necunoscut, operă din care Ivan se înfruptă în zilele petrecute alături 

de acesta la sanatoriu (unde diavolul îl avertizase că va ajunge!) nu este defel 
nevinovată, cum pare la început, mai cu seamă cînd asociem secvenţele respective 
cu un personaj romancier despre care aflăm cîte ceva abia în capitolul 13. Pilat din 
Pont, aşa cum transpare din romanul maestrului, nu se îndepărtează, aparent, în 
mod semnificativ de imaginea consacrată biblic. Figura lui este redată într-o 
manieră cît se poate de realistă, cel puţin aşa îl vedem prin ochii lui Woland care, 

ca martor ocular (al istoriei demne de ştiut, în general: să ne amintim de scena cu 
valoare de avertisment de la început, în care poetul-bolşevic aude pentru întîia oară 
de Kant, cel cu care diavolul obişnuia să stea la cafea, reclamînd întemniţarea 
bătrînului filosof) poate reda fidel întreaga poveste. De altfel, fie că sînt implicaţi 
direct sau nu, cei care fac oficiile relatării în discursul postmodern au această 
particularitate a insistenţei pe credibilitate, pe verificarea constant-remarcabilă a 

informaţiilor. Se accentuează, aşa cum se ştie, pe realizarea imaginii complexe a lui 
Pilat din Pont, al cincilea procurator al Iudeii, de altminteri una extrem de 
controversată, inclusiv după felul în care se rezolvă descrierea sa în romanul 
maestrului. Pilat e un „cavaler”, desigur, într-un alt cod decît cel consacrat 
medieval. Şi acest fapt se vede inclusiv din atitudinea faţă de „suzeranul” său, cel 
în numele căruia face ceea ce face, inclusive ceea ce nu ar vrea să facă, adică să nu 

îl salveze pe condamnat, deoarece vina acestuia depăşeşte limitele admise ( prin 
ceea ce însemnau pe atunci autorităţi ale statului) : 

„- N-a fost, nu este şi nu va fi niciodată pe faţa pămîntului o stăpînire mai 
măreaţă şi mai minunată pentru oameni ca aceea a împăratului Tiberiu! (…) Lasă-
mă între patru ochi cu criminalul, e vorba de un proces politic!”   

E un personaj care dă de gîndit, în termenii pe care i-ar pricepe moscovitul Ivan, 

trăitor la distanţă de două mii de ani, în timpurile lui Stalin. Poate să fie o umbră de 
re-negociere a personajului ceea ce fixează un final strict dictat de carte, un final 
care rezolvă ceva, aşa cum înţelege (şi) Ivan rezolvările. Nu doar eliberarea 
săvîrşită prin vorbele cu care maestrul îl eliberează are relevanţă, cît şi trimiterea 
spre o posibil nouă imagine care îl fixează, de fapt, pe personaj: 

„Acest erou plecase în beznă, plecase fără întoarcere, iertat în noaptea de 

duminică, fiu al regelui-cititor în stele, al cincilea procurator al Iudeii, cumplitul 
călăreţ Pilat din Pont.” 

Desigur, e o imagine fulgurantă. Nu doar substratul political îl face pe Pilat să 
acţioneze neaşteptat; nu doar strania dorinţă de a comunica cu altcineva (pe fondul 
unei hemicranii imposibile) îl face să intervină acolo unde nu se intervine. În felul 
său, sălbatic şi crud, cel care comunică afectiv primar, „cumplitul călăreţ” e mai 

aproape de o înţelegere rece-cavalerească ad-hoc decît oricine dintre personajele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

din jurul său, determinate de intoleranţă religioasă şi interese naţionalist-meschine. 
De aici pornind, Pilat devine personajul cel mai important, aducînd în situaţii 
comunicaţionale personaje, scene, capitole şi creaţii literare universale. El pare a fi 
prezent peste tot şi îşi exercită influenţa asupra vieţii şi destinelor celorlate 
personaje atît în mod direct cît şi indirect. În acest sens este semnificativă scena 
întîlnirii dintre poetul Ivan şi Maestru la spitalul doctorului Stravinski. Motivul 

închiderii lui Ivan la spitalul de nebuni survine în urma întîlnirii acestuia cu 
Woland la Patriarşie prudî. Faptele povestite de el medicilor şi altor persoane sînt 
considerate drept fantezie, produse ale unei minţi bolnave. La întrebarea Maestrului 
de ce se află închis în acelaşi loc cu el, Ivan, căpătînd încredere în noul cunoscut 
răspunde: 

„- Din cauza lui Pilat din Pont, răspunse Ivan aruncînd o privire mohorîtă în 

podea. 
- Cum?! Strigă oaspetele, uitînd de orice prudenţă şi astupîndu-şi în clipa 

următoare gura cu mîna. Ce coincidenţă extraordinară! Te implor să-mi povesteşti! 
Te implor!” 

Nu întîmplătoare este întîlnirea dintre cei doi, mai cu seamă că şi celălalt va 
arăta cum viaţa şi destinul său au fost/ sînt controlate de procuratorul Iudeii: 

„Multă vreme oaspetele tăcu trist, cuprins de un zgîlţîit nervos, dar în cele din 
urmă vorbi: 

- Vezi ce istorie ciudată? Mă aflu aici din aceeaşi cauză ca şi dumneata, şi 
anume din cauza lui Pilat din Pont. Spunînd acestea, oaspetele privi temător în jur 
şi urmă: E vorba de un roman despre Pilat, pe care l-am scris acum un an.”   

Treptat, Ivan, devenit lector, descoperă cît poate deveni de veridic romanul 

maestrului. Iar cititorul real i se alătură: halucinant de real, prin lucrătură artistică, 
se arată a fi planul pe care se desfăşoară personalitatea lui Pilat, în contrast cu cel 
absurd-fantastic, transfigurat prin opoziţie, al Moscovei, aşa cum se arată ea în anii 
lui Stalin şi ai Maestrului. E, într-adevăr, absurd şi/ sau fantastic, să descoperi că 
Ponţiu Pilat reprezintă un model superior faţă de aiuritorul sistem al aparatului 
administrativ/ de conducere/ economic/ cultural etc. sovietic. Procuratorul îi dă 

dreptul la replică lui Yeshua, îl judecă, măcar, cu o intenţie/ dorinţă de 
corectitudine; că se face, în acelaşi timp, vinovat de păcatul laşităţii, pentru că nu 
este viciu mai mare decît laşitatea pentru un om al armelor (un cavaler!), e un 
aspect pentru care va plăteşte mult prea scump. Ideea mîntuirii, din final, e o formă 
de a-l opune veroşilor/ zeloşi sovietici moscoviţi, cei care, ca şi decapitatul Berlioz, 
nu intuiesc adevăratul scop al haosului produs de Woland şi suita sa, într-un oraş 

care, neputînd fi judecat/ pedepsit/ etichetat, ca pe vremuri Sodoma şi Gomora, 
primeşte o formă strict metaforică de judecată.  

E judecată, desigur, lumea, în sens, mai degrabă tradiţional. Din lumea biblică 
se moştenesc multe păcate, dincolo de ideologii şi justiţie, nu par a fi diferenţe 
majore. De aceea, nici comportamentele personajelor aparţinînd celor două lumi nu 
provoacă mari discontinuităţi . Sînt întîlnite şi pe vremea lui Iisus imoralitatea, 

degradarea, gelozia, lăcomia, laşitatea şi frica, delaţiunea, minciuna, sperjurul.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Dacă Ivan ar fi avut un minim cultural, dacă sărmanul bolşevic ar fi ştiut 
cît de cît ceva măcar din Goethe, altfel s-ar fi manifestat un dialog-pretext 
între cei doi actanţi la care ne referim. Căci, după cum se ştie, Woland-ul lui 
Bulgakov porneşte, măcar la nivel formal/ onomastic, de la acel diavol al lui 
Goethe, termenul german „voland” trimiţînd chiar la ideea de „drac” sau 
„spirit rău”. Desigur, după aparenta despărţire de poetul bolşevic, acesta 

surprinde şi captivează la nivelul imaginii propuse, printr-o continuă şi 
imprevizibilă metamorfoză, el manifestîndu-se ca profesor, istoric, consultant, 
străin, obligatoriu şi, magician, conducător de trupă de spectacol ezoteric, 
cerşetor, cavaler al umbrelor cu sabie de argint, văzut frecvent într-o ţinută 
sordid, căci, atenţie, postmodernişti!, e un Woland suferind de reumatism, pe 
care l-a căpătat, după cum o spune, cu multă inocenţă şi/ sau auto-ironie, de la 

o întîlnire cu o vrăjitoare frumoasă în Brocken Hills, în 1571. 
Lumea contemporană maestrului (dar şi lui Stalin) este cea pe care o 

vizualizăm, cel mai mult, în contexte ce ţin de Teatrul de Varietăţi: director, 
administrator, barman, casier, administrator de bloc, locatari, rude etc.; în 
plus, într-o adunare specifică, aşa cum este năucitorul spectacol produs de 
Woland şi ai săi, avem ocazia să completăm lista cu potentaţi ai timpului, cu 

oameni din diverse paliere ale societăţii, manifestîndu-se liber, într-o sală ce 
oferă, magic, senzaţia libertăţii şi a ieşirii din istoria concentrată sovietic: pe 
scenă se află un magazin total capitalist, cu cele mai provocatoare produse ce 
simbolizează, indirect, altă lume decît cea din deceniile trei/ patru, sovietice. 
E o formă inedită a judecăţii de la Moscova: libertatea, acolo, e o iluzie. 
Durează foarte puţin şi oamenii revin la cruda realitate, inclusiv prin episoade 

tragi-comice, în urma cărora se trezesc goi sau semi-goi pe străzi, după ce şi-
au înlocuit articole de vestimentaţie cu ceea ce luaseră pe gratis de la 
drăcescul magazin.  

Oamenilor sovietici le sînt alăturaţi tovarăşii Satanei, realizaţi în acelaşi 
subtil procedeu al metamorfozei provocatoare. Bietul Ivan îi zărise, fulgurant, 
cînd nu ştia adevăratele semnificaţii ale întîmplărilor din prima seară. E vorba 

de acel Azazello Ŕ „un ins mic, dar neobişnuit de lat în umeri”, perfecţionist 
în tot ce face (mai cu seamă legat de moarte!), artizan al transformării 
Margaretei şi la fel de implicat în confecţionarea unui final care să se plieze 
pe regulile lumii reale , de Behemoth Ŕ „un motan uriaş, gras cît un porc, 
negru ca tăciunele, cu nişte mustăţi date dracului” , cel care pare cînd om-
motan, cînd motan-om, personaj pe care Ivan îl urmăreşte de pomană într-o 

goană nebună pe străzile Moscovei, de Koroviev, prezentat sub identitate 
schimbătoare, mai numindu-se şi Fagot sau Cadrilatul, cel care se prezintă şi 
ca asistentul lui Woland, motiv pentru care execută cu măiestrie şi teatralitate 
de „înaltă clasă” ordinele stăpînului său, atrăgîndu-şi, spre exemplu, aprecieri 
unanime de la acei spectatori aflaţi în sală la fatidicul spectacol. Desigur, ar 
mai fi şi Helga, subreta Diavolului, deosebit de frumoasă, dacă nu ar fi o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cicatrice extrem de urîtă, cea care umblă mereu goală şi care zăpăceşte minţi 
deja bolnave, de altfel. 

Judecata prin care trec moscoviţii, cu ştire sau fără ştire, presupune şi o 
încercare de re-dresare morală, de salvare chiar, dacă ar fi posibil. Diavolul lui 
Bulgakov este interesat de cunoaştere, de filosofare, inclusiv, adiacent, de o 
posibilă reformare a noii societăţi ce fiinţează acum la Moscova. 

Este şi motivul pentru care şederea acestei suite la Moscova are ca obiectiv şi 
descoperirea unui personaj care încă nu a căzut în ispită, care şi-a mai păstrat ceva 
din valorile morale ( formă de opoziţie faţă de epoca în care e obligat să trăiască). 
Fiecare personaj abordat de Woland şi suita sa joacă, la altă scară, un rol de 
potenţial „Faust”, cu menţiunea că sînt duşi în ispită fiecare în parte, tăindu-se 
orice propensiune spre trăsături „faustice”. Motto-ul utilizat de Bulgakov în 

deschiderea romanului, şi preluat, de altfel, din Goethe, este relevant, în sensul că îl 
investeşte pe Woland cu puteri duale, sugerîndu-se de la început rolul ce-l va avea 
pe parcursul derulării firului narativ.  

Dacă Ivan ar fi avut cît de cît cunoştinţe culturale! E şi acesta un păcat, mare, au 
unei societăţi ce se îndrepta spre auto-distrugere, prin negarea valorilor obligatorii 
ce conservă societatea omenească. Aşa că diavolul, despre care Ivan se va lămuri 

tîrziu de tot, este investit cu o uriaşă rezervă de putere morală, fiind cel care 
deschide atît uşa spre tentaţia păcatului, cît şi spre calea ce duce spre mîntuire pe 
acele personajele care au capacitatea să aleagă una dintre aceste căi. Este aici cazul 
Margaretei şi mai tîrziu, prin ea, şi a Maestrului. Faptul că doar aceste două 
personaje se înscriu pe calea spre mîntuire justifică restrîngerea unui program 
amplu demarat iniţial de suita lui Woland şi, implicit, modul în care este denumit 

romanul, adică Maestrul şi Margareta; totodată, alipirea secvenţelor de la început, 
respectiv final de roman justifică rolul special ce-i revine poetului convertit, cel în 
care se poate bănui un continuator tot mai iniţial al maestrului, plecat dimpreună cu 
Margareta, simbolic, dintr-o lume atît de viciată încît nu mai poate favoriza nici 
măcar iubirea adevărată, cea care în Evul Mediu, după o doctrină unică a erosului 
trecea peste orice îngrădire a societăţii . 

Judecata lui Woland rezolvă, precum se ştie, într-un insolit mod inadecvata 
poveste de iubire care, mai cu seamă atunci, nu avea ce căuta într-o societate ce 
avea alte interese (mai cu seamă poeziile lui Ivan trimit spre un anume orizont 
spiritual destinat locuitorilor unui sistem concentraţionar prin excelenţă). Este 
interesantă răsturnarea spectaculoasă de roluri făcută de romanul lui Bulgakov. 
Personajul masculin preia, ca posibilă analogie, modelul jucat de Margareta din 

Faust. Manuscrisul său reprezintă un refugiu, transformat mai departe în obsesie 
torţionară, cu punct terminus într-un azil de boli nervoase, loc unde îl şi vedem, de 
altfel, în momentul intrării în scenă. Ideile şi imaginile din romanul despre Pilat (un 
manuscris ce îl obsedează pe un maestru aflat în continuă căutare de adevăr şi sens 
al vieţii, cu acţiune ce vizează credinţa într-o epocă atee!) devin un punct forte al 
textului bulgakovian, configurînd tema majoră a opţiunii dubitabile între bine şi 

rău; nu e convins că a găsit soluţia potrivită, aşa că atunci cînd îşi finalizează 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

romanul, acesta nu-i oferă satisfacţia dorită, fiind cuprins de o stranie şi eternă 
nelinişte, care îi tulbură existenţa, ajungîndu-se la o înţelegere patologică a 
fenomenului de către cei în domeniu, nelinişte asumată de „vindecatul” de mai 
tîrziu, Ivan, cel care în nopţile cu lună pline preia o parte din neliniştea 
dispărutului. La fel ca şi în cazul Margaretei din Faust, el singur nu-şi poate 
răspunde la întrebări, neavînd competenţele dorite, motiv pentru care e necesară o 

intervenţie „faustică” a Margaretei. Aceasta se detaşează sugestiv însă de un posibil 
reper goethean. Cea care atrage atenţia Satanei este puternică, dincolo de 
slăbiciunea feminităţii, şi intuieşte foarte bine ce direcţie doreşte să urmeze, pentru 
a mai recupera din ce pierduse. De altfel, Margareta nu se află într-o neîncetată 
căutare a adevărului şi cunoaşterii absolute, a idealului suprem, ea fiind atrasă de o 
concreteţe a răspunsului, cel care poate să o mai facă fericită.   

Relaţia care îl orientează pe Woland spre ea este aparent explicită. Cavaler/ 
domn/ prinţ cel care generic este numit Satana, deşi are atîtea nume şi identităţi, îşi 
justifică existenţa la Moscova prin organizarea acelui bal anual, ce trebuie patronat 
de o femeie cu nume de Margareta; spre deosebire de Noaptea Valpurgică, acest 
bal devine un fenomen ce înseamnă o interesantă şi „drăcească” adunare de timp şi 
spaţiu, de personaje anonime sau celebre, extrase drăceşte din lumea morţilor şi 

aduse la un spectacol la care orchestra este formată din cei mai mari muzicieni ce 
au trecut prin lumea vie, cîndva. Aici, rolul Margaretei este crucial. Frumoasa 
femeie, retuşată/ întinerită cu ajutorul unei creme drăceşti, este, în fapt, regina 
balului, substituind puterea reprezentativă a Satanei, fiinţă plictisită, în 
ţinută”cazanieră” şi, aparent, neimplicat/ plictisit de propria-i realizare. 

 De ce o găsise cavalerul diavol tocmai pe ea? Nici Margareta nu îşi făcuse 

apariţia în roman prea devreme; o vedem tîrziu, abia în Cartea a doua, printr-o 
chemare adresată direct cititorului, adresată de un narator entuziast:  

„Vino cu mine, cititorule! Cine ţi-a spus că nu mai există pe lume dragoste 
adevărată, devotată, dragoste veşnică? Să i se taie mincinosului limba lui 
ticăloasă. 

Vino cu mine, cititorul meu, numai cu mine, şi am să-ţi arăt o asemenea 

dragoste!” 
Margareta moscovită este o femeie în toată puterea cuvîntului, cu 

experienţă de viaţă, căsătorită, cu o situaţie financiară deosebit de bună, avînd 
însă ceva care e lăsat să trimită spre o întorsătură teribilă:  

„Femeie la 30 de ani, fără copii, Margareta era soţia unui om de vază, care, 
pe deasupra, făcuse o descoperire de importanţă naţională. Era tînăr, frumos, 

bun, şi-şi adora nevasta. Margareta Nikolaevna cu soţul ei ocupau etajul de 
sus al unei vile superbe, aflată pe o ulicioară, în apropierea Arbatului, în 
mijlocul unei grădini. Un loc încîntător![…] 

Margareta Nikolaevna nu ducea lipsă de bani. Putea să-şi cumpere orice-i 
făcea plăcere. Printre cunoscuţii soţului erau şi oameni foarte interesanţi. 
Niciodată nu avusese de-a face cu un primus. Nu cunoştea ororile traiului 

într-un apartament comun! În concluzie…era oare fericită? Nici o clipă!” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Avem de a face cu un personaj elaborat în cu totul altă manieră decît cea a 
lui Goethe. Margareta Maestrului nu caută doar o iubire defulatorie ci un 
altfel de om, un „maestru”, acel ceva/ cineva care să îi schimbe un status 
plictisitor şi lipsit de orice fior metafizic. Putem spune că Margareta, cea care 
a trecut o dată, fatal, pe lîngă locuinţa maestrului, anticipă, provoacă, este 
înzestrată fără a şti cu o atracţie spre transcendent ce aştepta doar clipa 

potrivită. În toată Moscova, diavolul cavaler nu avea cum să găsească o alta 
mai potrivită, pentru a conduce balul, unic, atemporal şi cosmopolit -drăcesc. 

Margareta din spaţiul moscovit este realizată după o structură afectivă 
extrem de complexă, învăluită într-o aura de mister, aspect evident încă de la 
primele descrieri a imaginii protagonistei: „Ce-i trebuia acestei vrăjitoare, cu 
uitătură puţin crucişă, care în acea zi de primăvară ieşise ţinînd în mînă un 

buchet de mimoze?”; trimiterea spre acele flori de culoare galbenă nu este 
deloc întîmplătoare, femeia fiind în căutarea, într-un sens mai eterogen, a unei 
anume certitudini, a unei stări dominate de o nouă încredere, un alt fel de 
siguranţă. Pentru prima data cînd Margareta îl întîlneşte pe Maestru, ea purta 
în braţe un imens buchet de mimoze galbene, aspect pentru care Maestrul nu 
pare sa fie prea încîntat „…Purta în braţe un buchet de flori galbene oribile, 

neliniştitoare. Dracu le ştie cum se numesc, dar la Moscova apar cele dintîi. 
[…] Purta în braţe un buchet de flori galbene. O culoare care aduce nenoroc.” 

Dar rolurile se inversează, după cum se ştie: Margareta e tot mai mult o 
replică la Faust, pe cînd rolul bietului maestru seamănă tot mai mult cu cel al 
unei femei neajutorate. Departe mult de semenii moscoviţi, Margareta crede 
în ea, putînd chiar să decidă şi pentru alţii. Îl pedepseşte pe călăul literar al 

nefericitului maestru, patronează regal un bal nemaiîntîlnit, o salvează pe 
Frida, cu permisiunea lui Woland, îl recuperează şi îl reinvesteşte pe maestru, 
scoţîndu-l de pe drumul uitării patologice; în final de roman zboară împreună 
cu iubitul ei, călare pe cai negri şi pe o furtună drăcească,  spre nemurire, spre 
iubire veşnică, spre atingerea mereu re-suscitantă a manuscrisului recuperat 
magic din foc. Aşa că imaginea acestei femei ţine prea puţin de 

particularizarea unei frumuseţi deosebite, tot aşa cum iubirea celor doi este 
atipică, neînscriindu-se în canoane obişnuite; iubirea celor doi fiind, în 
rezolvarea ei, un final al „judecăţii” de la Moscova, prin care Diavolul îşi 
probează latura justiţiară a dualei sale alcătuiri.  

(…) „Dracu` le ştie cum se numesc” spusese bietul maestru, pe cînd era 
locatar al unei triste instituţii, avînd mintea mereu populată de fantasme din 

lumea lui Pilat; ceea ce el nu ştie (încă) este faptul că tocmai neştiinţa atît de 
îngrozitoare a lui Ivan îl salvase, în comparaţie cu pseudo-ştiinţa ierarhului 
său cultural, redactorul şef al Massolit, Berlioz. Moscova ajunge să fie o lume 
în care „cavalerul umbrelor” este peste tot, fără a face eforturi de vreun fel în 
acest sens, chiar dacă şederea sa este strict încadrată temporal; în acel interval 
se vor petrece lucruri halucinatorii, multe dictate de simpla invocare, numire, 

rostire mai mult sau mai puţin implicată a numelui diavolului. E drept  că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

acestea vor însemna o schimbare a unui fel de ordine iniţială; cel mai adesea, 
după cum se va vedea, resorturile vor fi de ordin punitiv-moral, Satana 
devenind un fel de cavaler al dreptăţii, sui-generis, într-o Moscovă care nu 
mai crede în nimic, făcînd propria-i judecată, la Moscova. 

O judecată la care cugetă, în nopţile cu lună plină, fostul poet sovietic, urmaş de 
drept al maestrului ce intuise demult timp permanenţa metafizicului în resorturile 

vieţii omeneşti.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:13:11 UTC)
BDD-A138 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

