Ioana Craciun-Fischer

Das groteske Bild des Numinosen in Thomas Bernhards Komddie Die Macht der
Gewohnheit

Fiir den Interpreten der 1974 bei den Salzburger Festspielen uraufgefiihrten Komédie
Thomas Bernhards Die Macht der Gewohnheir stellt sich zuniichst die Frage nach einem
addquaten hermeneutischen Instrumentarium im Umgang mit diesem Werk, dessen
Bedeutungspotential zwar erahnt, jedoch nur ungeniigend erforscht wurde. Optiert man
beispielsweise fiir eine realistische Lektiire dieses Theaterstiickes, stoBt man bald auf die
Grenzen der Aussagekraft seiner Handlung {“seit iiber zwanzig Jahren zwingt Caribaldi, der
kunstbesessene Direktor eines fahrenden Zirkus, seine Mitarbeiter - cinen Jongleur, einen
SpaBmacher, einen Dompteur und eine Seiltéinzerin -, in seinem Wohnwagen Schuberts
»Forellenquintett** zu proben. Trotz der langjdhrigen Proben gelingt jedoch ein richtiges
Konzert, eine perfekte Musik nie. Der realistischen Interpretation dieser Handlung
widersetzt sich die Absenz jeglicher logisch nachvollziehbaren Begriindung der Macht, die
Caribaldi seit so langer Zeit iiber seine Mitarbeiter hat, Nirgendwo wird in dieser Komédie
Thomas Bernhards dariiber nachgedacht, worauf sich die grenzenlose Macht Caribaldis
stiitzt, warum seine Mitarbeiter keinen Widerstand leisten, welche Alternative es zu scinem
Despotismus gibt oder warum gerade Schuberts ,Forellenquintett und kein anderes Stiick
geprobt wird. Caribaldis Macht wird als eine absolute geschildert, als eine Macht, die sich
nicht zu legitimieren braucht, genauso wie Schuberts ,,Forellenquintett” als eine absolute
Musik geschildert wird, zu der es keine Alternative gibt.

Eine andere Moglichkeit, sich dieser Komédie Thomas Bernhards zu niihern, wire die
parabolische Lektiire, zu der Caribaldis Allmacht einlddt. Fiir Die Macht der Gewohnheit
als Parabel tiber die Struktur des Despotismus spricht sowohl der Titel dieser Komédie, in
dem das Schliisselwort Macht dominiert, als auch die Tatsache, daB Caribaldis Macht,
genauso wie im Alltag die Macht der Gewohnheit selbst, sich nicht zu legitimieren braucht.
Stirker scheinen mir jedoch die Argumente, die gegen eine solche parabolische
Interpretation sprechen: nirgendwo im Text begegnet man der politischen Reflexion iiber
den Totalitarismus oder der sozial-psychologischen Analyse des Despotismus. Die
Machtverhiltnisse um Caribaldi entziehen sich jeglicher Analyse, sie transzendieren jeden
politischen, sozialen und historischen Determinismus. Fiir eine politische Parabel ist das
reflexive Moment, das die geschilderte Welt als eine analyisier- und korrigierbare zeigt,
jedoch konstitutiv wie unverzichtbar. Caribaldis Welt hingegen erscheint als hoffnungslos
und als nicht dnderbar.

Einen Hinweis auf das methodisch adiquate hermeneutische Instrumentarium zur
ErschlieBung dieses Werkes gibt es meines Erachtens in den beiden Mottos, die Thomas
Bernhards Komédie tragen und von der Forschung bisher eher als dekorative Elemente
denn als Interpretationsschliissel wahrgenommen wurden. Das erste Motto aus Diderot (,,/ch
selbst habe als junger Mensch zwischen der Sorbonne und der Komédie geschwankt)

390

enthiilt einen Hinweis auf die Mischung von Ernst (,,Serbonne ') und Komik (,,Kemddie"),
welche fiir Die Macht der Gewohnheit als Tragikomidie charakteristisch ist; gleichzeitig ist
jedoch zu bedenken, daB die Sorbonne 1253 als Studienkolleg fiir arme Theologiestudenten
gegriindet wurde, was als verborgener Hinweis auf die religidse Dimension des Stiickes
betrachtet werden kann, zumal das zweite Motto aus Artaud (,,...aber das Geschlecht der
Propheten ist erloschen... ") diese religitse Dimension des Stiickes auch deutlich nennt.
Ausgehend von diesen bisher in der Forschung unbeachteten Hinweisen Thomas Bernhards
fiir den Umgang mit seiner Komddie, habe ich mir zum Ziel gesetzt, Die Macht der
Gewohnheit als Theaterstiick mit religitser Thematik zu analysieren. Ich optiere fiir cine
christlich-symbolische Lektiire dieses Stiickes und richte dabei mein Augenmerk
vorzugsweise auf seine theologische Problematik. Auf bedeutende Aspekie dieses
Bernhardschen Werkes, wie etwa auf die musikalische Struktur seiner Monologe und
Dialoge, in denen das barocke Kompositionsprinzip des Themas und der Variationen
unschwer zu identifizieren ist, oder auf Bernhards Vorliebe fiir Neologismen oder fiir den
Nominalstil, um nur einige wenige Charakteristika seines Stils zu erwihnen, wird im
folgenden nicht niher ecingegangen, zumal diese Aspekie in der Bgrnhard-Forschung
ausgiebig diskutiert worden sind.

Thomas Bernhard baut sein Theaterstiick Die Macht der Gewohnheit nach den
aristotelischen Regeln der klassischen Tragddie: der Einheit des Ortes (als unveréinderter
Schauplatz fungiert der Wohnwagen Caribaldis), der Einheit der Zeit (die Handlung spielt
sich parallel zur letzten Vorstellung in der Manege vor der Abreise nach Augsburg) und der
Finheit der Handlung (die beiden bereits im Titel angekiindigten Grundmotive der ,Macht*
bzw. der ,Gewohnheit werden chne Nebenhandlungen durchgefiihrt). Auch wenn es
formal nach den Regeln des klassischen Dramas gebaut ist, kann Die Macht der
Gewohnheit eher als groteske Karikierung einer literarischen Tradition denn als Fortsetzung
dieser Tradition bezeichnet werden. Wihrend die literarische Tradition, und insbesondere
die barocke, das Bild des ,theatrum mundi®, d.h. der Welt als eines Theaters etabliert hat,
auf dessen Biihne die Menschen als Schauspieler die ihnen von Gott als Dramatiker,
Regisseur und zugleich einzigem Zuschauer zugeteilten Rollen spielen , um anschlielend
fiir immer die Weltbiihne zu verlassen, verzerrt Thomas Bernhard diese klassische
Metapher, macht aus dem Bild der Welt als eines Theaters das Bild der Welt als eines
Zirkus und aus den von Gott fiir die Schauspieler vorgesehenen Rollen die von Caribaldi fiir
die Auffithrung des ,Forellenquintetts” an die Zirkusmitarbeiter verteilten Slimm'en..Die
Manege wird in Thomas Bernhards Theaterstiick Die Macht der Gewohnhez‘t. nur indirekt
gezeigt, indem das, was sich in Caribaldis Wohnwagen abspielt, als Sp]ﬂgelupg df:r
Handlungen in der Manege erscheint. In der Manege versucht der Dompteur , sich die
wilden Tiere gefiigig zu machen, was auch Caribaldi in seinem Wohnwagen ver.suclu,
indem er seine Mitarbeiter zwingt, seinem Willen zu gehorchen und das ,,Forellenqumtc‘lt“
zu spielen. Die Enkelin Caribaldis zeigt in der Manege ihr Konnen als Sgil[ﬁn'zcrm,
withrend sie im Wohnwagen von ihrem GroBvater gezwungen wird, sich stindig wie vor
einem imaginiiren Publikum zu verneigen. Der Jongleur beeindruckt in der Manege mit
seiner Geschicklichkeit und seiner Zauberkunst, wiihrend er im Wohnwagen vers:ucht, in
der Hoffnung auf bessere Lebensbedingungen Caribaldi einen fingierten Brief mit einem
groBziigigen Angebot vom beriihmten Zirkusdirektor Sarrasani als authegtisch Zu
priisentieren. Und der SpaBmacher selbst , der in der Manege das Publikum belustigt, macht

391

BDD-A13299 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:59:45 UTC)



seine Spiifie auch im Wohnwagen Caribaldis, womit er die anderen zwar erheitert, Caribaldi
jedoch sehr drgert. All diese Korrespondenzen zwischen der Manege und dem Wohnwagen
Caribaldis fiigen dem Bild der Welt als eines Zirkus das Bild des Lebens als einer Reise
hinzu: Dem Provisorium des Wohnwagens, der Ortlosigkeit und Suche suggeriert,
entspricht die ewige Probe des ,,Forellenquintetts®, die als Suche nach einer vollkommenen
Musik , nach der Vollkommenheit im allgemeinen geschildert wird. Bezeichnend ist die
Tatsache, daf3 dieser Wohnwagen Caribaldi gehért und nicht etwa dem Zirkuspersonal im
allgemeinen. Allein Caribaldi ist in diesem Wohnwagen sozusagen zu Hause, wihrend die
anderen nur Giste sind. Auch dieser Aspekt liBt Die Macht der Gewohnheit in die Niihe der
barocken Lebensauffassung riicken, die den Menschen als Gast auf Erden zeigt, dessen
zeitlich begrenzte Existenz mit der Ewigkeit Gottes kontrastiert.

Als Zeit der Handlung gibt Thomas Bernhard die letzte Vorstellung vor der Reise seines
fahrenden Zirkus nach Augsburg an. Fiir eine Interpretation der letzten Vorstellung als einer
eschatologischen Metapher plédieren alle Bilder, welche diese letzte Vorstellung evozieren.
Es sind keine Bilder , in der etwa die Freude iiber ein erfolgreich beendetes Gastspiel oder
die Hoffnung auf einen neuen Anfang zum Ausdruck kommen, sondern es sind
apokalyptische Bilder, die eine auseinanderfallende Welt evozieren (,Schon wenn die
Vorstellung anfingt/Abban des Zelts/Die Zuschauer sitzen noch da/aber das Zelt ist nicht
mehr da", 8.309; ,Noch wihrend der Tellernummer/Wird das Zelt abmontiert/(...)Das
Publikum  nimmt natiirlich/Diesen Vorgang nicht wahi/... )Die  Konzentration des
Publikums/ist auf mich gerichtet”, S. 267), eine Welt, deren Anblick Hoffnungslosigkeit
entstehen 146t (,, Nichts Deprimierendes/als die letzte Vorstellung“, S. 309) . Auch das Ziel
der Weiterreise , die Stadt Augsburg, ist eher symbolisch denn als reale Ortschaft zu
verstehen. Wenn Augsburg in der Macht der Gewohnheit eine reale Stadt wire, wiren die
grellen Téne, in denen Thomas Bernhard sie schildert (, Augsburg ist/das Schiimmsie®, S.
310; ,in diesem muffigen verabscheuungswiirdigen Nest/In dieser Lechkloake®, S. 331:
o Es ist eine Ungliicksreise/nach Augsburg®, S. 345), nichts als geschmacklich fragwiirdige
Rhetorik. Als Bild des verhaBten Todes hingegen folgt die Schilderung ciner langen
kulturellen Tradition.

Nicht nur Ort und Zeit der Handlung lassen sich in der Macht der Gewohnheit symbolisch
interpretieren, sondern auch die Zahl der Gestalten. Die fiinf Protagonisten dieser Komadie
, die tagtiglich gezwungen werden, Schuberts* Forellenquintett* zu proben, bilden selber
ein Quintett. Uberhaupt begegnet man der Zah] Fiinf und ihren Vielfachen zehn, fiinfzehn
und zwanzig insbesondere bei den Zeitangaben, die in diesem Stiick gemacht werden:
Caribaldi spielt beispielsweise ,,vor fiinf Uhr nachmittag/das Magginifund nach fiinf Uhr
nachmittag/das Ferraracello® (S. 257), der Jongleur gibt vor , einen Fiinfjahresvertrag mit
dem bekannten Zirkusdirektor Sarrasani unterschreiben zu wollen, von der Seiltiinzerin
heifit es, da} sie seit zehn Jahren auf der Viola spielt, und von Caribaldi , daB er seit
fiinfzehn oder gar zwanzig Jahren das ,Forellenquintett” zu spielen versucht; um mit dem
Jongleur zu sprechen: ,.so weit ich zuriickdenken kann* (5. 260). Diese massive Rekurrenz
der Zahl Fiinf ist nicht zufillig. Die Fiinf ist nach Pythagoras die vollkommene Zahl des
Mikrokosmos Mensch; im Alten Testament begegnet man den fiinf Biichern Mose, in deren
Mittelpunkt die Offenbarung Gottes steht; Christus speist im Neuen Testament die
viertausend Mann mit fiinf Broten, und die Evangelien berichten alle von seinen fiinf
Wunden; in der Epoche der Gotik suchen die Weisen nach den Elementen einer fiinften

392

Essenz, nimlich der Quintessenz, usw. Diese wenigen Beispiele geniigen, um zu zeigen, dafl
die Fiinf eine lange und reiche symbolische Tradition besitzt, in deren Folge auch ihre
leitmotivische Rekurrenz in Thomas Bernhards Stiick Die Macht der Gewohnheit zu
betrachten ist. Die Zahl Fiinf deutet einerseits auf die religidse Dimension dieser
Tragikomddie hin; andererseits verleiht sie dem menschlichen Quintett wie dem
wForellenquintett” selber einen symbolischen Status. Im folgenden soll dieser symbolische
Status niher untersucht werden.

Die fiinf Protagonisten des Stiickes verkérpern durch ihr Verhiltnis zueinander die Essenz,
oder , genauer gesagt, die Quintessenz der Welt als eines fahrenden Zirkus. Der
SpaBmacher, der Dompteur, der Jongleur und die Seiltinzerin sind weniger als
Berufsbezeichnungen im Zirkus denn als Metaphern fiir die moglichen Haltungen des
Menschen der Macht gegeniiber zu verstehen, so wie sie von Caribaldi als dem
Zirkusdirektor personifiziert ~ wird. Der Dompteur beispiclsweise versucht stiindig,
Caribaldis Macht zu brechen, so wie er in der Manege den Willen wilder Tiere zu brechen
versucht. Es ist kein Zufall, daB er in der Manege von einem Lowen gebissen wird; der
nreale” Lowe in der Manege entspricht auf symbolischer Ebene dem Zirkusdirektor
Caribaldi, der, wie ich etwas spiter zeigen werde, géttliche Ziige besitzt; daB der Lowe in
der christlichen Tkonographie ein Christussymbol darstellt, ist bekannt, Caribaldi verletzt
den Dompteur , seinen Neffen, hauptsichlich durch seine sprachliche Gewalt: er vernichtet
ihn sogar, indem er von ihm behauptet: |, Zwm Einreiben/ist mein Neffe/gur genug/sonst ist
er /filr nichts.* (8. 332) Im Unterschied zu dem Dompteur vermeidet der Jongleur jegliche
direkte Konfrontation mit Caribaldi, d.h. mit der Macht. Statt dessen appelliert er an
verschiedene Kunststiicke, wie etwa an die »Kunstpudelnummer* oder an die Nummer mit
den achtzehn Tellern, um Caribaldis Machtmonopol zu brechen, was ihm allerdings nicht
gelingt, entweder weil Caribaldi ihm die Nummern verbietet (,,Diese
Kunsipudelnummer/die Sie mir verboten haben/Zwei Jahre an diese Nummer geopfert/und
dann haben Sie sie mir verboten*, S. 268), oder weil seine Kunstfertigkeit dafiir nicht
ausreicht (,,Die Artisten/ aber insgesamt alle Kiinstler/erpressen mit ihrer Kunst/auf das
riicksichisloseste/Aber mich beeindruckt das nicht”, S. 286). Der SpaBmacher leistet
passiven Widerstand gegen Caribaldi, indem er dessen eigenen Einfall mit der stiindig vom
Kopf fallenden Haube als Mittel zur systematischen Sabotage der Forellenquintett-Proben
einsetzt, und die Enkelin entkommt geistig dem Machtbereich Caribaldis, dem sie nur
physisch gehorcht, indem sie sich freiwillig der Faszination des Jongleurs, d.h. dem
Machtbereich eines anderen, unterwirft. Auch wenn ihr Verhiltnis zur Macht sich
unterschiedlich gestaltet, ist die Grenze zwischen den Protagonisten keine fest umrissene.
Nach dem Prinzip des Themas und der Variationen sind Thomas Bernhards Helden nur
teilweise individualisiert; die Ziige, die sie voneinander unterscheiden, sind blasser als
diejenigen, die sie nicht nur untereinander, sondern auch im Verhiltnis zu Caribaldi als
dhnlich erscheinen lassen. Das Ideal der Vollkommenheit beispielsweise, das auf den ersten
Blick allein Caribaldi hegt, verfolgen mit gleicher Leidenschaft, wenn auch in
unterschiedlicher Form, sowohl der Jongleur als auch der Dompteur; der Jongleur, indem er
wihrend der ganzen letzten Vorstellung die Spiegel und die Bilder, die sich im Wohnwagen
an der Wand befinden, gerade richtet und mit dem Ergebnis seiner Bemiihung nie zufrieden
ist, und der Dompteur , der davon tréumt, in der Manege im Umgang mit dem Léwen, die
wPrézision zur Gewohnheit /zu/ machen® (S. 290). Genau so flieBend sind in dieser

393

BDD-A13299 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:59:45 UTC)



M|

Zirkuswelt die Grenzen zwischen Mensch und Tier : der Dompteur wirft dem Spalmacher
wie einem wilden Tier Wurststiicke hin, die dieser auffingt und ift; Caribaldi bezeichnet
seinen Neffen als ,uneheliches Tier* (S. 333) und die anderen als ,Bestien” und als
Kunstzertriimmerer" (S. 347). Auch die Grenzen zwischen der Tier- und der Musikwelt
sind in der Macht der Gewohnheit flieBend: fiir Caribaldi stellen die Menschen, die ihn
umgeben, einerseits Bestien , die sich seinem Streben nach Vollkommenheit widersetzen,

‘andererseits Instrumente zur Durchsetzung seines Willens dar. Die Identifikation des

menschlichen Quintetts mit den Musikinstrumenten, auf denen Schuberts ,,Forellenquintett*
geprobt wird, geht sogar so weit, daB Caribaldi sein rechtes Holzbein manchmal mit dem
Cellobogen streicht und dabei von Casals als der Verkérperung seines Musikerideals
schwiirmt. Es ist vor allem der Jongleur, der sich seines Status als eines Instrumentes
bewuBt ist (,Durch diese Tiir/kommen Ihre Opfer herein/Herr Caribaldi/lhre
Instrumente/Herr Caribaldi/Nicht Menschen/Instrumente”, S. 269), wihrend der Dompteur
iiber die Degradierung des Menschen zum-ATier in einer Welt nachdenkt, in der die Macht
eines einzelnen durch nichts eingeschriinkt ist (,,Wir sind nichts/als Tiere/Das Klavier/die
Viola/die BaBgeige/die Violine/Tiere/nichts als Tiere", S. 296f.).

Die symbolische Interpretation der fiinf Gestalten als Quintessenz einer Welt, die mit einer
Manege verglichen werden kann, erfordert eine symbolische Interpretation des
Forellenquintetts* selbst, das in der Macht der Gewohnheit zwar als eine bekannte
Komposition Schuberts erwiihnt wird , das aber zugleich im Kontext der religitsen
Problematik des Stiickes neue Konnotationen gewinnt. Das ,Forellenquintett* verkorpert
zum einen das Ideale, das Absolute in der Kunst, das stindig angestrebt (,,Wenn es nur
einmal/nur ein einziges Mal geliinge/das Forellenguintert/zu Ende zu bringen/ein einziges
Mal eine perfekte Musik”, S. 263), jedoch nie erreicht wird (,./n diesen zwanzig Jahren/ist s
nicht ein einziges Mal gelungen/das Forellenguintett/fehlerfrei/geschweige denn als ein
Kunstwerk/zu Ende zu bringen/Immer ist einer darunter/der alles zerstort/durch eine
Unachisamkeit/oder eine Gemeinheit”, S. 264). Als Verkérperung der kiinstlerischen
Harmonie ist das ,Forellenquintett das Gegenteil einer Zirkusvorstellung, d.h. das
Gegenteil eines Lebens, das aus Machtkimpfen besteht. (/Die Zuschauer/“kommen /in eine
Zirkusvorstellung/und hiren das Forellenguintett”, S. 304). Zum anderen verkdrpert aber
das ,,Forellenquintett” auch das Leben selbst, so wie sich dieses im Wohnwagen Caribaldis
abspielt (,,50 weit ich zuriickdenken kann/von dem ersten Tag an/an welchem ich mit [hnen
zusammen binferinnere ich mich/sitzen Sie' hier auf dem Sessel/und probieren das
Forellenguintett”, 8. 260f.); das ,Forellenquintett” ist folglich das Reale und das Ideale, die
Kunst und das Leben zugleich; eine primordiale Realitdt, eine Verkdrperung des Prinzips
der coincidentia oppositorum, Als ideale Entitiit wird das ,,Forellenquintett” geliebt, als
reale , als Sinnbild des Lebens, jedoch gehaBt (,,“Die Wahrheit ist/ich liebe das Cello
nicht/Mir ist es eine Quallaber es mufl gespielt werden/...)/Wir wollen das Leben
nicht/Aber es muf3 gelebt werden®, S. 278; ,,\Wir hassen das Forellenguintett/aber es muf3
gespielt werden®, S. 279). In diesem Licht erscheint das Spiel als Metapher fiir das
menschliche Dasein, eine Metapher, die insbesondere in der barocken Tradition fest
etabliert ist. Die stindige Bemiihung Caribaldis, das Quintett zu retten, nachdem der
Vorgiinger des Dompteurs, der auf dem Klavier spielte, von Leoparden zerrissen worden ist,
gewinnt somit eine soteriologische Dimension. Diese soteriologische Dimension wird von
der Symbolik des Fisches als eines Christussinnbildes in der christlichen Tradition

394

unterstrichen: nicht zufillig ist dieses Tier im Namen des Quintetts priisent. Wenn das
»Forellenquintett” eine Metapher fiir ecin harmonisches Leben nach christlichen Prinzipien
darstellt, dann ist Caribaldis Scheitern, dieses Quintett perfekt zu spielen, nichts anderes als
das Scheitern einer sozialen Utopie, deren Grundlage die Nichstenliebe bildet. Wer oder
was ist daran schuld, dafl diese Utopie sich nicht verwirklichen ldft? Die menschliche
Physis vor allem, die korperlichen Schwiichen der Quintettmitglieder (., fhire Enkelin ist
krankelnd/der Spafimacher/har etwas im Hals/und der Dompteur/ist auch heute wieder ein
Opfer/seiner Melancholie/Dies ist ein Begriff/Herr Caribaldi/ein medizinischer Begriff*, S.
262f.). Caribaldi synthetisiert diese Schwichen, indem er bei allen Quintettmitgliedern
Atmungsschwierigkeiten diagnostiziert (,,Alle habt ihr Atmungsschwierigkeiten®, S. 322) ,
auf die er das Versagen seiner ,Instrumente” zuriickfithrt (,Wenn die Atmung
Sfunktioniert/funktioniert auch die Hohe Kunst”, S. 322). Wenn man die Bedeutung des
Odems als eines Sinnbildes des gottlichen Geistes in der christlichen Tradition bedenkt,
erscheint Caribaldis Diagnose nicht mehr als grotesk. Die Geistlosigkeit der Welt ist ein
Dauerzustand, wihrend die Vollkommenheit, die Caribaldi anstrebt, eine augenblickhafte
Struktur hat , die sich nicht konservieren ldft. Als Dauerzustand: entwickelt die
Geistlosigkeit eine eigene , zerstorerische Macht. Es ist die Macht der Gewohnheit. Alles,
was sich Caribaldis Machtbereich entzieht oder sich seinem Machtmonopol widersetzt, wird
von ihm als ,fiirchterliche Gewohnheit” (S. 321) oder als , eine nervise Krankhaftigheit"
(S. 281) apostrophiert. Bei einer niiheren Betrachtung erscheinen die Gewohnheiten der
Quintettmitglieder als ihr ,,Erkennungszeichen®, wenn nicht sogar als Inhalt oder Ersatz
ihrer Identitit; den SpaBmacher, dessen ,,Gewohnheit" es ist, seine seidene Haube stiindig
vom Kopf hinunterfallen zu lassen, erkennt man beispielsweise an dieser ,,Gewohnheit” ;
und da er wihrend des ganzen Stiickes hauptséchlich mit nichts anderem beschiftigt ist, als
die Haube vom Kopf hinunterfallen zu lassen, ist diese Gewohnheit der Inhalt oder der
Ersatz seiner Identitit. Ahnliche ,,Gewohnheiten” , die ihre auf ein groteskes Minimum
reduzierte Identitiit signalisieren, haben alle Quintettspieler: die Gewohnheit , d.h. die
Identitéit des Jongleurs, besteht darin, stindig die Bilder an der Wand gerade zu richten; die
Gewohnheit, d.h. die Identitéit des Dompteurs, besteht darin, stindig riesige Rettiche auf
dem Klavier zu verzehren; die Gewohnheit, das heiBt die Identitiit Caribaldis, besteht darin,
stindig das ,,Forellenquintett” zu proben; die Gewohnheit, d.h. die Identitét der Seiltinzerin
besteht darin, iiber die SpédBe des Clowns zu lachen. Es ist diese Macht der Gewohnheit, die
Caribaldi zu besiegen bestrebt ist. Indem er dagegen kidmpft, zerstort er jedoch Identitiiten,
deren Inhalt er zum Teil selbst bestimmt hat. Caribaldi ist wie das ,,Forellenquintett” selber
eine schopferische und zugleich zerstirerische Priisenz.

Im folgenden mdchte ich nun Caribaldis Gestalt niher analysieren. Manche
Quintettmitglieder sehen in ihm ein Genie (S. 272), andere einen Verriickten (S. 294), ,.Der
nichts als die Vernichtung/im Kopf hat* (S. 294), wiederum andere einen Kranken und
Verkriippelten (S. 272). Caribaldi selber spricht von sich als einem Opfer der Bestien, die
ihn umgeben, withrend aus den Erziihlungen anderer iiber seine Vergangenheit hervorgeht,
daB er sich seiner Tochter gegeniiber grausam benommen und sie auf dem Gewissen hat
Caribaldis Erinnerungen sind meistens mit Tod und mit Leiden verbunden; es sind die
Lebenserinnerungen eines Skeptikers und eines Nihilisten. Da in der Macht der Gewohnheit
die Grenzen zwischen Menschen, Tieren und Gegenstiinden flieBend sind, ist Caribaldi eine
groteske Mischung aus Mensch, Tier und Gegenstand: er strebt, wie jeder Mensch, nach

395

BDD-A13299 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:59:45 UTC)



Vollkommenheit, ist blind und riecht wie ein Tier die Orte, an denen er sich befindet (,, /¢
rieche wo ich bin", §. 310), und sein rechtes Bein ist ein Holzbein, das er ab und zu mit
dem Cellobogen streicht, als wire es ein kostbares Musikinstrument. Am stéirksten sind
jedoch diejenigen Ziige, die aus Caribaldi eine Gottheit, eine Verkorperung des Numinosen
machen. Seine Attribute , das Cello und die Peitsche, lassen ihn als eine allméchtige
Gottheit erscheinen. ,Er kennt keine Miidigkeit/Er kennt kein Aufhoren/Keinerlei
Aufmucken* (8. 293); er ist allgegenwiirtig (,,auch wenn er nicht da ist/ist er da/beobachtet
uns/verstehst  dufbelawert uns“, S. 296), und kontrolliert alle Bewegungen der
Quintettmitglieder (,, Tagtiglich priife ich/eure Instrumente”, S. 344) , iiber deren Leben
und Tod er zu verfiigen scheint (, Eines Tages/bringe ich diesen Menschen/um/Diesen
Neffen", S. 327). Der Dompteur nennt ihn nicht zufillig ,Der Herr“ (S. 291) und spricht
von ihm wie von einer Gottheit: ,,Das Genie ist der Vater/mein Onkel/der die Geschopfe
tanzen/oder dressieren/oder jonglieren Iift" (S. 293), Caribaldi hat die Ziige und die
Eigenschaften einer anti-christlichen Gottffeit: er ist keine liebende, sondern eine hassende
Gottheit, der seine Geschtpfe quilt, verachtet, miBbraucht ; er ist schwach, krank und
verkriippelt und doch allmichtig, kein Weiser, sondern ein Verriickter, kein Schopfer,
sondern ein ewiger Versager. Er ist sich dessen bewuft, daB ihn niemand liebt (G Ihr seid
alle gegen mich/ich sollte euch alle zum Teufel jagen”, S. 330f) und daB er als Schopfer
vollig versagt hat (,.Die Versuche die ich/gemacht habe/gescheitert”, S. 317). Diese
grotesken Verzerrungen des Gottesbildes , so wie es in der christlichen Tradition erscheint,
machen jedoch aus Caribaldi keinen Didmon; dazu fehlen ihm die Gréfe und vor allem die
Tragik. Was augenblickhaft als Tragik erscheinen mag, schliigt sekundenschnell in Komik
um; wenn Caribaldi beispielsweise droht: “Die Probe finder statt/und wenn ich sie alle mit
Fuftritten/an ihre Instrumente treten muf3* (S. 306), dauert der Ernst dieser Drohung nur so
lange, bis der Zuschauer sich daran erinnert, daB Caribaldi ein Holzbein besitzt... Caribaldi
ist die Ersatz-Gottheit einer Zirkuswelt, in der das Geschlecht der Propheten erloschen ist.
Die grotesken Verzerrungen des christlichen Gottesbildes gehen in der Macht der
Gewohnheit so weit, da} Caribaldi, obwohl er selber eine Gottheit, seinerseits einen Gott
braucht, den er verehren und nachahmen kann. Dieser Gott heifit Casals, offensichtlich in
Anlehnung an den spanischen Violoncellisten, Dirigenten und Komponisten Paul Casals,
der 1973, im Entstehungsjabr der Macht der Gewohnheit gestorben ist. Der besondere
Einfall Thomas Bernhards besteht darin, einer Gottheit wie Caribaldi einen Menschen
(Casals) als Gott zu geben, wodurch er die kosmische ,Rangordnung” ins Groteske zu
ziehen versucht. Fiir Caribaldi ist Casals die Verkrperung der Tonkunst, einer tyrannischen
Macht, von der er zugibt: ,[Ich habe nicht wissen kiénnen/dafl der Tonkunst dienen/so
schwierig ist" (S. 264). Von den vielen Paradoxien, die Caribaldi charakterisieren, mochte
ich eine einzige niher beleuchten: er dient, indem er herrscht, zwingt, Verbote ausspricht
und von allen bedingungslosen Gehorsam verlangt (,.Sie beherrschen Ihren Neffen/wie Ihre
Enkelin/Der Spafimacher macht seine Spdfle nur/weil Sie ihn dazu zwingen/Alle diese
Leute/sind Ihnen ausgeliefert” |, S. 271). Welche ist die Grundlage dieser grenzenlosen
Macht, die sich nicht zu legitimieren braucht , nie in Frage gestellt wird und auch zu keiner
Revolte fiihrt? Indem er an die Sprache der christlichen Symbolik appelliert, suggeriert
Thomas Bernhard , daB die Allmacht Caribaldis die Allmacht Gottes ist; was auf den
ersten Blick als Legitimationsdefizit dieser Macht erscheint, erweist sich bei einer niiheren
Betrachtung als ein Maximum an Legitimitit, die allerdings die Gesetze des Irdischen

396

transzendiert und sich jeglicher sozialen Logik verschlieBt. Und da die Macht Caribaldis mit
den Kategorien der sozialen Logik nicht analysierbar ist, zieht es Thomas Bernhard vor,
Caribaldis Strategien der Machtausiibung zu beschreiben. Sein Augenmerk richtet sich vor
allem auf Caribaldi als sprechende, weniger als agierende Gestalt, Caribaldis Macht ist in
seiner Sprache und in seiner Sprechweise konzentriert, womit jede billige Komik um eine
verkriippelte Gestalt wie Caribaldi vermieden wird. Caribaldis Sprache ist eine
Herrschaftssprache par excellence, in der die Imperativsiitze dominieren (,,Drehen Sie/lhre
Hosenséiicke umA...)/Stecken Sie alles wieder ein”, S. 314; ,,Hinaus mit dir/In die Manege
mit dir/mach deine Spdafie/wird’s bald”, S. 298, usw.) . Diese Imperativkonstruktionen
blockieren jede Kommunikation, was auch durch die Verwendung von Invektiven (,, Hinaus
mit dir/Die Tiere briillen vor Hunger/und du frifit dich an/Hinaus/...)/Fauler
Hund/...)/Idiot", 5. 299) erreicht wird. Daher auch der monologische Charakter des
Stiickes, das trotz seiner Dialoge als eine Aneinanderreihung von Selbstgesprichen
beschriecben werden kann. Caribaldi schreit seine ,,Instrumente** an, briillt, macht allen um
ihn herum Vorwiirfe und behauptet dabei, mit diesem verbalen Lidrm der Tonkunst zu
dienen. Thomas Bernhards Ironie ist hier uniiberhérbar. Zup Strategie der
Herrschaftssprache gehdrt auch die massive Verwendung von opaken, wortwortlich
ibernommenen oder leicht modifizierten Novalis-Zitaten (z. B. ,,Alles Unwillkiirliche/soll
in ein Willkiirliches/verwandelt werden/Die Denkorgane/sind die Weltzeugungs-fund die
Naturgeschlechisteile/Partielle Harmonien/darauf beruht alles®, S. 279f) , durch die
Caribaldi sich zum ritselhaften Orakel selbststilisiert und intellektuelle Uberlegenheit
vorgaukelt, Genau so wie Caribaldi versucht auch der Dramatiker Thomas Bernhard durch
seine Sprache zu herrschen und die Welt zu vervollkommnen, Genau so wie Caribaldi
kdmpft er mit seiner einzigartigen Sprache gegen die Macht der Gewohnheit. Ist Caribaldi
zu gleicher Zeit die groteske Selbstkarikatur eines Dramatikers, dem die Welt als ein Zirkus
erscheint? Die Haltbarkeit dieser Hypothese wiire noch zu priifen. Eines steht allerdings
bereits fest: ,,Ein Dummkopf/der heute noch einem Kiinstler glaubt/ein Dummkopf" (S.
286).

Anmerkungen

Thomas BERNHARD, Die Macht der Gewolnheit, in: ders., Stiicke !, Frankfurt am Main 1988, S. 251-349,

Jens DITTMAR, Thomas Bernhard, Werkgeschichre, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1990.

Gerd HEINZ-MOHR, Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst, 10, Aufl., Miinchen
1988.

Christian KLUG, Thomas Bernhards Theaterstiicke, Stuttgart 1991.

397

BDD-A13299 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:59:45 UTC)


http://www.tcpdf.org

