i

Katharina Keim

""Doch werden sich Poeten finden, / Der Nachwelt deinen Glanz zu kiinden..."
Anmerkungen zum Versuch einer Entideologisierung von Goethes "Faust" auf den
deutschen Biihnen nach 1945 anliillich der "Urfaust"-Inszenierung am DSTT

Die theatrale Umsetzung des "Faust" auf den deutschsprachigen Biihnen ist traditionell eng
mit der Ooffentlich-wissenschaftlichen Interpretation des Dramas verflochten. Der
Wirkungsgeschichte dieses &uBerst offenen Werks, das wie kaum ein anderes fiir die
Rechtfertigung verschiedenster ideologischer’ Denkmuster in Anspruch genommen wurde,
soll hier anhand einiger markanter Stationen und exemplarischer Inszenierungen aus den
letzten vier Jahrzehnten nachgegangen werden.

Mit seinem in der Druckfassung von 1808 erstmalig publizierten "Prolog im Himmel"
spannt der Dichter das Dramengeschehen in eine welttheatermetaphorische
Rahmenhandlung, wobei der Ausgang der Wette zwischen Mephisto und dem Herrn um
Fausts Secle durch die folgenden Worte des Herrn bereits weitgehend vorweggenommen
wird: "Und steh beschiimt, wenn du bekennen muBt: / Ein guter Mensch in seinem dunklen
Drange / Ist sich des rechten Weges wohl bewuBt.-" (Vers 326-328)" Obgleich Goethe am
Ende des II. Teils der Tragodie auf die direckte Wiederaufnahme dieser vom barocken
Welttheatermodell inspirierten theatralen Metaebene in Form eines Epilogs verzichtet, wird
die Rettung von Fausts Seele vom Chor der Engel doch mit dessen Eingebundenheit in das
christlich-religiose Weltbild begriindet: "Gerettet ist das edle Glied / Der Geisterwelt vom
Bosen: "Wer immer strebend sich bemiiht, / Den kénnen wir erlésen.'/ Und hat an ihm die
Liebe gar / Von oben teilgenommen, / Begegnet ihm die selige Schar / Mit herzlichem
Willkommen." (Vers 11934-11941) Fausts Gang durch die "kleine Welt" im I Teil und
durch die "grofie Welt" im IL Teil des Dramas wird so zu einem Symbol einer positiv
konnotierten Suche des neuzeitlichen Menschen nach der Uberwindung der Grenzen
menschlicher Erkenntnis wie auch des aufkldrerischen Strebens nach Naturbeherrschung,
die freilich durch die Eingangsworte des Herrn entschieden relativiert werden: "Es irrt der
Mensch solang er strebt" (Vers 317). Goethes Bearbeitung bildet damit die entscheidende
Zasur in der langen Reihe der Adaptationen der mittelalterlichen Volkssage. In den
Volksbiichern, von Johann SpieB' "Historia des D. Johann Fausten” (1587) bis hin zur
populdren und trivialisierenden Bearbeitung des "Christlich Meynenden" (1725) ist die
Faustgestalt jeweils moralisch negativ gewertet und muB wegen ihrer Abkehr von den
christlichen Glaubens- und Wertenormen zwangsliufig ihre gerechte Strafe in der Holle
finden. Die mit Christopher Marlowes Drama "The tragicall history of Doctor Faustus”
(zwischen 1588 und 1593) einsetzende Dramatisierung des Stoffes entwirft neben einer
noch der mittelalterlichen Vorstellungswelt verhafteten Faust-Figur bereits einen anderen
Charakterzug des Titelhelden, némlich den Widerstreit von WiBbegier und
Selbstverwirklichungsanspruch einerseits und tragischer Verstrickung andererseits. Erst
Lessings "Faust"-Fragment (erschienen im NachlaB 1786) verzichtet weitgehend auf die

260

religiose Komponente. Fausts Suche nach Wahrheit erscheint jetzt im Zeitalter der
Aufkldrung in positivem Licht und endet erstmalig mit seiner Rettung. Diese Wendung zu
einer grundsitzlich positiven Bewertung des bedingungslosen Erkenntnisdrangs des
Protagonisten setzt sich in den literarischen Bearbeitungen der Sturm und Drang-Zeit von
Weidmann und Miiller bis hin zu Klinger fort. All diese literarischen Ansitze aus der
zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts versuchen allerdings nicht nur, den Faust-Stoff von der
aufkldrerischen Perspektive her zu fassen, sondern richten sich gleichzeitig auch gegen
seine seit dem spidten 17. Jahrhundert zu verzeichnende Trivialisierung in den
verschiedenen populdren Fassungen der Wanderbiihnen und Puppentheater, in denen Faust
stellenweise bis zum pobelhaften Hanswurst degradiert wurde.

Wie Hans Schwerte in seiner Studie "Faust und das Faustische" nachgewiesen hat,
unterliegt die Konnotation des "Faustischen" in diesem Zeitraum einem drastischen
Bedeutungswandel. Bezeichnete das Adjektiv an der Schwelle vom 17. zum 18, Jahrhundert
noch das Diabolische und Ketzerische, so wird es im Verlauf des 18. Jahrhunderts
zunechmend im Sinne von pébelhaft, volkstiimlich und aberglaubenverhaftet verwandt.” Eine
Umwertung des Begriffs des Faustischen ins Positive setzt dann definifiv auch erst im 19.
Jahrhundert im Zuge der Rezeption von Goethes "Faust" ein. In der Hinwendung Fausts zur
Tat im V. Akt mit seinem dem Allgemeinwohl dienenden Kolonisierungsprojekt ist es
Goethe gelungen, eine dramaturgische Motivierung der Rettung des Helden zu finden,
wobei das Menschheitsdrama vom Dichter gleichwohl als "Tragédie" aufgefalit und betitelt
wird. Withrend die Wette zwischen Faust und Mephisto in der Studierzimmerszene des I.
Teils unter dem Vorzeichen des Drangs nach individueller Selbstverwirklichung und
Welterkenntnis abgeschlossen wird, gelangt der Protagonist am Ende des I1. Teils zu einer
Uberwindung der Ich-bezogenen Komponente und zu der Einsicht, daB sein Streben erst im
Vorgefiihl einer bleibenden niitzlichen Hinterlassenschaft fiir die Allgemeinheit seine
Erfiillung findet. Betrachtet man nun die "Faust"-Rezeption im Zeitraum zwischen Goethes
Tod und der Reichsgriindung 1871, so lassen sich laut Schwerte insgesamt zwei, zuniichst
noch gegenliufige Tendenzen ablesen. Zum einen versuchen die Exegeten, das "Faustische"
von der konkreten Dichtungsvorlage abzuldsen und zum Typus des Allgemein-
Menschlichen zu stilisieren. Dabei wird bereits in Ansitzen das Terrain fiir eine nationale
Ideologisierung des Faustischen abgesteckt, die dann im Kaiserreich zu ihrer vollen Bliite
gelangt. Einen besonderen Stellenwert nimmt hier das Bemiihen des Germanisten Emil
Sommer (1819-1846), eines Schiilers der Briider Grimm, ein. Im AnschluB an Grimms
"Deutsche Mythologie” von 1835 ibertriigt er filschlicherweise den Grimmschen
Sagenbegriff auf den Stoff des fiktiven und im Zuge protestantischer Glaubenspropaganda
stehenden Volksbuchs und bereitet so den Boden fiir ecine spiitromantische
Mythologisierung der Faust-Figur im Sinne einer Personifizierung des deutschen
Volksgeists. Daraus resultierte entweder eine Auffassung des Faustischen als Ausdruck des
spekulativen deutschen Volkscharakters, die dem Goetheschen DichtungsschluB mit seiner
Wendung ins Prometheisch-Titanenhafte eher ablehnend gegeniiberstand, oder aber ein
Faust-Verstiindnis, das die Hinwendung zur Tat im Hinblick auf einen real-politischen
Auftrag des deutschen Volkes in unterschiedlichen Schattierungen uminterpretierte.

Im Gegensatz zu dieser facettenreichen ideologischen Uberhshung des Faustischen wurde
die ibersteigerte Subjektivitit Fausts und seine Erhebung gegen jegliche menschliche
Begrenzung aber auch bisweilen gegenldufig als eine grundsitzlich zum Scheitern

261

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)



verurteilte Auflehnung des neuzeitlichen Menschen gegen den unumstiBlichen
Geltungsanspruch christlicher Wertvorstellungen interpretiert. In diese Traditionslinie reiht
sich vor allem Lenaus dramatisches Gedicht "Faust” ein, das 1836 bzw. 1840 in 2.,
erweiterter Auflage erschien. Hier wird der Titelheld als eine hochst zerrissene Gestalt
prisentiert. Die Abkehr von Religion und Moral wie auch von allen menschlichen
Bindungen als vermeintliche Voraussetzung menschlicher Freiheit miinden nach .der
Begegnung Fausts mit der nihilistischen Figur Gorg und angesichts seiner existentiellen
Einsamkeit am Ende in die Erkenntnis einer letztlich nicht aufkiindbaren Abhéingigkeit des
Individuums von der iibergeordneten géttlichen Macht:

"Ich habe Gottes mich entschlagen / Und der Natur, in stolzem Hassen, / Mich in mir selbst
wollt’ ich zusammenfassen; / O Wahn! ich kann es nicht ertragen. / Mein Ich, das hohle,
finstre, karge, / Umschauert mich gleich einem Sarge." /Vers 3286-3291) "Ich habe nun
gesprengt die dumpfe Haft, / Mit doppelt hciEépr Leidenschaft / Streck ich die Arme wieder
aus / Nach Gott und Welt aus meinem Totenhaus. / Nach Gott? Doch nein! - der Kummer
ist es nur: / Kannt' ich vergessen, daf} ich Kreatur!" (Vers 3298-3303)° Die vermeintliche
Autonomie des Ich wird am Ende als ein Trugbild entlarvt: "Doch ist das alles nicht ein
triiber Schein? / Und daB ich abgeschnitten und allein? / So ist's: Ich bin mit Gott
festinniglich / Verbunden und seit immerdar, / Mit ihm derselbe ganz und gar, / Und Faust
ist nicht mein wahres Ich." (Vers 3380-3385)

Die Dichtung Lenaus deutet den Widerstreit zwischen dem Emanzipationsstreben des
modernen Menschen und seinem theologischen Verhéngnis als einen letztlich unaufldsbaren
Widerspruch. Mit dieser nihilistischen Grundaussage entsprach das Werk natiirlich kaum
dem herrschenden Zeitgeschmack wie auch den Bemithungen, die Faust-Gestalt zu einer
vaterlindischen Symbolfigur umfunktionieren zu wollen.

Vielmehr schreibt sich die oben erwilhnte, im Verlauf der Rezeptionsgeschichte zunehmend
an Dominanz gewinnende ideologische Aufhdhung des Faustischen schliefllich in der Zeit
des Wilhelminischen Kaiserreichs bis hin zum II. Weltkrieg zur weitgehend ‘offiziellen
Lesart' fort. Wegweisend hierfiir ist eine Amalgamierung der spitromantischen Auffassung
des Faustischen als exemplarischem Ausdruck des deutschen spekulativen Volksgeists mit
der Idee der 'Tat', die jetzt als Einldsung eines nationalen Auftrags verstanden wird. Hierfiir
liefert der von Gustav von Leoper (1822-1897) im Vorwort zu seiner 1871 bei Hempel in
Berlin erschienenen Goethe-Klassiker-Ausgabe gegebene Interpretationsansatz die
Grundlage. Unter Berufung auf Emil Sommer riickt von Leoper abermals die "Faust"-
Dichtung in den Rang eines nationalen Mythos, und spricht dem poetischen Werk Goethes
eine kulturhistorische Mission zu, die freilich nur durch Unterschlagung der tragischen
Aspekte der Faust-Gestalt (bzw. deren Umdeutung in GrofBe) argumentative Geltung
erlangen kann. In der Folge wurde dann von Erich Schmidt (1853-1913), dem Herausgeber
der "Weimarer Ausgabe", das Faustische als Typus der "modernen Zeit" ins
griinderzeitliche Fahrwasser des historischen Fortschrittdenkens gebracht, um dann
schlieBlich von Oswald Spengler als Portrit der ganzen abendlindischen Kultur seit dem
hohen Mittelalter angesehen zu werden. Schon zuvor hatte Arthur Moeller van den Bruck
1907 in seinem "Goethe"-Buch die deutsch-germanische Faust-Ideologic des 19.
Jahrhunderts als Ausdruck des Nationalwesens zusammengefaBSt und daraus versucht, einen
spezifischen Missionsauftrag der deutschen Nation abzuleiten.

262

Die vorbildliche Idealitéit Fausts erweist sich hier insgesamt als die geistesgeschichtliche
Grundlage auf der Suche nach einer nationalen Identifikationsfigur. Deren Vorbildlichkeit
und Ubertragung auf den gesellschaftspolitischen Bereich wurde nun aber nicht etwa nur
von einem national-konservativen Standpunkt aus propagiert, sondern fast bruchlos auch
vom biirgerlichen Lager der Weimarer Republik exemplarisch weitergefiihrt. Auch hier
wurden Goethe und sein "Faust" wiederum zur geistigen Fundierung des neuen deutschen
Staatsgebildes herangezogen. Die Sozialutopien in Goethes Alterswerk sollten jetzt als
dichterische Prifigurationen die Einrichtung der neuen Gesellschaftsform der
parlamentarischen Demokratie untermauern. In seiner Rede vor der Nationalversammlung
in Weimar am 11.02.1919 verkiindet der Volksbeauftragte der Sozialdemokraten und
spétere Reichsprisident Friedrich Ebert die richtungsweisenden Worte:

"Sorgenvoll blickt uns die Zukunft an. Wir vertrauen aber trotz alledem auf die
unverwiistliche Schaffenskraft der deutschen Nation. (...) Jetzt muB} der Geist von Weimar,
der Geist der groBen Philosophen und Dichter wieder unser Leben erfiillen. Wir miissen die
groflen Gesellschaftsprobleme in dem Geist behandeln, in dem Goethe sie im II. Teil des
‘Faust' und im 'Wilhelm Meister' (d.h. in der Sozialutopie der "Wandegjahre") erfat hat:
Nicht ins Unendliche schweifen und nicht ins Theoretische sich verlieren, sondern mit
klarem Blick und fester Hand ins praktische Leben hineingreifen."*

Die von Ebert zu Beginn der Weimarer Republik emphatisch beschworene geistige
Fiihrerschaft Goethes fiir die Deutschen stellte sich jedoch bald als eine Chimiire heraus und
wurde durch den Herrschaftsanspruch eines realen politischen Fiihrers ersetzt. So erwiesen
sich denn bald darauf auch die Nationalsozialisten in der Legitimierung ihrer Blut- und
Boden-Ideologie als wahre Meister einer trivialisierenden Vereinnahmung des Goetheschen
Werks. Das Mephisto-Wort "Blut ist ein ganz besonderer Saft" (Vers 1740), wie auch
andere gefliigelte Worte aus der "Faust"-Dichtung geistern in vielfiltigen Verdrchungen
durch das nationalsozialistische Schrifttum. So verkiindet Hans Servus Ziegler, einstiger
Generalintendant des Deutschen Nationaltheaters in Weimar, 1935 anldBilich der Eroffnung
des Erweiterungsbaus des Goethe-Nationalmuseums in Weimar:

"Der Verkiinder der elementaren Wahrheit 'Blut ist ein ganz besonderer Safl', auf der sich
heute neue Erkenntnisse auftiirmen, ist auch der Kiinder des hichsten sittlichen Zicles eines
schaffenden Menschen: 'Auf freiem Grund mit freiem Volke stehen.' Und dieser Goethe
bewegt uns noch heute aufs tiefste."

In der Ankniipfung an die Tendenzen der Uberhohung der Faust-Figur in der Kaiserzeit
wurde diese in hochst simplifizierter Form zur Leitfigur des vorbildlichen
nationalsozialistischen Menschentypus. Erst Thomas Mann riumte in seinem 1947
erschienenen Roman "Dr. Faustus" mit dieser Traditionslinie des "Faustischen Menschen”
auf dem Gebiet der Poetik endgiiltig auf. Jene von einer mehr konfessionell gepriigten oder
aber auch zunehmend philologisch ausgerichteten Kritik vertretenen Interpretationsansitze (
so etwa von Wilhelm Bohm, Wolfgang Emerich oder Ernst Beutler), die sich neben der
offiziell-nationalen Lesart im 19. und 20. Jahrhundert kontinuierlich weiterentwickelt
hatten, gewinnen jetzt die Oberhand und bilden die Folie fiir ein zunehmend pluralistisch
angelegtes neueres "Faust’-Verstindnis. Die Wendung gegen die vorbildliche Idealitiit
Fausts als 'Tatmensch' entziindete sich dabei argumentativ vornehmlich an der "Philemon
und Baucis"-Handlung zu Beginn des V. Akts, die die Realisierung von Fausts
selbstgestecktem Lebensziel im Licht tragischer Ironie relativiert.

263

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)



Zwar stellt der Zusammenbruch des III. Reichs und die Griindung zweier deutscher Staaten

mit unterschiedlichen politischen Systemen den entscheidenden Wendepunkt in der

Rezeptionsgeschichte des "Faust" dar, doch zeichnet sich nun im Osten Deutschlands eine
erneute ideologische Indienstnahame der Faust-Figur unter anderen Vorzeichen ab. Im Zuse
der kulturpolitischen Besinnung auf das humanistische Erbe wurde das Faustische Slrebeon
zum unumstiBlichen Fixpunkt des Wiederaufbaus in der DDR deklariert. Im Sinne der
marxistisch-leninistischen Staatsdoktrin wird Faust nun zum Vorbild im Kampf um die
héhere  Produktivkraft im technisch-Okonomischen wie auch im moralisch-
bewuftseinsbildenden Bereich umgewertet. Dies dokumentiert sich etwa in der AuBerung
Walter Ulbrichts anldBlich des III. Kongresses des Nationalrats der Nationalen Front in:
Jahre 1958:
"Wenn ihr wissen wollt, wie der Weg vorwiirtsgeht, dann lest Goethes 'Faust' und Marx’
'Kommunistisches Manifest'! Dann wiBt ihr, wie es weiter geht.""
Die Verbreitung und Konsolidierung eines 4solchen Faust-Bildes als Inkarnation des
schopferisch-(werk-)titigen Menschen im Dienste des historischen Fortschritts war seit
Griindung der DDR der kulturpolitische Auftrag der sozialistischen Biihnen. Wolfgang
Langhoffs Inszenierung am Deutschen Theater im Goethe-Jubiliumsjahr 1949 stand im
Zeichen dieser offiziellen Rezeptionsdoktrin, die sich bis in die siebziger Jahre fortsetzen
sollte. Sie beruhte auf der von Georg Lukdcs in seinen "Faust-Studien" vertretenen These
von Faust als exemplarischem "Drama der Menschengattung”, und der Betonung der
optimistischen Perspektive des sterbenden Faust "auf freiem Grund mit freiem Volke
stehen" (Vers 11580), mit der die These von der Einheit der beiden Teile der Dichiung
bekriftigt werden sollte.” Das inhumane Handeln Fausts zwecks Realisicrung seines
Kolonisicrungsprojekts in der "Philemon und Baucis"-Episode wurde r;il den
Widerspriichen der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung begriindet. Mit der
Forderung nach "Werkireue" sollte iiberdies eine interpretatorische Freiheit der Regie von
vornherein ausgeschlossen sein,
Gegen diese offiziell verordnete theatrale Rezeptionsperspektive regte sich jedoch rasch
von prominenter Seite Widerspruch, Bertolt Brecht wandte sich mit dem Schlagwort der
"Einschiichterung durch die Klassizitit" vehement gegen diese offiziell verordnete
Auffiihrungstradition.® Seine mit Studenten des Berliner Ensembles erarbeitete "Urfaust"-
Inszenierung in der Regie seines Schilers Erich Monik, die im April 1952 am
Brandenburgischen Landestheater in Potsdam Premiere hatte und im Mirz des folzenden
Jahres am deutschen Theater in Berlin in anderer Besetzung zu sehen war, wandfe sich
dezidiert gegen die kultupolitisch erwiinschte Linie der 'werktreuen' und ‘unverfilschten'
Klassikerwiedergabe, da dlese im Grunde ja nur eine Ubertragung des biirgerlichen
Bildungsbegriffs darstellte.’” Dem setzt er das Konzept einer historisierenden Bearbeitung
entgegen, dic die geschichtliche Entstehungszeit des Werks selbst mitberiicksichtigt. Dabei
entsprach der fragmentarische Charakter des "Urfausts" in besonderem MabBe seiner
Konzeption des "epischen Theaters”, das aul eine kritisch-distanzierte Rezeptionshaltung
des Publikums gegeniiber dem Dargestellten abzielt. Die Handlungsliicken im Text (wi;
z.B. die fehlende Pakiszene) wurde durch sclbstverfafite kurze Gedichte gefiillt, welche
einerseits der Episierung des Biihnengeschehens dienten und andererseits die Fabel
weiterfilhren sowie das néchste Bild erkliren sollten. Im Anklang an den Faust der
Volksbiicher und des Puppenspiels entwirft seine Inszenierung eine iiberwiegend negative

264

Titelfigur ohne heldische Ziige. Durch das Biihnenbild (von Caspar Neher) und die
Kostiime ist die Handlung in der Ubergangsperiode vom Mittelalter zur Renaissance
angesiedelt, die schauspielerische Charakterisierung weist Faust aber gleichzeitig auch als
einen typischen Rebellen des Sturm und Drang aus. Wahrend der Protagonist als ein
Scharlatan mit diimonischen Ziigen dargestellt wird, der sich am Anfang mit den Mitteln der
schwarzen Magie aus den Fesseln der scholastischen Dogmatik zu befreien sucht und sich
dann zur Erfiillung seines privaten Verlangens riicksichtslos an Gretchen vergeht, erscheint
Mephisto als ein kleiner, dicklicher und subalterner Unterteufel. Auch Gretchen wird
keineswegs als sentimentales deutsches Midchen prisentiert, sondern vielmehr als eine
zwar naive doch keineswegs ganz unerfahrene Kleinbiirgerin, die sich durch die Verbindung
mit dem Gelehrten den sozialen Aufstieg erhofft. Brechts Abwendung von der traiditonellen
Charakterisierung der Hauptfiguren beleuchtet das Drama aus einer neuen Perspektive.
Faust erscheint hier in der Rolle des von Brecht zeitlebens kritisch beiugten Intellektuellen,
der die moralische Verwerflichkeit und gesellschaftliche Bedeutung seines Tuns ignoriert.
Gleichzeitig riickt er damit die "Faust"-Handlung in den Bezugsrahmen der "deutschen
Misere", also jener von Friedrich Engels aufgestellten These, daB es im Lapfe der deutschen
Geschichte zwar immer revolutioniir gesinnte, fortschrittliche Krifte gegeben habe, die
jedoch im entscheidenden Augenblick versagt hitten. Damit stand Brecht in diametralem
Gegensatz zur offiziellen kulturpolitischen Linie, die einen revolutioniiren Traditionsstrang
von Miintzer und Luther iiber die Vertreter der deutschen Klassik bis hin zu Marx und
Engels zu konstruieren versuchten, innerhalb dessen natiirlich auch Goethes "Faust” seinen
Platz fand. Die Inszenierung Brechts, die in Potsdam noch die spontane Begeisterung der
Kritiker hervorrief, durfte im folgenden Jahr nur sechsmal in Berlin gezeigt werden und
muBte dann auf Anordnung der Parteileitung vom Spielplan genommen werden. Wihrend
Brechts neues Faust-Bild von der DDR-Literaturwissenschaft in den folgenden Jahrzehnten
weitgehend totgeschwiegen wurde, zeitigte es auf den ostdeutschen Biihnen sehr wohl seine
Wirkung.'” So kniipft die erfolgreiche "Faust I"-Inszenierung von Wolfgang Heinz und
Adolf Dresen, die am 30.9.1968 am Deutschen Theater in Potsdam Premiere hatle, trotz der
ungebrochen weiter existierenden kulturpolitischen Widerstiinde an Brechts Deutung an.
Faust wird hier als ein neurotischer, exaltierter und von Zweifeln geplagter Intellektueller
prisentiert, Mephisto ist ein derb-komischer Unterteufel und Gretchen erscheint wiederum
als schnippische Kleinbiirgerin. Die Auffilhrungen war als ein realistisch-lustiges
'Volkstheater' mit einer salopp ungenierten Darstellungsweise konzipiert, die auch vor
aktuellen Anspielungen nicht zuriickschreckte. Die oft gestrichene "Walpurgisnachttraum®-
Szene, von Goethe mit Seitenhieben auf seine zeitgendssischen Dichter-Kollegen versehen,
wurde hier beispielsweise unter anderem zu einer Anklage der restriktiven Kulturpolitik, die
die Verdffentlichungen junger Dramatiker behinderte, umfunktioniert. Natiirlich muBte auch
diese Inszenierung rasch vom Spielplan genommen werden; nur in einer zweimal
korrgierten Fassung durfte sie wieder aufgefiihrt werden. Erst die Bearbeitung der beiden
Teile des "Faust" in der Regie von Christoph Schroth am Mecklenburgischen Landestheater
Schwerin im Herbst 1979 durfte sich offen zu der von Brecht geprigten neuen Faust-Lesart
bekennen. Die ziemlich komddiantische Auffiihrung faBt Goethes Text in erster Linie als
eine theatrale Spielanweisung auf und arbeitet stark mit brechtschen Verfremdungseffekten.
Faust wird in seinen vier verschiedemen Altersphasen (in der Gelehrtentragtdie, der
Gretchentragidie, im L-IV. Akt des zweiten Teils und als Kolonialisator am Schlu}) von

265

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)




vier verschiedenen Spielern verkdrpert, und die Rolle des Mephisto ist jetzt mit einer Frau
besetzt., Schroths betont anti-klassischer Versuch einer theatralen Revitalisierung des
"Faust" fiihrte zwar zu heftigen Kontroversen, wurde aber schlieBlich anlidBlich der
Hauptversammlung der Goethe-Gesellschaft im Goethe-Jubildumsjahr 1982 in Weimar vor
internationalem Publikum gezeigt. Mit der offiziellen Anerkennung dieser Inszenierung als
reprisentativem Niederschlag einer neuartigen "Faust"-Rezeption auf den Bithnen der DDR
wurde nun nach tiber drei Jahrzehnten die kulturpolitisch verordnete Erbe-Doktrin und
Realismus-Kanonisierung endgiiltig aufler Kraft gesetzt.

In der BRD wurde hingegen anch 1945 jeglicher politisch-ideologischen
Instrumentalisierung der "Faust"-Dichtung der Boden entzogen. Mit dem Schlagwort "Faust
ist tot" sollte die Stilisierung Fausts ins Ubermenschliche ein fiir allemal hinweggefegt
werden und stattdessen die geschichtliche Sterblichkeit "Fausts” sowohl als Kunstprodukt
wie auch als Inbegriff eines bestimmten Menschenbilds kulturkritisch reinterpretiert
werden. Im Zeitalter der Atombombe, in dem der Mensch selbst zum Verwalter seiner
eigenen Apokalypse geworden war, hatte ein solches Faustbild seine Sinndimensionen
lingst verloren." Der Meilenstein in der westdeutschen Biihnengeschichte der
Nachkriegszeit ist zweifellos die Inszenierung des "Faust I" und "Faust 1I" von 1957/58 am
Deutschen Schauspielhaus in Hamburg unter der Regie von Gustav Griindgens (1899-
1962). Mit dieser Biihnenarbeit zieht Griindgens die Summe seiner lebenslangen
Beschiiftigung mit Goethes Werks. Bereits 1932/33 war er als Mephisto im PreuBlischen
Staatstheater in Berlin aufgetreten und 1941/42 inszenierte er selbst beide Teile des "Faust"
in Berlin, wobei er selbst abermals als Mephisto auftrat. Das Regiekonzept der Hamburger
Inszenierung ging konsequent vom "Vorspiel auf dem Theater" aus, in dem Griindgens
selbst die "Lustige Person" spielte: "Und dann kam mir beim Durchlesen des Vorspiels auf
dem Theater - das ich bis dahin nie gespielt hatte - der Gedanke, von dort aus das Stiick zu
inszenieren. (...) Denn in diesem Vorspiel und mit diesem Vorspiel enthebt uns Goethe ein-
fiir allemal der Verpflichtung, den Zuschauer glauben zu machen, sein Himmel sei der
Himmel - seine Kaiserpfalz sei die Kaiaserpfalz - sein Griechenland sei das Griechenland.
Nein, es ist alles, der Himmel, die Hille, die kleine, die groBe Welt: die Welt des Theaters.
Und nun mufite man nicht einmal von der ausdriicklich gegebenen Erlaubnis des Dichters
alle technischen Moglichkeiten weidlich auszunutzen, Gebrauch machen. (d.h. "Drum
schonet mir an diesem Tag / Prospekte nicht und nicht Maschinen.", Vers 233f) Nun konnte
man wirklich im 'engen Bretterhaus' den ganzen Kreis der Schopfung ausschreiten und sich
auf die Moglichkeiten, die diese Bretter gaben, konzentrieren.""”

Die Akzentuierung des Spiel-im-Spiel-Gedankens und die Absetzung vom
Biihnenillusionismus vergangener Auffiihrungen erfolgt bei Griindgens durch die
Verwendung eines Spielpodests, das dem der Wanderbiihnen (die den "Faust"-Stoff ja
bekanntlich populdr machten) nachgebildet war und als Biihne auf der Biihne fungierte.
Dabei wurden gerade jene Szenen, die innerhalb der dramatischen Binnenhandlung selbst
Spielcharakter haben, wie etwa "Walpurgisnacht" I und II, gerade nicht auf diesem Podium
gespielt, und auf diese Weise als eine "Phantasmagorie” der zeitgenossischen Wirklichkeit
dargestellt. In der Rollenkonstellation Faust-Mephisto dominierte eindeutig der von
Griindgens verkdrperte Teufel als eine Art komplementires Ich des Protagonisten. Faust
hingegen wird in der Studierzimmerszene durch das Biihnenbild - es zeigt ein dem
Briisseler Atomium #hnelndes Glaskugelmodell sowie eine Art elektronisches Schaltbrett,

266

an das sich Wagner setzt - zum Typus des modernen Naturwissenschattlers in Bezug
gesetzt. Auf diese Weise wird die Faust-Gestalt entmythisiert und aus der bis dahin immer
noch iiblichen gotischen Spitzbogenromantik in einen anderen historischen Kontext
versetzt. Mit diesen szenischen Innovationen schafft Griindgens einen véllig neuen
Fiktionsrahmen fiir die "Faust"-Handlung. Gleichzeitig verweigert er damit aber auch die
Auseinandersetzung mit der ideologischen Karriere der Faust-Gestalt im wilhelminischen
und nationalsozialistischen Deutschland. Diese politische Abstinenz sollte ihm - wie auch
dem Theater der fiinfziger Jahre iiberhaupt - von der nachfolgenden Generation, die sich
einem gesellschaftspolitisch ausgerichteten Theaterbegriff verschrieben hatte, angekreidet
werden. Trotzdem ist und bleibt Griindgens in sich vollig konsistente Inszenierung, die
iiberdies in der Filmfassung des L. Teils zu auflerordentlicher Popularitit gelangte, lange Zeit
der zentrale Bezugspunkt der westdeutschen "Faust"- Auffithrungen.

Mit ihrer Inszenierung des "Faust II" am Berliner Schiller-Theater im Mai 1966 versuchien
sich der Regisseur Ernst Schrider und der als dramaturgischer Berater fungierende
Literaturhistoriker Hans Mayer aus dem szenischen Bann der Griindgens-Interpretation zu
16sen und einem zwischenzeitlich entmystifizierten Goethe-Bild Rechnung zu tragen.” In
Ubereinstimmung mit der philologischen Kritik behaupteten sie die Selbstindigkeit des 11
Teils des "Faust'. Die Auffilhrung intendiert eine eng am Goethe-Text orientierie
Widerlegung der Auffassung einer schrittweisen Liuterung Fausts wihrend seines Gangs
mit Mephisto durch die "groBe Welt" und stellt dem die Idee des labyrinthisch ausweglosen
menschlichen Irrens entgegen, das am Schluf in eine morderische AnmaBung und
Verblendung des Kolonialisators miindet. So erscheint denn auch der Teufel hier weniger
als Gegenspieler, sondern vielmehr als sein Kumpane und Erfiillungsgehilfe. Die Erldsung
Fausts in der "Bergschluchten"-Szene wurde zwar vorgetragen, ihre szenische Realisierung
verweigerte die Inszenierung jedoch. Stattdessen versammelten sich bei Arbeitslicht alle
Schauspieler auf der Biihne und der SchluBtext wurde lediglich aufgesagt. Damit stellte sich
diese theatrale Interpretation in entschiedene Opposition zu dem von Goethe verfaliten
DichtungsschluB.”

Auch in den siebziger Jahren bleibt Griindgens "Faust" als negativer Bezugshorizont
weiterhin prisent. Die Inszenierung beider Teile des "Faust" von Claus Peymann und dem
Biihnenbildner Achim Freyer am Wiirttembergischen Staatstheater Stuttgart im Februar
1977 zeigt Fausts Weltfahrt als Gang durch die Theatergeschichte, die ja gleichzeitig immer
auch ein Kapitel der Geschichte des deutschen Biirgertums darstellt. Wihrend Griindgens
noch von der naiven nackten Bretterbiihne ausging, werden jetzt alle Theaterformen, von
der Jesuitenbiihne, dem mittelalterlichen Mysterienspiel, dem Jahrmarktpuppentheater, der
Commedia dell'Arte, den héfischen Festziigen des Barock und der groBen Oper iiber die
Pose des klassizistischen Bildungstheaters bis hin zur Guckkastenbiihne anzitiert und in
parodistisch verfremdender Manier in die Spieltechniken der Auffiihrung integriert. Der
Spektakelcharakter dieser Inszenierung speist sich ganz offensichtlich aus den im "Faust”
selbst thematisierten gesellschaftlichen und theatralen Inszenierungsformen und setzt dic
Dramenhandlung als eine in Szene gesetzte Menschheitskomddie um. Die SchluBszene wird
allerdings auch hier nur in Form einer extrem gekiirzten Lesung aus dem Textbuch
prisentiert, um auf diese Weise abermals eine kritische Distanz zum Dramenende zu
erzielen.

267

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)



Ahnlich wie Peymann setzt auch der Regisseur Hansgiinther Heyme 1978 in der - im
Anschluf an seinen im vorausgegangenen Jahr erarbeiteten "Urfaust” - in der Kélner
Inszenierung des "Faust II" auf die Rekonstruktion jener Theaterformen, die Goethe selbst
in seinem Werk thematisiert, wobei er sich allerdings auf das biirgerliche Operntheater des
19. Jahrhunderts und auf das antike Theater beschriinkt. Abermals ausgehend von der These
der Selbstindigkeit des II. Teils, der im Gegensatz zum I. Teil eben nicht mehr von der
Geschichte des Individuums Faust handelt, geht es Heyme im AnschluB an den "Urfaust”
darum, den ProzeB der Entwicklung biirgerlichen BewuBtseins und der biirgerlichen
Gesellschaft vom Sturm und Drang bis ins 19. Jahrhundert hinein anhand eines Griffs in den
Fundus der Theatergeschichte aufzuzeigen. Diese ideologiegeschichtliche Situierung des
"Faust IT" hat abermals eine Reduktion der Opponentenstruktur von Faust und Mephisto zur
Folge; am Ende stirbt der Protagonist in einer Art Pieta-Haltung in den Armen des Teufels.
Kennzeichnend fiir die westdeutschen Inszenierungen nach Griindgens ist also insgesamt
gesehen der Versuch einer weitestgehend aus' der immanenten Theatralitit des Goetheschen
Dramentextes  selbst  entwickelten  szenischen  Stellungnahme  zu  seiner
ideologiegeschichtlichen Vereinnahmung. Entgegen einer allgemeinen Tendenz des
Theaters seit den sechziger Jahren bleibt das Dichterwort selbst dabei immer dominierender
Bedeutungstriger und ist gleichzeitig der Garant, um sich gegen eindimensionale
Interpretationsmuster zu behaupten.'?

Auch die Auffilhrung des "Urfaust”, die am Deutschen Staatstheater Temeswar am 17.
01.1997 in der Regie von Andreas Poppe aus Leipzig Premiere hatte, schreibt sich
konzeptionell in die Traditionslinie einer rezeptionsgeschichtlichen Auseinandersetzung mit
dem "Faust"-Stoff ein. Dem Stiick sind - als literarisches Pendant zu der dem I. Teil des
"Faust" vorangestellten "Zueignung" - die Eingangsstrophen des "Zauberlehrlings”
vorangestellt. Diese werden von der auf der Vorderbiithne Vortragenden szenisch zu einem
Kampf mit dem sich 6ffnenden Biihnenvorhang uminterpretiert und illustrieren auf diese
Weise die Wiederkehr des Goetheschen Dramas auf den Temeswarer Brettern, wo der
“Urfaust” zuletzt 1973 in der Regie des Weimarers Otto Lang gegeben wurde. In der
Studierzimmerszene erscheint Faust im Anklang an die Szene "Der Besuch" aus Lenaus
"Faust"-Dichtung " im Theatrum anatomicum" als ein Arzt in langem weilen Kittel, der
eine Leiche seziert. Biihnenbild und Kostiime etablieren hier eine Diskrepanz zu Fausts
groBem Eingangsmonolog. Die Suche nach Welterkenntnis wird damit als ein vergeblicher
Kampf um die Gottesiihnlichkeit sowie gegen die menschliche Sterblichkeit gedeutet.
Spekulative mittelalterliche Wissenschaft und Magie wird von vornherein durch die
Evokation der neuzeitlichen Naturwissenschaft ersetzt. Zudem wirft der Monolog auf diese
Weise bereits seine Schatten auf die nachfolgende Handlung voraus. Indem niimlich die
Worte Fausts durch seine Biihnenaktion auch auf die Ebene des Physischen beziehbar sind,
werden jetzt bereits die Ereignisse der nachfolgenden Gretchentragédie angedeutet. Nach
der Begenung mit dem nur durch eine Stimme und ein Tuch dargestellten Erdgeist tritt
Faust der Teufel in weiblicher Gestalt entgegen. Ganz dem Duktus des Sturm und Drang-
Dramas verpflichtet, intendiert der Teufelspakt in erster Linie die Erfiillung sinnlich-
physischer Bediirfnisse. Durch die Figurenkonzeption Fausts als Arzt wird damit die durch
die wissenschaftliche Diskursivierung des Korperlichen erzielte Ausgrenzung der Physis aus
dem gesamtgesellschaftlichen Bereich seit Mitte des 18. Jahrhunderts - also der
Entstehungszeit des "Urfaust” - sinnfillig gemacht. Nach der Verfiihrung Gretchens und

268

dem Tod Valentins sitzen Faust und Mephisto wie Sommergéste mit Ausblick auf einen
Strand in Korbsesseln auf der Vorderbiihne. Vor Beginn der Szene "Triiber Tag. Feld" sind
nun Passagen des Dialogs aus dem Anfang des IV. Akts von "Faust II" eingeschoben. Faust
beschreibt hier - mit Blick auf den Zuschauerraum - die Gezeiten des Meeres und fafit
erstmalig den Plan zu seinem Kolonialisierungsprojekt (Vers 10198-10233). Mephisto
antwortet darauthin pointiert: "Es werden sich Poeten finden/ der Nachwelt deinen Glanz zu
kiinden." (Vers10189). Damit gelingt es der Inszenierung den Themenkomplex der
Gretchentragdie, in der Faust individuelle Schuld auf sich geladen hat, direkt mit der
rezeptionsgeschichtlichen Glorifizierung des 'Tatmenschen', die ja auf dem hier anvisierten
Projekt Fausts im II. Teils basiert, zu konfrontieren. Am Ende steht Faust, dessen Gesicht
im Verlauf der Auffiihrung zunehmend weiBler geschminkt worden ist und der sich so schon
rein duBerlich Mephisto angenihert hat, mit verzerrtem Gesicht vor dem sich schlieflenden
Vorhang und versucht sich diese Schminke mit verzweifelten Gebirden abzuwischen. In
ihrer originellen dramaturgischen Konzeption vermag diese Inszenierung, ein neues
lebendiges "Faust’-Bild zu  vermitteln, in dem sich sowohl die grundsitzliche
Widerspriichlichkeit der tradierten Faust-Figur wie auch der soziale Hintepgrund des Sturm
und Drang-Fragments, in dem die biirgerliche Doppelmoral mit ihrer o&ffentlichen
Verleugnung alles Physischen, in der die Gretchentragddie letztlich ihre Wurzeln hat,
widerspiegeln. Ganz sicherlich entspricht die Temeswarer Auffithrung damit der Intention
des Dichters nicht nach "Verkirperung von etwas Abstraktem zu streben", sondern
"Eindriicke sinnlicher, lebensvoller, lieblicher, bunter, hundertfiltiger Art" zu vermitteln.'®

! Zitiert wird hier nach der von Erich Trunz herausgegebenen "Faust"-Sonderausgabe, der der Text der Hamburger
Ausgabe (Band IIl) zugrunde liegt: Johann Wolfgang von Goethe: "Faust". Der Tragddie erster und zweiler Teil -
Urfaust, Miinchen, 1986.
? Hans Schwerte: "Faust und das Faustische. Ein Kapitel deutscher Ideologie”, Stuttgart, 1962, hier S. 27-41, Als
Erstbeleg fiir die Verwendung des Adjektivs "faustisch" fiihrt Schwerte ein anonymes Epigramm auf den Tod des
verhaBten Herzogs von Luxemburg aus einem Miszellankodex der Wiener Hofbibliothek an, das bereits 1893
erstmalig im Goethe-Jahrbuch verdffentlicht wurde. Es heifit dort, der verhaBte Herzog, der schon zu Lebzeiten als
ein Teufelsbiindler galt, habe ein "Doctor-Faustisches Ende genommen”. Die Trivialisierung des Begriffs des
Faustischen im 18. Jahrhundert dokumentiert sich bereits in Gottscheds "Critischer Dichtkunst” von 1730, wo die
zeitgenossischen populiiren Faust-Bearbeitungen der Wandertruppen kritisiert werden. "Das Méhrchen von D.
Faust hat lange genug den Pgbel belustigt, und man hat ziemlicher maBen aufgehort solche Alfanzereien gerne
anzusehen." (Kap. 5, § 19)
* Nikolaus Lenau: "Faust” Ein Gedicht, Stuttgart, 1971,
4 Zitiert nach der Darstellung von Karl Robert Mandelkow: "Goethe in Deutschland: Rezeptionsgeschichte eines
Klassikers", Miinchen, 2 Bde., 1980 und 1989, hier Bd. 2 8. 9.
5 Zitiert nach Mandelkow, 2.2.0., Bd. 2, S. 81f.
% Walter Ulbricht: "Zur Geschichte der deutschen Arbeiterbewegung.” Aus Reden und Aufsiitzen, Bd. 7, Berlin,
1964, 8. 523,
7 Mit seiner These von der Einheit des Werks steht Lukidcs in Opposition zu der von Wolfgang Emerich in "Die
Symbolik des Faust II" (1943) vertretenen Auffassung der Verschiedenheit der beiden Teile.
¥ Bertolt Brecht: "Einschiichterung durch Klassizitit", in Gesammelte Werke Bd. 17, Frankfurt/M., 1982, S.
1275-1277.
Y Vergleiche zu dieser Inszenierung die Dokumentation und die Rekonstruktion der Textfassung von Bernd Mahl:
"Brechts und Monks 'Urfaust-Inszenierung mit dem Berliner Ensemble 1952/53", 0.0., 0.J.
1" Zu den ostdeutschen "Faust"-Inszenierungen siehe die Darstellung von Deborah Vietor-Engliinder: "Faust in der
DDR", Frankfurt/M., 1987.
"' Vergleiche hierzu: Giinter Anders. "Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter der zweiten
industriellen Revolution”, Miinchen, 1956.

269

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)



' Gustav Griindgens: "Meine Begegnung mit Faust", in: Siegried Melchinger: "Faust fiir uns", Frankfurt/M.,
1959, 8. 87f.

3 Zur Revision des Goethe-Bilds in den sechziger Jahren trug nicht unmaBgeblich dic Goethe-Biographie von
Richard Friedenthal (Miinchen, 1963) bei.

" Zur westdeutschen Biihnenrezeption des "Faust” vergleiche auch die Studien von Bernd Mahl: "Faust-
Experimente. Zur Bithnengeschichte von Goethes Drama seit den 50er Jahren”, in: Deutschunterricht, Jg. 35, Heft
1, 1983, §. 36-60; sowie von Hans Schwerte: "Faust-Inszenierungen und 'Faust'-Rezeption”, in: Jahrbuch fiir
Internationale Germanistik, Jg. 15, Heft 2, 1983.

' Zu den neueren Tendenzen der Bithnenrczeption siche die Untersuchung von Hans-Peter Bayerdirfer:
"Prospekte und Maschinen: Goethes 'Faust' auf der deutschen Biihne der siebziger und achtziger Jahre", in; "Vom
Wort zum Bild. Das neue Theater in Deutschland und den USA", hg. von Siegrid Bauschinger und Susan L.
Cocalis, Bern, 1992, 8. 67-88. Zu Beginn der neunziger Jahre sieht Bayerdorfer mit Einar Schleefs Frankfurter
"Faust"-Inszenierung eine radikale Abkehr von dieser weitgehend am literarischen Text orientierten
Inszenierungstradition realisiert. Das Drama wird hier in beiden Teilen in Form eines radikalen Textverschnitis
priisentiert, in dem die Figuren - auBer Mephistro - clorisch aufireten, d.h. von mehreren Spiclem verkorpert
werden, Die im allgemeinen bereits im Theater der achtziger Jahre zu konstatierenden dekonstruktivisitischen
Tendenzen finden mit Beginn der neunziger Jahre also auch erstmalig beim "Faust" Anwendung.

15 50 Goethe im beriihmten Gespriich mit Eckermann vom 6. Mai 1927, hier zitiert nach Goethe, 1986, S. 452,

270

Heinz Arnold

Theater in Temeswar - Zur Premiere von Schillers Kaballe und Liche

Die Wissenschaftliche Tagung an der Westuniversitiit Timisoara klang in einer bewegenden
kiinstlerischen Veranstaltung aus. Das Deutsche Staatstheater hatte zur Premiere seiner
Neuinszenierung von Schillers Kabale und Liebe geladen und mit seiner Aufsechen
erregenden Leistung einen Beweis fiir den multinationalen Reichtum des Kulturlebens im
ruménischen Banat erbracht.

Die Traditionen der deutschsprachigen Biihnenkunst in Temesvar/Timisoara reichen bis in
die Mitte des 18. Jahrhunderts zuriick. Die in der gegenwiirtigen Form existierende
Institution nahm Anfang 1953 ihre Arbeit auf. Sie konnte also vor vier Jahren schon den
vierzigsten Jahrestag ihres Bestehens feiern. Bis Januar 1997 brachte sie annihernd 300
Inszenierungen heraus. Die Vielfalt ist staunenswert. Natiirlich viel Shakespeare, vereinzelt
Moligre und Calderon, deutsche, dsterreichische sowie ruménische Dramatik des 18., 19.
und 20. Jahrhunderts und immer wieder Exponenten des modernen Welttheaters, wie
beispielsweise Anouilh, Williams und Mrozek. Stiicke mit ruméniendeutscher Thematik,
wie Hans Kehrers Zwei Schwestern, und vor allem die Banater Heimatabende erfreuen sich
groBler Beliebtheit,

Auch das in den letzten sechs Jahren entstandene Repertoire zeichnet sich durch Wagemut,
Aktualitit und den Ausbau langfristiger und weitsichtiger Spielplanlinien aus. Die deutsche
Klassik ist mit dem selten aufgefithrten Robert Guiskard von Kleist (mit Texten von Heiner
Miiller), mit Kabale und Liebe sowie mit dem Urfaust vertreten. Bernard-Marie Koltés
international umstriitenes Stiick Reberto Zucco, von der einheimischen Jugend mit groflem
Interesse aufgenommen, und Das Mifiverstindnis von Albert Camus reprisenticren die
franzosische Dramatik. Die Frauventhematik im weitesten Sinne behandeln Texte der
kiirzlich verstorbenen Schriftstellerin  Christine Briickner, die Osterreicherin Hilde
Langthaler (Nur keine Tochter), Bernarda Albas Haus von Federico Garcia Lorca und
schlieBlich Odén von Horvaths selten gespieltes Stiick Don Juan kommt aus dem Krieg,
eine Geschichte iiber einen Mann und fiinfunddreiBig Frauen. Auf gesellschaftskritische
Stiicke aus Rufland hat das Theater ebenfalls nicht verzichtet. Vor der Wende wurde die
Komédie Der dltere Sohn des Sibiriers Alexander Wampilow inszeniert, nach der Wende
das bereits 1928 gedruckte und dann verbotene satirische Stiick Der Selbstmdérder von
Nikolai R. Erdman .Da an diesem Kunstinstitut auch singende Schauspieler titig sind,
konnten selbst die Musicals Der kleine Horrorladen, Cabarer und die Operette Die schiine
Helena (in der Fassung von Peter Hacks) gespielt werden.

Uberraschend ist es indessen, dafl das Ensemble keine Nachwuchssorgen zu haben scheint.
1992 konnte an der Kunsthochschule die erste Klasse fiir deutsche Schauspielkunst
aufgenommen und am Theater selbst Praktikumsmiglichkeiten geschaffen werden . Obwohl
das Theater von jeher seinen Hausregisseur hat, tragen regelmiBig Spielleiter aus
Deutschland zur kiinstlerischen  Vielgestaltigkeit und zur Verbindung zum

271

BDD-A13282 © 1997 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

