
 237 

PHILOSOPHISCHE GRUNDZÜGE BEI LENAU 
UND EMINESCU 

HANS DAMA 
Wien 

 
 

Seit den ausgehenden achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts wurden 
bis in unsere Zeit sich perpetuierende vergleichende Studien zu Leben und 
Werk der beiden Dichter mit unterschiedlichen Tendenzen veröffentlicht. 

Von Anbeginn war man bestrebt, Eminescu in das Korsett eines 
„rumänischen Lenau“ zu pressen. 
In einer vor kurzem von Dan Mănucă publizierten Studie1 werden diese mit 
kurzen Unterbrechungen und nach 1950 wiederauflebenden Bestrebungen 
kritisch durchforstet.  

Für Dan Mănucă ist die Wiederbelebung des Klischees vom 
rumänischen Lenau „außerliterarischen Umständen“2 zuzuschreiben, 
nämlich der während der kommunistischen Ära „von dem normalen Umfeld 
abgeschnittenen rumänischen Literatur“3, die jedoch danach „trachtete, auf 
unterschiedlichen Umwegen“4 die unterbrochenen Verbindungen 
wiederherzustellen, was schlußendlich auch zum „Rückgriff auf den 
Vergleich zwischen EMINESCU und LENAU mit der Absicht führte, „die 
Illusion einer scheinbar normalen Entwicklung vorzugaukeln“.5 

Wiederholt wurde versucht, auf die Gemeinsamkeiten beider Dichter 
einzugehen, um festzustellen, daß „es schon in den Äußerlichkeiten ihres 

                                            
1 Mănucă, Dan: Lenau und Eminescu: Eine negative Bilanz. In: Europäische und regionale 

Bezugssysteme im Spiegel von Lenaus Dichtung. Hrsg. von Horst Fassel u. Annemarie 
Röder, Tübingen: Materialien 14. Institut für donauschwäbische Geschichte und 
Landeskunde, 2002, S. 85 – 106. 

2 a.a.O., S. 87. 
3 a.a.O., S. 87. 
4 a.a.O., S. 87. 
5 a.a.O., S. 87. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 238 

Lebens frappante Ähnlichkeiten gab“6, Geburtsort, Studium in Wien, 
bewegtes Leben voller Unruhe, Ungewißheit, Existenzprobleme, 
unglückliche Liebe, Leiden in geistiger Umnachtung, in derselben Heil-
anstalt behandelt, auf die wir hier nicht näher eingehen werden. Liviu Rusu 
ist in seinem Aufsatz „Eminescu und Lenau“7 (ILG –Tagung, 7. 10. 1966) 
auf diese Äußerlichkeiten eingegangen. 

Doch Gemeinsamkeiten dürfen keinesfalls überbewertet werden, weil 
sie der Denk- und Schaffensweise der Dichter - mathematisch gesehen - 
nicht auf einen gemeinsamen Nenner verhelfen. 

Von grundlegender Bedeutung erscheint hingegen die Meinung, daß 
zwischen beiden Dichtern ein geistiges und weltanschauliches Nähe-
verhältnis bestanden hätte. 

Inwiefern dies zutrifft, soll hier kurz beleuchtet werden.  
In vielen bisherigen Studien nahmen zahlreiche Komparatisten an, daß 

Lenau und Eminescu von einem angeborenen Pessimismus beherrscht 
werden. Beide Dichter unterscheidet ihr Hang zum Pessimismus und zwar 
in jenen Auswirkungen, die in Melancholie und Verzweiflung münden: 
Unzweifelbar weisen beide Dichter lyrisch - subjektive Züge auf, geprägt 
von unverkennbarem Pessimismus, der in Eminescus Dichtung nicht von 
Anbeginn durchgreifend erschien; es war eher eine „Stimmung von 
Enttäuschung, von Depression“.8 

Der Dichter konnte aufgrund seiner in Wien und Berlin und Jena 
erworbenen vielseitigen Kenntnisse auf ein breitgefächertes Wissen 
zurückgreifen. 

Im WS 1869/70 hörte Eminescu nur Vorlesungen auf dem Gebiete der 
Philosophie, wie. z. B. Theodor Voigt : Einleitung in die Philosophie mit 
Zugrundelegung der Aristotelischen Metaphysik; Robert Zimmermann: 
Praktische Philosophie, Geschichte der Philosophie, 1. Kursus; K.S. 
Barach - Rappaport: Philosophische Prinzipienlehre und Einleitung in 
die Philosophie. 

Im WS 1871/72 besuchte Eminescu u. a. die Vorlesungen von Robert 
Zimmermann: Praktische Philosophie, Geschichte der Philosophie u.a. 

                                            
6 Rusu, Liviu: „Eminescu und Lenau“. In: Lenau-Forum, Jg. 2, Folge 3-4, 1970, S. 24-36. 
7 Ders.; das Referat wurde auf der Tagung der Internationalen Lenau - Gesellschaft ( 7.- 9. 

10. 1966 ) - nicht im Programm angekündigt - in Esslingen am Neckar vorgetragen. 
8 Rusu, Liviu (Anm. 6), S. 26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 239 

und im SS: 1872 Robert Zimmermann: Geschichte der Philosophie, 2. 
Kursus: Mittelalter und die neuere Zeit bis auf KANT.9 

Bei Eminescu wird von zwei - Phasen - Pessimismus gesprochen: der 
jugendliche Pessimismus und der zeitbedingte Einfluß Schopenhauers auf 
die spätere Schaffensperiode des Dichters.10 Andererseits ist bei Eminescu  
zwischen angenommenen Oberflächeneinflüssen und solchen, die in den 
Tiefen der schöpferischen Persönlichkeit verankert sind, zu unterscheiden.  

Dazu ein Wort Rilkes. „Lassen Sie sich nicht beirren durch die 
Oberflächen; in den Tiefen ist alles Gesetz.“11 

Lenaus Büchersammlung beherbergte unter anderen auch Friedrich 
Christian Bauers Die christliche Gnosis oder die christliche Religions - 
Philosophie in ihrer geschichtlichen Entwicklung (1835), Görres, Die 
christliche Mystik (1836/37), von Gotthilf Heinrich Schubert, einem 
Schelling-Schüler, Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft 
(1827) und Geschichte der Seelen, Franz von Baaders Vorlesungen über 
spekulative Dogmatik (1828), Vorlesungen über eine künftige Theorie 
des Opfers oder des Kultus (1836), Über eine bleibende und universelle 
Geisteserscheinung hienieden(1833), Über das Verhalten des Wissens 
zum Glauben (1833) u. a.12 

Diese und andere theosophische Schriften interessierten den Dichter, 
wie das seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts zur „Mode unter den 
Gebildeten“13 avancierte, denn angesichts der fortschreitenden 
Wissensspezialisierungen konnte die Religion von ihrer traditionellen Seite 
her die gehobenen Ansprüche in der Denkweise der Menschen nicht mehr 
befriedigen, so daß die Verschmelzung von Geschichte, Natur und von 
Göttlichem in einem Universalismus in der Theosophie als Welt-
anschauungssystem eine Lösung zu finden glaubte. 

Eine radikal existenzbezogene Auslegung der Mikro-Makrokosmos - 
Spiegelung fand Lenau in Baaders Theosophie, durch einen ausgeprägten 

                                            
9 Vgl. Dama, Hans: „Eminescu als Student in Wien“. In: Lenau-Forum, 18. Jg., 1992, 

Folge 1-4, S.147 f. 
10 Vgl. Mănucă, Dan (Anm.1), S. 92. 
11 Zit. nach: Rusu, Liviu: „ Die Tiefendimension in der Erforschung literarischer Einflüsse. 

Vorgeführt an Hand einer Analyse der Beziehungen zwischen Mihai Eminescu und 
Schopenhauer“. In: Lenau-Forum, Jg. 3, 1971, S. 32. 

12 Vgl. Schmitz, Walter: „Lenau und die Theosophie. Zur Krise des poetischen 
Universalismus in der Biedermeierzeit“. In: Lenau-Forum, Jg. 17, 1991, Folge 1-4, S. 59 
ff. 

13 Schmitz, Walter (Anm.12), S. 60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 240 

Hang zur Mystik, was man vor allem anhand der Beziehung zu Sophie von 
Löwenthal zu erkennen vermag. Dies hat ihn veranlaßt, ihre Liebe als Teil 
einer religiösen Erfahrung zu betrachten und die unerfüllte leibliche Liebe 
durch eine Liebe zu Gott zu ersetzen.14 

Sophies Ehe blieb das große Hindernis, „die eiserne Schranke, an der 
sie sich blutig stießen.“15 

Lenau lernte den Umgang mit der selbstauferlegten Askese, die er in 
Savonarola auch auf Girolamo übertragen hatte; ohne Sophie also hätte es 
keinen Savonarola gegeben. Die von Sophie auf Lenau übertragene 
Überzeugung eines Weiterlebens im Jenseits war jener Hoffnungsstrohhalm, 
an den sich der Dichter in seiner diesseitigen hoffnungslos gebliebenen 
Liebe im Glauben an Erfüllung im Jenseits klammern mußte. Der Dichter 
sah in Sophie eine Religion der nachmaligen Erfüllung, die ihn letztendlich 
in den Wahnsinn treiben wird: man denke an die August-Reise (1844) des 
Dichters, kurz nach seiner Verlobung mit Marie Behrens zu Sophie nach 
Lainz, um deren Zustimmung zur Vermählung (!) zu erwirken, jene 
Begegnung, die in seinem Innersten erneut Zweifel und 
Gefühlsverwirrungen auslöste und den sensiblen Dichter vollends aus dem 
seelischen Gleichgewicht bringen und seinen Geist schwer belasten sollte. 

Lenau identifiziert sich in seinem moralischen Martyrium auf der 
Suche nach einem Weg zu Gott mit dem Märtyrer Savonarola,16 dessen 
Gebet den Gemütszustand des Dichters offenbart: 

 
Mein Geist in schlummerlosen Nächten 
Durch diese Welt zu Gott sich rang, 
O zeige mir den Weg, den rechten! 
Fleht ich zu Jesu heiß und bang.17 
 

In Lenaus Faust werden Weltentwurf und Erkenntnisziel in der 
Sprache des theosophischen Universalismus bestimmt: 

 
Ist diese Welt dadurch entstanden, 
Daß Gott sich selber kam abhanden? 

                                            
14 Vgl. Mănucă, Dan (Anm. 1), S. 91. 
15 Castle, Eduard (1906): Lenau und die Familie Löwenthal. Briefe und 

Gespräche,Gedichte und Entwürfe, Leipzig, S. LXII. 
16 Halasi-Kuhn, Elisabeth, C.: „Nikolaus Lenau, der Dichter der Donauländer. 

Sozialliterarische und historisch - kulturelle Aspekte in seinen Dichtungen in Auslese“. 
In: Lenau-Forum, Jg. 19, 1993, Folge 1-4, S.117. 

17 Castle, Eduard, Bd. 2, S. 137: Savonarola, V. 1441-144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 241 

Ist Göttliches vom Gotte abgefallen, 
Um wieder gottwärts heimzuwallen?18 

 
Daraus ergeht der Anspruch des Gegenschöpfers, des Demiurgen, der 

sich eben in der Selbständigkeit gegenüber Gott begründen will: 
 

Beglücken kann mich nur ein Wissen, 
Das mein ist und von seinem losgerissen.19 

 
Resigniert, enttäuscht nimmt sich Lenaus Faust das Leben und fällt 

dem Teufel in die Hände: 
 

Ich bin ein Traum mit Lust und Schuld und Schmerz 
Und träume mir das Messer in das Herz!20 

 
Den Triumph des Teufels deuten der dänische Theologe Hans Lassen 

Martensen,21 aber auch Lenaus Zeitgenossen als einen Sieg des 
Christentums, wenngleich aus heutiger Sicht das Werk auf eine „negative 
geschichtsphilosophische Perspektive“ zurückgeht, wie Schopenhauer sie in 
Die Welt als Wille und Vorstellung formuliert hat:  

 
Alles im Leben gibt kund, daß das irdische Glück 
bestimmt ist, vereitelt oder als eine Illusion 
erkannt zu werden...Das Leben stellt sich dar 
als ein fortgesetzter Betrug im Kleinen, wie im 
Großen.22 
 

Der Zweifler Lenau identifiziert sich mit seinem Faust, dem es versagt 
bleibt, ins gewöhnliche Leben zurückzukehren. In ihm rumort „des Zweifels 
Gift“ 23 mit seiner zerstörenden Wirkung. Die Zweifelssituation wird deshalb 
zunächst mit dem Gottesverlust erklärt. Sein „Flammenwunsch im Herzen“ 
ist es, mit Gott zusammenzufallen. Doch Gott bleibt stumm, Faust und den 
Menschen fern. Faust muß sich fragen, ob die Schöpfung nicht überhaupt 

                                            
18 Castle, Eduard, SW II, S.13: Faust. 
19 Castle, Eduard, SW II, S.12: Faust. 
20 Castle, Eduard, SW II, S.123: Faust. 
21 Martensen, Hans Lassen (1836): Über Lenaus Faust. Stuttgart, S. 192. 
22 Schmidt - Bergmann, Hansgeorg (1984): Ästhetismus und Negativität. Studien zum 

Werk Nikolaus Lenaus. Heidelberg, S. 114. 
23 Konstantinovic, Zoran: „‚Doch verweile auf der Vorwelt unser Blick‘. Lenau als geistige 

Grenzbestimmung mitteleuropäischen Denkens“. In: Lenau- Forum, Jahrbuch 1986/87, 
S. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 242 

eine völlige Loslösung von Gott sei und ob einem göttlichen Prinzip 
vielleicht noch in der Natur begegnet werden könne (auch hier trifft das 
Zitat 17 zu): 

 
Ist diese Welt dadurch entstanden, 
daß Gott sich selber kam abhanden? 
Ist Göttliches vom Gotte abgefallen. 
Um wieder gottwärts heimzuwallen?24 

 
Nach der Loslösung von Gott erfolgt die von der Natur, so daß Faust 

„von jeder Friedensmacht“ isoliert wird: Gottesverlust geht in Naturverlust 
über. 

Lenaus Hineintauchen in eine „stark mystisch abgewandelte 
Religiosität, die bis zu dem Gott – Sophie - Gleichnis führte“,25 bedeutete 
dem Dichter vorübergehende Glückseligkeit, doch er begriff schlußendlich, 
daß Baaders Ansichten rückständig, dem Konservativen ergeben waren und 
distanzierte sich davon. 

Daß Eminescus Helden ähnlich Lenaus Faust nach Enttäuschungen 
und Erschütterungen verzweiflungsbedingt ihrem Leben ein Ende setzen, ist 
undenkbar. Auch Gestalten, die ihres Glaubens wegen wie Savonarola und 
die Albigenser verfolgt werden, sind Eminescu fremd. 

Auch das für Lenau kennzeichnende mächtige religiöse Ringen ist 
Eminescu völlig unbekannt. Bei Eminescu bleibt die Religion weitgehend 
aus dem Spiel. Der Kreis um die Junimea-Vereinigung, mit dem Eminescu 
Umgang pflegte, „wies ein ausgeprägtes szientistisches Gepräge auf, war 
auf Kants Kritizismus eingeschworen, auf den Positivismus eines Auguste 
Comte und auf den britischen Evolutionismus“26 
Unter dem Einfluß Schopenhauers empfindet Eminescu die eigenartige Stellung des 
Menschen und der Menschheit in einem unendlichen oder unbestimmten, 
undurchdringlichen und unkontrollierbaren Universum, das zwar von Evolutionen 
gekennzeichnet ist, aber dem Denken nur fragmentarische Sinnübereinstimmungen 
anbietet. Dieser Quelle entspringt sein ständiger und aus den verschiedensten 
Beweggründen zunehmender Pessimismus. Aus dem Unendlichkeitsgefühl entwickelt 
sich eine Mystik des Erlebens, die von fundamentalen Existenzspannungen geschürt 
wird. Antithese und Synthese kontrastiver Elemente gestalten auf diese Art das Spiel 
der Metaphern und Beweisführungen zu symbiotischen Einheiten: das Nichts und die 

                                            
24 Castle, Eduard, SW II, S.13: Faust. 
25 Halasi - Kuhn, Elisabeth, C. (Anm. 16), S. 130. 
26 Mănucă, Dan (Anm.1), S. 93. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 243 

Vorstellung, der Tod und das Leben, die Stofflichkeit und der Traum oder die Illusion 
sowie die Übertragungen, durch die der Traum zum Leben, die Materie zur Illusion, 
die Vorstellung zur Wesenlosigkeit werden usw.  

Bei Eminescu drückt vor allem seine Naturlyrik, die mehr als  nur eine solche 
ist, das Grauen, den Schrecken vor der kosmischen und inhumanen Einsamkeit aus, 
eine Art pantheïstischer Trunkenheit. Buckle27 bemerkt diesbezüglich, Keyserlings28 
Anschauung antizipierend, daß die asiatische Natur auf den Menschen erdrückend 
wirkt und ihm monströse Phantasien einflöße. Die Natur erscheint bei Eminescu 
ebenfalls als ein Gigant.29 Diese Vorstellung von asiatischer Natur ist auch bei den 
deutschen Romantikern verbreitet: Beim Anblick der Alpen entfahren Jean Paul 
Richters Graf Cesara religiöse Äußerungen. Bei Tieck wird die Natur z. B. durch den 
Gesang des von Schwermut befallenen Waldvogels im Märchen Der blonde Eckbert, 
der die Stimme des einsamen Waldes symbolisiert, mystifiziert: 
 

Waldeinsamkeit 
Die mich erfreut, 
So morgen wie heut´ 
In ew´ger Zeit: 
O, wie mich freut 
Waldeinsamkeit. 
 

Eminescu gelangt oder führt seine Helden ans Meer, oder läßt sie in 
den heimatlichen Wäldern gewähren: 

 
Ich trag noch ein Verlangen: Mai am un singur dor 
Wenn still der Abend naht, In liniştea serii 
Soll mich der Tod empfangen să mă lăsaŃi să  mor 
An einem Meergestad... La marginea mării... 

 
(Ich hab noch ein Verlangen)30 (Mai am un singur dor) 
 
Wenn meine letzte Stunde schlägt, 
tragt mich ans Meer, ans blaue, 

                                            
27 Buckle, Henry Thomas (1821-1862) betont die Abhängigkeit der Geschichte vom 

Naturmilieu und die besondere Rolle des intellektuellen Faktors, der allein den Fortschritt 
bedingt. 

28 Keyserling, Hermann Graf von ( 1880-1946) Schule der Weisheit (Darmstadt) versuchte, 
indische und europäische Gedankengänge zu vereinen. 

29 Vgl. Călinescu, George (1982): Istoria literaturii române de la origini pînă în prezent, 
Bucureşti, S. 465. 

30 Mihai Eminescu: Ich hab noch ein Verlangen, in der Übersetzung von Immanuel 
Weissglas. In: Mihai Eminescu, Gedichte, Bucureşti, 1989, S. 114. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 244 

Daß ich eh man ins Grab mich legt, 
das Meer noch einmal schaue, 
Daß vor des Todes Dunkelheit 
mit sterbendmattem Auge 
Den Glanz ich der Unendlichkeit 
noch einmal in mir sauge. 

(Eminescu in eigener Übertragung) 
 
Lenaus Zweifel erwachsen aus - aber nicht nur - seinen Existenz-

problemen vor allem in der Zeit zwischen 1831 bis 1833, was die 
Lossagung vom Deïsmus, die Abwendung vom Glauben und den Versuch 
zur Folge hatten, eine neue geistige Daseinsmöglichkeit nach den Lehren 
Spinozas zu begründen, und die Hinwendung zu pantheïstischen 
Vorstellungen ermöglichten.31 

Doch selbst die Beschäftigung mit Spinoza läßt Lenau nicht zur Ruhe 
kommen: Todesängste und die „Sorge um die Individualität und 
Unsterblichkeit“32 lassen Lenau nicht los. 

Die traurigen Ergebnisse seiner Philosophie, die einerseits im 
Glaubensverlust zu suchen sind, andererseits in der Unmöglichkeit, sich an 
Spinoza und der pantheïstischen Lehre aufrichten zu können, prägen sein 
Werk, wie sein Leben. 

Im Mittelpunkt von Lenaus philosophischer Interessenwelt stand 
Hegel, „den er als ein großer Zweifler, der er war, bald annahm, bald 
bekämpfte“.33 Als er beispielsweise im Jahr 1840 die Albigenser schrieb 
und dem abstrakten Ideengehalt der Philosophie Hegels einerseits positiv 
gegenüberstand, andererseits dieser Philosophie, „die weder für die Natur 
noch für die Poesie etwas übrig hat,“34 mißtraute, soll Lenau gesagt haben: 
„Wenn ein Hegelianer eine Nachtigall im Gebüsche sieht, die ihren Kopf 
aufbläht, dann hält er es für ein Paragraphenzeichen“.35 

Die realistische Betrachtungsweise Lenaus in der Darstellung der 
blutigen Kampfepisoden in der reizvollen provenzalischen Landschaft 
zwischen den Albigensern und den Kreuzfahrern des Papstes Innozenz III. 
als Kontrast zur Idealisierung des Mittelalters durch die Romantiker hat 
Lenau Hegel zu verdanken aber auch die Erkenntnis, daß die Geschichte 

                                            
31 Vgl. Konstantinovic, Zoran (Anm. 23), S. 12. 
32 Ders., S.13. 
33 Rusu, Liviu (Anm. 6), S. 26. 
34 Halasi-Kuhn, Elisabeth, C. (Anm. 16), S. 114. 
35 Nierndorf, Emma (1855): Lenau in Schwaben, Leipzig, S. 130. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 245 

eine fortschreitende Entwicklung darstelle, entsprungen aus dem Kampf der 
Gegensätze.36 

Mitunter versprüht Lenau im Schlußgesang seiner Albigenser trotz 
deren Niederlage futuristischen Optimismus: 

 
Das Licht vom Himmel läßt sich nicht versprengen, 
Noch läßt der Sonnenaufgang sich verhängen 
Mit Purpurmänteln oder dunklen Kutten; 
Den Albigensern folgen die Hussiten 
Und zahlen blutig heim, was jene litten; 
Nach Huß und Žižka kommen Luther, Hutten, 
Die dreißig Jahre, die Cevennenstreiter, 
Die Stürmer der Bastille, und so weiter. 

 
Eminescu fühlt sich Schopenhauer  und Kant verbunden. 
Erst durch die sich in seiner Wiener Zeit entfachende Begeisterung für 

Schopenhauers Philosophie begann dieser Pessimismus Wurzeln zu 
schlagen, der ihn ein Leben lang nicht loslassen wird. 

Wohl setzte sich Eminescu auch mit Kants Philosophie auseinander, 
aus dessen Werken er auch zu übersetzen begann, lernte die Schriften 
Spinozas kennen, doch letztlich blieben Schopenhauers Grundlagen als 
Lebensphilosophie des Dichters mit geistigem Nachdruck für das Schaffen 
Eminescus ausschlaggebend.37 

Schopenhauers tiefgreifender Einfluß auf Eminescu besteht nach 
Liviu Rusu38 nicht in der Aufpfropfung pessimistischer Gedanken, sondern 
in der Erweiterung des Horizonts des Dichters, wodurch seine 
Einbildungskraft angespornt wurde, den tieferen Sinn der Welt zu 
ergründen. Dadurch habe Schopenhauer in Eminescu den Drang geweckt,  
 

seine eigenen dichterischen Tiefen zu erschließen, aus welchen aber andersgeartete 
Anschauungen entsprangen als der düstere Pessimismus.39 
 
Wir sind von Eminescus Werk „vor allem durch sein philosophisches 

Engagement, das sich in zwei Hypostasen äußert“,40 beeindruckt, und zwar 

                                            
36 Marschang, Eva (1971): Lenau. Gedichte. Lyrisch-epische Dichtungen, Bucureşti, S. 

20/21. 
37 Vgl. Dumitrescu - Buşulenga, Zoe (1986): Eminescu şi romantismul german (Eminescu 

und die deutsche Romantik), Bucureşti, S. 243. 
38 Vgl. Rusu, Liviu (Anm. 6), S. 27; siehe auch: Vergleichende Literaturforschung Hrsg. 

von Antal Mádl, Anton Schwob. Österreichischer Bundesverlag, Wien 1984, S. 36. 
39 Rusu, Liviu (Anm. 11), S. 32 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 246 

durch die Einordnung jeder Erscheinung, jedes Gefühls, jeder 
angesprochenen Situation „in einen universalen, die metaphysische 
Problematisierung provozierenden Kontext“,41 andererseits durch die 
„Veranschaulichung der rein philosophischen Fragen, die ihn 
beschäftigen.“42 

Zwei romantische Grundanschauungen gliedern sowohl das Erleben, 
als auch die philosophische Metapher: die Grundlehre von den 
Wechselbeziehungen und, symmetrisch dazu, die antithetische Vision. 
Wenn das Eine in Allem vorzufinden ist, wenn es im Universum ein 
endloses Netz von Wechselbeziehungen gibt, dann kann jede korrelative 
Weltsicht von jedem beliebigen Punkt der Realität ausgehen, um die 
Totalität darzustellen und die Verallgemeinerung zu rechtfertigen. Das 
Endliche und das Unendliche werden mit Metaphern des Absoluten erfaßt, 
die dem hinduistischen Pantheïsmus geläufig sind, und von den 
Romantikern übernommen wurden; indem Eminescu den Orient und das 
Christentum zusammenbringt, aktualisiert er die ältesten theologischen und 
kosmogonischen Metaphern, ohne die Existenz eines Allvaters zu 
unterstellen.43 

Die gewaltigen Visionen von Weltentstehungen und -untergängen 
erhalten bei Eminescu eine machtvolle, bisher unerreichte Intensität: 

 
Şi din a chaosului văi 
Jur împrejur de sine, 
Vedea, ca-n ziua cea-ntâi 
Cum izvorau lumine; 
 
Cum izvorând îl înconjor 
Ca nişte mări, de-a-notul ... 
El zboară, gând purtat de dor 
Pân‘ piere totul, totul; (Luceafărul) 

 
Aus Tälern, wo der Ursprung lag, 
Um sich in weiten Ringen, 
Sah er wie einst am ersten Tag 
Des Lichtes Quellen springen. 
 
Das Urlicht türmte sich um ihn, 

                                                                                                               
40 Popa, Marian (1980): Geschichte der rumänischen Literatur, Bukarest, S. 87 f. 
41 Popa, Marian (1980): Geschichte der rumänischen Literatur, Bukarest, S. 87 f. 
42 Popa, Marian (1980): Geschichte der rumänischen Literatur, Bukarest, S. 87 f. 
43 Vgl.: Ders., S. 87. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 247 

Wie Meere, grausen Schallens: 
Er flog beschwingt von Sehnsucht hin- 
Doch dann schwand alles, alles... (Der Abendstern)44 

 
Lenaus Leben wird von Melancholie und Verzweiflung geprägt, was 

in seinen Werken dominant in Erscheinung tritt. 
Sein Markenzeichen war die Einsamkeit. Selbst im Wiener 

Freundeskreis rund um das „Silberne Kaffeehaus“ wurde Lenau mitunter 
belächelt. Diesbezüglich darf nicht verschwiegen werden, daß Franz 
Grillparzer hin und wieder zynische Äußerungen in Richtung Lenaus 
Schwermut und Träumereien von sich zu geben bemüßigt war.  

Nicht ungetrübt waren auch seine Beziehungen zum schwäbischen 
Dichterkreis. Doch diese einseitige Problematik ging jedoch stets von Lenau 
selbst aus; die schwäbischen Freunde hielten bekanntlich stets zu ihm. Die 
ihm innewohnende Verunsicherung rief wiederholt Angstzustände hervor. 

Auf Lenau hat Kants Philosophie keinerlei Anziehungskraft,   
„während die Fichtesche und Schellingsche ICH-Lehre nur mit gefährlichen 
Auswirkungen (auf die wir hier nicht näher eingehen können) in 
Erscheinung tritt.“45 

Die in Lenaus Faust verwobene Auseinandersetzung mit dem 
Pantheϊsmus und Spinozismus führt letztendlich zur völligen Abwendung 
des Dichters von diesen. Das ergeht aus seinem Brief vom 23.1.1837 an 
Kerner: 

 
Den alten Dämon, das pantheϊstische Luder, habe ich dahin geschickt, von 
wannen es gekommen, d.h. zum Teufel. 

 
Lenaus pantheϊstische Vorstellung von der Auflösung der Indi-

vidualität in einem göttlichen All - Wesen entwickelt sich dahin-gehend, 
daß Lenau den Menschen nur als eine Art Durchgangs-position des 
Diesseits einstuft, ein ungeklärtes Problem des Pantheϊsmus überhaupt. 

Pessimismus und Skepsis erwachsen „[…] aus den Fragen nach der 
Substanz und ihrem Verhältnis zur Individualität sowie nach dem Sinn 
menschlichen Daseins und dem Ziel, der Unsterblichkeit.“46 

                                            
44 Mihai Eminescu: Der Abendstern; Übersetzung von Alfred Margul-Sperber. In: 

Eminescu, Gedichte, Bukarest 1975, S.64/65. 
45 Konstantinovic, Zoran (Anm. 23), S. 21. 
46 Ders., (Anm. 23) S. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 248 

Des Dichters Fragen nach Erklärungen bezüglich der Triebkräfte der 
Gesellschaft, die Lenau selbst als „Mächte“ bezeichnet, bleiben 
unbeantwortet. Die ihn in all seinen Lebenslagen beherrschende 
Haltlosigkeit hat den Dichter selbst, aber auch seinen Faust und seinen 
Savonarola zum Scheitern verdammt. 

Ein bei Eminescu im höchsten Grade ausgeprägtes Motiv ist das der 
Vereinsamung des genialen Menschen. Von Byron ausgehend, ist es in der 
gesamten Romantik, bei Puschkin, Lermontov, Vigny u.a. vertreten. 

Bei Eminescu erhält dieses Motiv eine höchst eigentümliche Note. 
Während bei anderen der Genius in seiner unmittelbaren Gestalt oder in der 
übernatürlichen, obgleich immer noch anthropomorphen, des Engels oder 
des Dämons, erscheint, tritt bei Eminescu ein solcher Ausnahmetyp zum 
ersten Mal als Natur, als Lichtträger auf (vielleicht werden wir an den 
Jüngling mit der lichten Schale in Goethes Schatzgräber erinnert). 

Es ist dies der Ausdruck einer rumänischen Volkstradition, in der sich 
die Vorstellung einer unmittelbaren Kommunion zwischen der 
menschlichen und der natürlichen Welt lebendig erhalten, was in der 
Volksballade Miori Ńa verdeutlicht wird. 

Eminescu überträgt dasselbe Gefühl auf den Abendstern, in dem es zu 
einem erschütternden Zwiespalt ansteigt, symbolisch auf eine gewaltige 
kosmische Ebene projiziert. 

In der neueren Forschung stehen unter anderen Adolf Heltmann47, Zoe 
Dumitrescu-Buşulenga48, Dan Mănucă49 einem Vergleich Eminescu – 
Lenau mit Verwunderung gegenüber, denn Lenau bleibe ein unbedeutender 
Dichter, dessen Werk nicht die kosmischen Dimensionen eminescuschen 
Ausmaßes erlangt und nicht die Weltanschauung M. Eminescus zu teilen 
vermag, die sich an der Höhe, dem Fassungsvermögen und dem 
Schwierigkeitsgrad für eine Decodierung eines EMINESCU messen kann. 

 
Dar Lenau rămâne... un minor care nu încheagă un univers de dimensiunile celui 
eminescian şi, cu atât mai puŃin o Weltanschauung de înălŃimea, cuprinderea şi 
dificultatea de decodare a celei eminesciene.50 
 

                                            
47 Adolf Heltmann (1985): Eminescu - Friedrich Schlegel-Kleist  Hrsg. von Sorin ChiŃanu 

u. Horst Fassel. Iaşi: Editura Junimea. 
48 Dumitrescu - Buşulenga, Zoe (Anm. 37), S. 219. 
49 Mănucă, Dan (Anm. 1). 
50 Dumitrescu- Buşulenga, Zoe (Anm. 37), S. 219. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 249 

Eminescu, ein unruhiger Geist, der die romantische Unrast und 
Unbeständigkeit verkörpert,51 hat auch diese, neben anderen Eigenschaften, 
mit Lenau gemeinsam. 

Trotz Zufallsgemeinsamkeiten beider Dichter dürfen wir in unserer 
subjektiven Betrachtungsweise keine voreiligen Schlüsse ziehen. Dazu 
Horst Fassel:  

 
Leben als selbstgewählte Rolle, Dichtung als Abbild dieser ästhetisch 
homogenen  Kunst - Wirklichkeit, Dichten als Entwurf einer in sich 
geschlossenen Welt, die  auch biographisch glaubhaft vorgeführt werden soll: 
das ist bei Lenau in seinen Gedichten, seinen Versepen und seinen Briefen 
insgesamt auf ein Ganzes hin angelegt.52 

 
Eminescu wurde/wird vorwiegend wegen des Pessimismus mit Lenau 

verglichen. Bei Eminescu geht es um einen „theoretisch angelernten 
Pessismismus“,53 der auf Schopenhauers zurückzuführen ist, und der in den 
sozialen Enttäuschungen und in den rumänischen Fürstentümern noch nicht 
verblaßten Neigungen zum Weltschmerz wurzelt. 

Doch gerade Eminescu forderte zur Überwindung dieser Mißstände 
auf – eine ausdrücklich optimistische Facette also. 

Lenaus urwüchsiger Pessimismus entspringt jenen ihm bekannten 
philosophischen Systemen, die nicht unbedingt zum Pessimismus führen, 
die aber seinen Neigungen und Veranlagungen gemäß eine pessimistische 
Ausrichtung aufwallen und für ihn, Lenau, nach Heideggers Terminus „das 
Sein zum Tode ist“,54 letztlich fatalistisch enden ließen. 

Das Weltschmerz-Gefühl und das Isoliert-Sein tritt bei Eminescu nicht 
in Erscheinung. Erst nach Ausbruch seiner Krankheit - also ab Juni 1883 - 
werden bei Eminescu Angstzustände und gestörte Beziehungen zu seiner 
Umwelt registriert. 

 
Wenn wir das, was der deutsche Geist Eminescu geschenkt hat, 
rekapitulieren wollen, so müssen wir erkennen, daß er seiner Berührung mit 
der deutschen Kultur drei Haupteigenschaften verdankt und zwar: 
Unabhängigkeit des geistigen Verhaltens, raffinierten Eklektizismus in der 

                                            
51 Popa, Marian (Anm. 40), S. 85. 
52 Fassel, Horst: Lenau und Eminescu. Die Leistungsfähigkeit eines Vergleichs. In: Mihai 

Eminescu. Nationale Werte - Internationale Geltung. Hg. Ioan Constantinescu, 
München 1992, S. 64. 

53 Rusu, Liviu (Anm. 6), S. 27. 
54 Zit. nach: Rusu, Liviu (Anm. 6), S. 26. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag



 250 

Auswahl der Quellen und eine Assimilationskraft, die zur gänzlichen 
Aufnahme der literarischen Quelle führt.55 

 
Lenau ist zweifelsohne jener deutsche Dichter, dem Eminescu am 

nächsten steht.  
Eminescus wie Lenaus Schaffen sind anhaltenden Erforschungen 

ausgesetzt und werden höchstwahrscheinlich keine überraschenden 
Ergebnisse zutage bringen. Doch jede neue Studie, und in diesem 
Zusammenhang alle angestellten Spekulationen um Möglichkeiten in der 
Deutung des Schaffens beider Dichter runden das Gesamtbild ihrer 
Persönlichkeiten ab. Die Analysen stellen deren Größe und Tiefe heraus; 
viele Studien haben den Charakter einer zeremoniellen Lobpreisung oder 
Heiligsprechung. Ihre Werke bleiben aber, unabhängig davon, eine 
unversiegliche Quelle der Besinnung, der Assoziationen und der 
Dissoziationen, der Offenbarungen und Exemplifizierungen, Bezugspunkte, 
lebendige Geheimnisse und jeweils ein Denkmal, das sich unablässig 
vervollkommnet.

                                            
55 Sân-Giorgiu, Ion : Eminescu und der deutsche Geist, S. 23. Zitiert nach Popinceanu, Ion 

(1967): Die rumänische Literatur. In: Rumänien. Kultur der Nationen 20. Nürnberg, S. 
131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:46 UTC)
BDD-A13188 © 2003 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

