
 211 

„WIE ECHTE WOLLUST NUR SELBANDER 
LODERT, / SO WERDEN ZWEI ZUM 

RECHTEN TOD ERFODERT“. 
EROS UND THANATOS IN NIKOLAUS LENAUS 

DRAMATISCHEM GEDICHT  DON JUAN1 
 
 

IOANA CRĂCIUN-FISCHER 
Bukarest 

 
 

Die geistige Zugehörigkeit eines Dichters zum europäischen 
Kulturraum, das, was man mit einem jüngst zum Synonym von universaler 
Bedeutung und Größe avancierten Terminus als sein Europäertum 
bezeichnet, wird jenseits biographisch bedingter Fakten, wie Geburtsort, 
Sozialisations- und Kulturalisationsumstände, Wirkungsstätte, usw., an dem 
Grad gemessen, in dem sich sein Werk als das Produkt einer bewußten 
Auseinandersetzung mit einer bestimmten Schreibtradition erkennen läßt. Je 
tiefer das dichterische Werk im Gedankengut der griechisch-römischen 
Antike wurzelt, je profunder es vom Geist des christlichen Ethos 
durchdrungen ist, desto berechtigter ist man, vom Europäertum seines 
Schöpfers zu sprechen.  

Die geistige Zugehörigkeit eines Dichters zum europäischen 
Kulturraum setzt einerseits die Assimilierung bestimmter tradierter Denk- 
und Gestaltungsmuster voraus; andererseits impliziert sie deren kritische 
Infragestellung und schöpferische Transzendierung. Die Dialektik jeder 
Traditionszugehörigkeit will es, daß nur der Erneuerer einer Tradition als 
deren Fortsetzer gilt, denn die Kontinuität einer Tradition wird 
paradoxerweise erst durch ihre Überwindung ermöglicht. Folglich gestaltet 

                                            
1 Die kontrovers diskutierte Gattungsbestimmung dramatisches Gedicht stammt von 

Anastasius Grün, der mit der Veröffentlichung des Fragment gebliebenen Werkes von 
Nikolaus Lenau nach dessen Tod betraut wurde.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 212 

sich die Frage nach Nikolaus Lenaus Europäertum, die einen Schwerpunkt 
unseres Temeswarer Symposiums bildet, primär als Frage nach der 
Beziehung seines dichterischen Werkes zur Schreibtradition des antik-
christlichen Kulturraums, zu dem der Dichter ein nicht unproblematisches 
Verhältnis hatte, wie sein gescheiterter Versuch, 1832-33 in Amerika einen 
neuen Anfang zu machen, dies zu bezeugen vermag. Zweifelsohne war sich 
der “Amerika-Müde”2 dessen bewußt, daß sich seine Zugehörigkeit zum 
geistigen Raum Europas nicht auf die Praktizierung tradierter Schreibmuster 
reduzieren ließ, sondern darüber hinaus die schöpferische Überwindung 
tradierter Schreibmuster implizierte. Als sich der Banater Dichter dazu 
entschied, traditionsreiche Stoffe der europäischen Literatur zu behandeln, 
wie etwa die Geschichte des als Ketzer verbrannten Dominikanermönchs 
Girolamo Savonarola oder die Legende von Faust, dem Teufelsbeschwörer, 
war er sich darüber im klaren, daß er in einen künstlerisch 
herausfordernden, spannungsgeladenen “Dialog” mit einer Denk- und 
Gestaltungstradition eintrat, die es einerseits fortzusetzen, andererseits 
poetisch zu erneuern galt. Daß dieser spannungsgeladene “Dialog” Nikolaus 
Lenau bis kurz vor seinem Fall in die geistige Umnachtung intensiv 
beschäftigt hat, daß - mit anderen Worten - der “Amerika-Müde” um sein 
Europäertum, d.h. um die Behauptung seiner geistigen Identität, bis zuletzt 
gekämpft hat, bezeugt in eindrucksvoller Art und Weise sein Fragment 
gebliebenes Werk Don Juan. Dem unvollendeten Opus haftet das Tragische 
eines jeden Kampfes um künstlerische Identitätsfindung und 
Identitätsbehauptung an, während das dialektische Pendeln seines Duktus 
zwischen dem Ja einer konventionellen Traditionsassimilierung und dem 
rebellischen Nein jeder Traditionserneuerung ihm eine unverkennbare 
Dynamik verleiht, die ästhetisch par excellence ist. Diese Dynamik und ihre 
Ästhetik zu analysieren, ihre Paradoxien herauszuschälen, ihre Aporien zu 
zeigen und ihre Grenzen zu erforschen, stellt den Zweck meiner Arbeit dar.  

Man vermutet, daß Nikolaus Lenau von seinen Freunden Ferdinand 
Wolf, Eligius Münch-Bellinghausen und Theodor von Karajan auf den Don-
Juan-Stoff aufmerksam gemacht wurde, höchstwahrscheinlich im Jahre 
1841, als die Sammlung von Theaterstücken mit dem Titel Ersther Theil 
der Spanischen Dramen, übersetzt von C. A. Dohrn erschien. Tirso de 
Molinas berühmtes Werk Der Verführer von Sevilla, oder: Der Steinerne 

                                            
2 Der Amerika-Müde ist der Titel eines Romans von F. Kürnberger (1855), in dem der 

Versuch Nikolaus Lenaus, in Amerika Fuß zu fassen, thematisiert wird.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 213 

Gast eröffnete diese Sammlung von Theaterstücken.3 Es gilt inzwischen als 
erwiesen, daß Nikolaus Lenau auch mit dem Libretto Lorenzo Da Pontes zu 
Mozarts Oper Don Giovanni (UA 1787) sowie mit Lord Byrons 
unvollendetem, gesellschaftskritisch orientiertem Epos Don Juan (1818/23) 
vertraut war. Es ist anzunehmen, daß er außerdem Molières Komödie Don 
Juan ou Le festin de pierre (UA 1665), Merimées Novelle Les âmes du 
purgatoire (1834), wahrscheinlich auch Christian Dietrich Grabbes 
Theaterstück Don Juan und Faust (UA 1829) kannte. Als Nikolaus Lenau 
am 10. Mai 1844 an Sophie von Löwenthal schrieb, er habe einen Stoff, “zu 
einem großen Heldengedicht gefunden, der mich anregt, erfüllt und beruhigt 
wie noch kein anderer”4, meinte er damit den Don-Juan-Stoff mit seiner 
jahrhundertealten Rezeptionstradition. Eine frühere Äußerung des Dichters 
bezeugt eindeutig, daß Nikolaus Lenau sein Don-Juan-Gedicht als eine 
Überwindung tradierter Gestaltungsmodelle des Stoffes plante:  

 
Ein Zug der Don-Juan-Sage wurde von den Dichtern bisher gar nicht benützt, daß 
nämlich der Geist früher Don Juan zu Gaste bittet und ihm Kröten, Schlangen, 
Skorpionen [sic!] und alles mögliche scheußliche Geziefer vorsetzt, was alles Don 
Juan in Schrecken und Angst hinunterschlingt. Welche tiefe Bedeutung liegt hierin, 
und daß dem Verbrecher zuletzt noch die erste Liebe, Elvira, erscheint, und daß der 
unüberwindliche Geist die Materie am Ende bändiget! Ich habe auch die Idee, Don 
Juan zu bearbeiten, und ich würde ihm eine ganz neue Seite abgewinnen.5  
 
Dieser “ganz neue[n] Seite”, die Nikolaus Lenau dem traditions-

reichen Don-Juan-Stoff abzugewinnen plante, soll im folgenden unsere 
besondere Aufmerksamkeit gelten. Daß die Analyse selektiv erfolgen muß, 
versteht sich. Die Untersuchung zielt darauf ab, Nikolaus Lenaus 
Europäertum exemplarisch zu belegen und die Zugehörigkeit des Dichters 
zum geistigen Kulturraum Europas nicht als eine biographistisch 
reduzierbare Gegebenheit, sondern als Produkt eines bewußt durch-

                                            
3 Näheres dazu bei Beatrix Müller Kampel: “Lenaus Don Juan. Genese, Geschichte und 

Konzept im Kontext der Stofftradition”. In: Colloquia Germanica, Bd. 21/1988/I, S. 130. 
4 Lenau, Nikolaus: Briefe 1834-1847. Teil 1: Text. Hrsg. von Norbert Oellers und Hartmut 

Steinecke in Zusammenarbeit mit Norbert Otto Eke und Karl Jürgen Skrodzki (= Werke 
und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von Helmut Brandt u.a. Bd. 6/1), 
S. 359.  

5 Diese Äußerung Nikolaus Lenaus wird von Max von Löwenthal am 27. Januar 1842 
zitiert. Siehe: Nikolaus Lenau: Sämtliche Werke und Briefe in 6 Bänden, hrsg. von 
Eduard Castle, Bd. 6 (Leipzig: Insel, 1923), S. 588.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 214 

geführten, oft tragisch anmutenden Kampfes mit den Grenzen der eigenen 
dichterischen Gestaltungskraft zu schildern.   

Nikolaus Lenau, dessen Zuordnung zur europäischen Romantik ein 
meines Erachtens zuwenig nuanciertes Urteil der Literatur-
geschichtsschreibung darstellt, appelliert an eine im Wesentlichen dem 
Barock verpflichtete Rhetorik, um in einer dialogisch strukturierten 
Eingangsszene den Haupthelden seiner Don-Juan-Dichtung zu porträtieren. 
Don Juans Persönlichkeit kontrastiert stark mit dem Charakter Don Diegos, 
seines Bruders. Die Persönlichkeitstypen beider Brüder bilden die Pole einer 
polyphonisch gestalteten, barocken Antithese, die nicht schärfer hätte 
gezeichnet werden können: Während Don Diego, an die Tradition der 
barocken Asketen und Märtyrer anknüpfend, sich einem “ewige[n] Gesetz” 
(DJ 57)6 unterordnet und im Bewußtsein der Flüchtigkeit alles Irdischen sub 
specie aeternitatis lebt, meint Don Juan “Ein anderes Gesetz [...] zu spüren” 
(DJ 61): “Es heißt mich meiner Manneskraft vertrauen / Und sprengen kühn 
des Edens feste Türen, / Den Cherub an der Pforte niederhauen.” (DJ 62-64) 
Diesem “andere[n] Gesetz” zufolge, das Don Juans anthropozentrisch 
strukturierter Welt zugrunde liegt, ist das Leben keine göttliche Prüfung, 
wie für Don Diego, sondern eine jenseits jeglicher Moral sich 
konsumierende Selbstentfaltung, die im Zeichen des Ästhetischen, der 
augenblickshaft erlebten Schönheit, steht. Diese Selbstentfaltung impliziert 
die Transzendierung individueller Daseinsgrenzen, die bedingungslose 
Hingabe an ein dionysisch gestaltetes, orgiastisches Lebensprinzip. Don 
Juans erotisches Pathos läßt ihn zu einer an den antiken Tantalos 
erinnernden Gestalt werden, deren ewiger, unstillbarer Durst metaphorisch 
zum ewigen Streben nach Schönheit umgeformt wurde. Dieser 
metaphysische Durst nach dem Jenseits des Schönen, letztendlich nach einer 
Abstraktion, der Don Juan “von Weib zu Weib verderblich reißt” (DJ 50), 
wird auf eine Selbstentfremdung des Helden zurückgeführt, die Nikolaus 
Lenau in für die Schreibtradition des Barock typisch allegorischen Bildern 
schildert:  

 
Zuweilen auch ist seltsam mir zu Mut, 
Als wäre, was mir durch die Adern zieht, 
Entfremdet einem höheren Gebiet, 

                                            
6 Lenau, Nikolaus: Sämtliche Werke und Briefe. Auf der Grundlage der historisch-

kritischen Ausgabe von Eduard Castle (Insel-Verlag 1910-1923) hrsg. von Walter Dietze. 
Band 1 u. 2, Frankfurt am Main 1971. Darin: Don Juan, S. 891-939. Im laufenden Text 
wird Don Juan mit Angabe der Verszahlen abgekürzt als DJ nach dieser Ausgabe zitiert.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 215 

Ein Geist verirrt, verschlagen in mein Blut; 
Ein Ferge, der im Strom des Blutes treibt 
Und nirgendwo an einer Stelle bleibt, 
Der nie gewinnt den Frieden fester Landung, 
Weil ihm entsank sein Ruder in die Brandung. (DJ 37-44) 

 
Die Selbstentfremdung Don Juans - paradoxerweise: gerade seinen 

Donjuanismus! - führt der Dichter auf einen “Geist”, einen der 
Glaubenswelt der Antike entnommenen Daimon, zurück, der als Sinnbild 
der coincidentia oppositorum Erotisches und Thanatisches in sich vereinigt: 
“Den Zauberkreis, den unermeßlich weiten, / Von vielfach reizend schönen 
Weiblichkeiten / Möcht ich durchziehn im Sturme des Genusses, / Am 
Mund der Letzten sterben eines Kusses.” (DJ 17-20) Dieser Geist, von dem 
er besessen ist, regiert nach Don Juans Auffassung die gesamte Natur. Was 
Nikolaus Lenau in der Eingangsszene zu seinem Don-Juan-Gedicht 
entfaltet, ist nicht zuletzt eine personalisierte Konfrontation zwischen der 
Glaubenswelt der Antike und der Glaubenswelt des Christentums. Steht die 
eine Glaubenswelt im Zeichen des sich orgiastisch entfaltenden Eros, so ist 
die andere um Jesus als den Märtyrer und den Asketen zentriert. Bejaht die 
eine die moralisch indifferente Augenblickserfüllung im Genuß des 
Irdischen als der Hypostase eines transzendenten ästhetischen Prinzips, so 
bejaht die andere die metaphysische Erfüllung im Jenseits des Verzichts auf 
alles Irdische. Ist die Welt des Christentums, hier als Welt Don Diegos 
personalisiert, vom Pathos der Erlösung durchdrungen, so ist die Welt Don 
Juans, d.h. die Welt der Antike, diesseitszentriert und vom Pathos des 
Thanatos als einer Facette des Eros beseelt. Zwei Welten prallen in der 
Eingangsszene des Lenauschen Werkes Don Juan aufeinander, zwei 
Glaubenswelten, deren ideologische Spannungen, deren blutige 
Konfrontation, schließlich deren kulturelle Synthese zur Geburt der 
europäischen Kultur geführt haben.  

Es wäre jedoch verfehlt, Nikolaus Lenaus Protagonisten Don Juan als 
antiken Helden mit epigonenhaftem Dasein zu beschreiben, der sich aus 
Unbehagen an der Gegenwart dafür entscheidet, die Maske des Zynikers 
und des Epikureers aufzulegen. Vielmehr ist Don Juan ein zur Antike 
zurückgekehrter Christ, ein von der Moral des Christentums Enttäuschter, 
ein Ketzer, ein Rebell, dessen Ichzentriertheit, dessen Daseinsbesessenheit 
ihn in die Nähe eines Faust rücken lassen. Don Juan hat, anders als der 
typische Held der Antike, kein polytheistisches Pantheon, dem er huldigt. 
Sein Monotheismus gilt einzig und allein der Gottheit Eros, die ihn von 
jeder moralischen Schuld aus christlicher Perspektive absolviert und alle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 216 

seine Aktionen legitimiert oder, besser gesagt, “heiligt”. Nikolaus Lenau hat 
versucht, etwas Beispielloses in der Rezeptionsgeschichte des Don-Juan-
Stoffes zu erreichen: Er hat versucht, Don Juan von jeder Schuld 
freizusprechen, seinen Taten, seinem Donjuanismus, eine höhere, 
transzendente Legitimation zu verschaffen, seine von der spanischen und 
der gesamteuropäischen Tradition überlieferte “Bosheit” und Skrupel-
losigkeit zu tilgen und aus ihm eine edle Identifikationsfigur zu machen, die 
bereit ist, ihr eigenes Leben aufs Spiel zu setzen, um den Schwachen zu 
beschützen, wie dies die Jagdszene mit dem balzenden Auerhahn zeigt (DJ 
673-760). Nikolaus Lenaus Held Don Juan ist kein Burlador, kein 
skrupelloser Betrüger, kein Bösewicht mehr, sondern ein Missionar des 
Eros, der im Namen seiner Gottheit “tauft” und bekehrt. Und wenn Don 
Juan tötet, um seine männlichen Rivalen zu beseitigen oder um das Leben 
eines von der Macht des Eros geblendeten, balzenden Vogels zu retten, dann 
ist der Mord aus Don Juans Perspektive insofern “legitim”, als er im Namen 
des Eros als des Herrn der Welt geschieht, dessen absolutes Recht auf Erden 
es zu verteidigen gilt. Indem er im Namen des Eros menschliches Leben 
tilgt und seinen Mordtaten durch den Verweis auf eine absolute Instanz eine 
scheinbar unanfechtbare Legitimation verschafft, verletzt jedoch Nikolaus 
Lenaus Held nicht nur die Tabus der christlichen Moral, sondern die 
Gesetze der Humanität überhaupt. Die Dialektik des Eros, so wie sie 
Nikolaus Lenau gestaltet, ist mit der Dialektik der Aufklärung nach 
Auffassung Theodor W. Adornos und Max Horkheimers parallelisierbar: 
Der im Grunde genommen so menschliche Kult des Eros vernichtet durch 
seine Verabsolutierung Don Juans Menschlichkeit und verwandelt ihn in ein 
Ungeheuer, so wie die menschliche Vernunft, wenn sie zum Maßstab aller 
Dinge verabsolutiert wird, den Menschen in eine Bestie verwandelt. Die 
erstrebte Erneuerung des tradierten Don-Juan-Bildes mündet in Nikolaus 
Lenaus Dichtung in eine Aporie, derer sich der Dichter bewußt war. Sein 
Versuch, Don Juans Menschlichkeit zum Schluß doch noch zu retten, indem 
er Mozart/Da Pontes umfangreiche Liste der verführten Weiber zur Liste 
der testamentarisch zu versorgenden unehelichen Kinder umfunktionierte, 
entbehrt nicht einer gewissen unfreiwilligen Komik.  

Nikolaus Lenau hat jedoch nicht nur eine Schreibstrategie verfolgt, 
um der Don-Juan-Sage “eine ganz neue Seite” abzugewinnen. Aus dem 
klassischen Burlador der europäischen Tradition hat Nikolaus Lenau einen 
Philosophen der Natur, zugleich auch einen Aufklärer und Pädagogen 
machen wollen. Der Lenausche Don Juan ist nur vordergründig eine 
hyperaktive Gestalt, ein Verführer, ein Kämpfer, schließlich ein Mörder. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 217 

Don Juans wahres Wesen ist kontemplativ par excellence. Don Juan scheint, 
einem universalen Gelehrten gleich, die Antwort auf das Rätsel des Seins 
gefunden zu haben. Das unterscheidet ihn von Faust, der sich auf ständiger 
Suche nach Wahrheit befindet. Im Prinzip des Eros meint Don Juan den 
Schlüssel zum Wesen des Seins zu besitzen. Daß dieses Prinzip die gesamte 
Natur regiert, lehrt Don Juan mit aufklärerischem Duktus seinen Freund 
Marcello, der während eines Rittes durch den Wald, wo “Ein rastlos 
Drängen, Schaffen, Schwellen, Trachten / in allen Adern” (DJ 125-126) zu 
spüren ist, eine Antwort auf das “stumme[...] Rätsel” (DJ 120) des Lebens 
sucht. Nicht etwa die jüdisch-christliche Gottheit der siebentägigen 
Schöpfung wird von Don Juan als “Herr der Welt” (DJ 129) bezeichnet, 
sondern das antike Erosprinzip und sein Pendant, Thanatos:  

 
Das Herz, in dem die Wesen alle gründen, 
Der Born, worein sie sterbend alle münden, 
Der Gott der Zeugung ists, der Herr der Welt,  
Die er, nie satt, in seinen Armen hält. (DJ 127-130) 

 
Dieses Bild einer paganen Hierogamie legitimiert die christlich 

sanktionierte Untreue, die Don Juan praktiziert, als Form der Identifikation 
mit dem Eros als der obersten, mächtigsten Gottheit. Der nicht 
institutionalisierte, dem Horizont des christlichen Ethos sich entziehende, 
freie Liebesakt wird als Zelebration eines göttlichen Kultes aufs höchste 
legitimiert. Die Identifikation Don Juans mit dem Eros als dem Herrn der 
Welt (“Wenn ich des Weibes Blume mir gebrochen / War ich sein Hauch 
und seines Herzens Pochen”, DJ 137-138), führt dazu, daß die Askese als 
Form der ideologischen Verblendung, als Ketzerei, als “finstrer Wahnsinn” 
(DJ 145) apostrophiert wird. In einer in der Rezeptionsgeschichte des Don-
Juan-Stoffes einmaligen Episode, der berühmten Klosterszene, die Nikolaus 
Lenau immer wieder im Kreise seiner Wiener Freunde vorlas, wird die 
Macht des Eros als der obersten Gottheit veranschaulicht. Die didaktisch-
aufklärerische Intention, die Don Juan in dieser Episode verfolgt, ist so 
unverkennbar wie ungewöhnlich. Don Juan möchte seinen Freund Marcello 
nicht nur theoretisch über das Wesen des Seins aufklären, sondern er will 
ihm zugleich eine praktische Lebenslektion erteilen. Auch in dieser Szene, 
vielleicht der dramatischsten des gesamten Gedichtes, ist der Romantiker 
der Schreibtradition des Barock verpflichtet. Wald und Kloster, beide 
Embleme der Antike bzw. des Christentums, stehen sich in dieser Episode 
antithetisch gegenüber. Im Wald regiert die Gottheit Eros, im Kloster 
hingegen der sich in Askese übende Abt als Vertreter Christi auf Erden. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 218 

Dionysische Lebensbejahung hier, das mönchisch-katholische Ethos des 
contemptus mundi dort; im Kloster ist “der Psalmen düstrer Klang” (DJ 
141) wahrnehmbar, im Walde hingegen hört man “den wilden Hirsch [...] 
röhren” (DJ 142). Hier “der Naturschrei” (DJ 144), dort der Mönche 
“verhaltne Glut” (ebd. 144). Und wieder prallen zwei Glaubenswelten, zwei 
Lebensauffassungen, zwei Gottheiten aufeinander: Antike und Christentum, 
der orgiastisch sich entfaltende Eros und die mönchische Askese als Form 
der imitatio Christi. Das Kräftemessen beider Glaubenswelten wird in Form 
eines Schwankes inszeniert, der zweifelsohne der Tradition der 
spätmittelalterlichen Schwankliteratur verpflichtet ist. Als “Regisseur” 
fungiert dabei Don Juan, der sich vordergründig “an den Pfaffen 
[gaudieren]” (DJ 157) möchte, in Wahrheit jedoch seinen Freund aufklären 
will. Angeführt von Don Juan betreten zwölf als Pagen verkleidete Dirnen 
das Kloster und verführen die Mönche zu einer sexuellen Orgie, welcher der 
erzürnte Abt machtlos zusehen muß. Aus dem Refektorium des Klosters als 
einem Raum der religiösen Ekstase wird unter den Augen des entsetzten 
Abtes ein mittelalterlicher hortus deliciarum, in dem die zügellose Hingabe 
an das Irdische zelebriert wird. Die “heiligen Gemälde[...] (DJ 184) werden 
im Refektorium vom Bild des Weibes verdrängt, “Das da lebt in Fleisch und 
Blut” (DJ 188), während das mönchische Keuschheitsgelübde in Feuer 
aufgeht (vgl. DJ 195-196). Daß diese Verführungsszene, deren 
Protagonisten Mönche und Transvestiten sind, homosexuell gefärbt ist, 
ändert nichts an der Moral des Schwankes, der den Triumph der Natur über 
Moral und Religion, den Triumph des Eros als des Herrn der Welt, den 
Triumph der Antike über das Christentum emblematisch gestaltet: “Das 
Glöcklein schweigt; doch mächtig tönt das Röhren / Des Hirsches, nun fast 
schauerlich zu hören” (DJ 265-266). Das, was dem Betrachter aus 
christlicher Perspektive als “’Ein böser Streich [...]’” ( DJ 259) erscheinen 
mag, ist aus Don Juans Perspektive nichts als die blutige Bestätigung seiner 
Weltanschauung, die in der Wahrheit der Natur ihre höchste Legitimation 
gefunden hat. Durch das barocke Gewebe ihrer antithetischen Rhetorik 
schimmert in dieser Verführungsszene aufklärerisches Gedankengut, jedoch 
ist auch der emanzipatorische, antiklerikale Duktus ihres Vormärzdichters 
deutlich erkennbar. 

Als Verstoß gegen das Erosprinzip wird in Nikolaus Lenaus Don-
Juan-Dichtung nicht nur das katholische “Zälibat [sic!], das Ungeheuer” 
(DJ 193), apostrophiert, sondern auch die Ehe, insofern sie als christliche 
Institution die uneingeschränkte Entfaltung des erotischen Pathos, das 
Stillen des tantalischen Durstes nach der Ewigkeit des Schönen, das sich im 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 219 

Bild verschiedener reizender Frauen augenblickshaft konkretisiert, 
moralisch verbietet. Die eheliche Treue, eines der fundamentalen Gebote 
des christlichen Dekalogs, wird in der Verführungsszene der Herzogin 
Isabella (DJ 609-672) als ein Wahnbild geschildert, während die ehelichen 
Sinnenfreuden als eine paradoxe Form des Ehebruchs sanktioniert werden: 
Als Herr der Natur ist Eros zu mächtig, als daß er sich “institutionalisieren” 
und von der christlichen Moral bändigen ließe - lautet Don Juans Lehre, die 
für Isabella bestimmt ist. Die Liebe, so Don Juans aufklärender Diskurs, 
findet eine Legitimation in sich selbst und braucht keine kirchliche Instanz, 
die sie segnet. Die auf den ersten Blick keusche, treue Frau, die in der Ehe 
dem christlichen Moralkodex entsprechend handelt,  

 
[...] liebt ein Bild der Traumeswelt, 
Und wen sie auch im Arme hält, 
Ein andrer ists, als den sie meint. 
Dies ist der Sinnenlüge Fluch: 
Verwechseln, täuschen und berücken, 
Und selbst gesetzliches Entzücken 
Der Eh ist doch ein Ehebruch. (DJ 666-672) 

 
Don Juan verführt die Herzogin Isabella, weniger um seine Sinnenlust 

zu befriedigen, vielmehr um sein Opfer zu belehren und aufzuklären. Daß 
jeder Aufklärungsprozeß schmerzvoll ist, zeigt Isabellas Leiden, die sich 
nach der Verführung vor Verzweiflung den Tod wünscht. Die donjuaneske 
consolatio philosophiae mag sich zynisch anhören, dennoch verfehlt sie ihre 
psychologische Wirkung nicht: 

 
Sei ruhig, Weib, und ohne Reue, 
Auf Erden gibt es keine Treue. 
Was dir geschah, was dich betrübt, 
Das wird an jedem Weib verübt, 
Die einem Mann sich ganz vereint;  (DJ 661-665) 

 
Zahlreiche Korrespondenzen bestehen zwischen der Verführungs-

szene der Herzogin Isabella und der Verführungsszene der zwölf Mönche. 
In beiden Szenen agiert der Verführer, indem er eine fremde Identität 
annimmt. Die Verführung dient in beiden Szenen einem didaktisch-
aufklärerischen Zweck, wobei das Lustprinzip als ein lediglich 
vordergründiges Movens zu fungieren vermag. Beide Verführungen 
erscheinen im Licht der christlichen Moral als böse Schwänke, entpuppen 
sich jedoch zum Schluß als philosophisch grundierte Demonstrationen eines 
Missionars des Eros mit antikatholischen und antiklerikalen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 220 

Überzeugungen. In beiden Szenen stehen sich die Glaubenswelt der Antike 
und die christliche Glaubenswelt antithetisch gegenüber. Isabellas 
jungfräulicher, christlich gefärbter Keuschheit begegnet Don Juan mit einem 
“Flammenguß/Dem Herzen des Vulkans entquollen” (DJ 618-619), und der 
antike Gott Vulkan triumphiert in dieser Szene über Christus, so wie der 
antike Gott Eros in der Klosterszene über Christus triumphiert hatte. Um die 
in der christlichen Moral wurzelnde Keuschheit seines Opfers Isabella zu 
brechen, bedient sich Don Juan der Verführungsstrategie Jupiters, als dieser 
Alkmene, die keusche Ehefrau Amphitryons, schwängerte: Don Juan zeigt 
sich der Christin Isabella in der Tarnung ihres Gatten, genau so wie sich 
Jupiter im antiken Heraklesmythos Alkmene in der Gestalt ihres Gatten 
Amphitryon gezeigt hatte. 

Sören Kierkegaards Reflexionen über Mozarts Oper Don Giovanni, 
die in Entweder - Oder. Teil I zu lesen sind, haben die Musik zum 
alleinigen Medium erklärt, in dem sich die Sinnlichkeit Don Juans voll zu 
entfalten vermag. Die Grenzen Don Juans sind, zugespitzt formuliert, die 
Grenzen des Verbalen. Für den dänischen Philosophen ist Don Juan eher ein 
Betrüger als ein Verführer, denn: “Ein Verführer muß [...] im Besitz einer 
Macht sein, die Don Juan nicht hat, so gut er im übrigen ausgerüstet sein 
mag - der Macht des Wortes.”7 Sören Kierkegaards Auffassung von Don 
Juan als dem Träger jener sinnlich-erotischen Genialität, die sich als 
abstrakteste Idee ausschließlich durch die Musik darstellen läßt, da nur in 
diesem Medium die reflexions- und erinnerungslose Leidenschaft Don 
Juans ihre Entsprechung findet, kristallisierte sich 1843, d.h. in demselben 
Zeitraum, in dem sich auch Nikolaus Lenau mit dem Don-Juan-Stoff 
befaßte. Anders als der dänische Philosoph konzipierte Nikolaus Lenau die 
Gestalt Don Juans als eine Inkarnation der verbalen Potenz und somit als 
Sinnbild des Poeten. Der Lenausche Don Juan ist im Besitz “der Macht des 
Wortes”, dessen er sich mit dichterischer Brillanz als einer Verführungs-
waffe bedient. Es liegt daher nahe, in ihm bis zu einem gewissen Punkt ein 
alter ego des Dichters selber zu erblicken, der sich der Verführungskraft 
seiner Poesie bewußt war. Das Spektrum der donjuanesken Rhetorik ist so 
breit, daß der Held die Maske des Minnesängers mit derselben dichterischen 
Eleganz zu tragen weiß wie diejenige des barocken Poeten. Die Gräfin 

                                            
7 Kierkegaard, Sören: Entweder - Oder. Teil I. Unter Mitwirkung von Niels Thulstrup und 

der Kopenhagener Kierkegaard-Gesellschaft hrsg. v. Hermann Diem u. Walter Rest. Aus 
dem Dänischen v. Heinrich Fauteck, München: Deutscher Taschenbuch Verlag 1988, S. 
120.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 221 

Maria verführt Don Juan mit dem rhetorischen Arsenal des Minnesängers, 
ihr Gespräch knüpft durch geistreiche Wortspiele, eine kaleidoskopisch sich 
entfaltende Bildersprache, durch eine hyperbolisch sich artikulierende, 
raffinierte Galanterie an die mittelalterliche Tradition der Ritterpoesie: “Die 
Rosen müßten schaudern und erbleichen / Und welk von jedem Strauch die 
Blätter weichen, / Sobald Ihr, schönste Dame, naht heran;” (DJ 271-273). 
Und wenn er die Verführte verläßt, dann mit dem rhetorischen Gestus des 
barocken Dichters, der die vanitas mundi als Movens seines Verhaltens 
invoziert: “Leb wohl und denke meiner ohne Groll, / Weil doch auf Erden 
nichts bestehen soll.” (DJ 585-586) Die Szene, in der Maria der Macht des 
poetischen Wortes erliegt, ist um das Bild der Rose, eines klassischen 
Symbols des Eros, zentriert. Die Rose ist Don Juans “Anwalt” (DJ 294), des 
nach der Liebe der hohen Dame schmachtenden Ritters:  

 
Ei! Rose, sprich: beherrschest du dein Drängen, 
Den Duft des Herzens in die Luft zu sprengen?- 
O Dame, neigt zur Ros Euch, atmet ein  
In Eure Brust der Blume süßes ‘Nein’! (DJ 295-298)  

 
So wie Marias Liebe zu Don Juan in Haß umschlägt, wenn der 

Verführer sie verläßt, verwandelt sich auch das Bild der Rose von einem 
Symbol der Liebe in ein Sinnbild des Todes. Don Juans poetische Diskurse 
können Leben spenden, wie dies die Zahl seiner unehelichen Kinder 
bezeugt, sie können aber auch töten: “Das Röslein wuchs an einem stillen 
Orte; / Dort ruht ein Herz, weils glaubte deinem Worte.” (DJ 409-410) Eros 
und Thanatos gehen in der Person Don Juans eine unlösbare Verbindung 
ein: “Daß um dich Schönen weht ein Todesgrauen, / Macht dich vielleicht 
gefährlicher der Frauen.” (DJ 385-386) Die erotische Faszination, die Don 
Juan durch seine verbale Potenz auf Frauen ausübt, enthält ein romantisch 
konnotiertes, thanatisches Ingrediens. Als Modus der Kommunikation ist 
der Eros in Nikolaus Lenaus Gedicht insofern dem Thanatos verwandt, als 
beide die Transzendierung der Grenzen des Ichs, die Dissolution des 
Individualitätsprinzips zugunsten des orgiastisch erlebten Kosmischen 
implizieren. Auf die erotische Aufforderung Don Juans: “Dem Meer der 
Liebe ohne Schwur und Brief / Vertrau dich kühn, frag nicht, wie groß? Wie 
tief?” (DJ 391-392), wird im Bewußtsein der Konsubstantialität des Eros 
und des Thanatos geantwortet: 

 
Von welchen Zaubermächten ausgerüstet 
Bist du, o wunderbar gewaltger Mann, 
Daß ich dem Abgrund nicht entrinnen kann, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 222 

Den du mir zeigst, daß michs hinab gelüstet? (DJ 397-400) 
 
In Bildern von barocker Grellheit wird - mit barocker Insistenz! - die 

für die Romantik so charakteristische, mystische Todessehnsucht als 
Streben nach sozialer Freiheit geschildert, deren individueller Ausdruck die 
erotische Erfüllung ist. Die Asozialität des Erosprinzips, das sich selbst 
legitimiert und jeder Form von Institutionalisierung widerstrebt, findet eine 
Korrespondenz in Don Juans Animalität, wenn er, einer Bestie gleich, im 
Liebesakt einen metaphorisch zu verstehenden Tötungsakt vollzieht: Don 
Juans zerstörende Energie gilt “dem schnöden Gleise” (DJ 487) der Ehe als 
einer bürgerlichen Konvention, dem “blöden Glück” (DJ 485), das ihr 
entspringt, ihren “matte[n] Herzensfreude[n”]” (DJ, ebd. 485): 

 
Ich habe manches Weib mit starken Krallen 
Aufs Lager des Verlangens hingerissen 
Und fühlte nie was von Gewissensbissen, 
Wenn sie aus meinem Bett ins Grab gefallen; 
Denn reich vergalt ich ihr in einer Stunde, 
Was ich zerschlug, wie Hagel das Getreide, 
An blödem Glück, an matter Herzensfreude; 
Sie ging nicht stumpf und unerquickt zu Grunde. 
Ich hatte sie entrückt dem schnöden Gleise, 
Worin sonst Fraun verkommen sacht und leise; (DJ 479-488) 

 
Sehr deutlich kommt die Verbindung zwischen Eros und Thanatos 

während des Spaziergangs zum Ausdruck, den Don Juan in Begleitung 
seines Dieners Catalinon bei Mondlicht im Kirchhof macht. Die 
Konventionalität dieser romantischen Szenerie soll uns nicht weiter 
beschäftigen. Der zynische, pietätlose Ironiker Don Juan stellt beim Lesen 
der Inschriften auf den Grabplatten die Diskrepanz zwischen Sprache und 
Wirklichkeit fest (“Ei! Wie geschwätzig ist das Epitaph!”, DJ 797). Dieser 
Diskrepanz entspricht die Kluft zwischen christlichen Gottes- und 
Jenseitsvorstellungen und seinem eigenen, atheistisch gefärbten 
Skeptizismus: 

 
Zum Schlusse prophezeit die letzte Zeile, 
Daß Gottes Zorn den Mörder noch ereile. 
Nun, wenn die Strafe so gewiß mich trifft, 
Als ihn die Auferstehung - lügt die Schrift. (DJ 801-804) 

 
Nicht das Jenseits christlicher Erlösungsversprechungen sucht Don 

Juan auf dem Friedhof, sondern das transzendenzlose Diesseits der 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 223 

erotischen Erfüllung: Der Held braucht von Zeit zu Zeit “einen Trunk vom 
Todesschauder” (DJ 790) als makabres Aphrodisiakum, “daß zur Lust ich 
neue Lust gewinne” (DJ 789). Der zum donjuanesken Aphrodisiakum 
umfunktionierte Tod verliert das Pathos, das in der Tradition des Stoffes 
dem Steinernen Gast den Nimbus eines göttlichen Racheinstrumentes 
verliehen hatte: 

 
Du Steingebild! mir imponierst du nicht! 
Du Toter, warst einst Gouverneuer und Wicht, 
Jetzt bist du nichts, und bist, was du gewesen. 
Die Drohung deiner Grabschrift wird verlacht, 
Kein Hahn kräht, daß ich sonder Federlesen, 
Dein lautes Nichts zum stillen Nichts gemacht. (DJ 815-820) 

 
An diesem Punkt vollzieht sich ein radikaler Bruch mit der Tradition 

des Don-Juan-Stoffes. Das “Steingebild”, der Steinerne Gast, wird zum 
blinden Motiv und ist lediglich als ein etymologisches Relikt im Namen 
Don Pedros präsent. Ein agierender Steinerner Gast wäre in der Ökonomie 
des Lenauschen Gedichtes insofern tautologisch, als Don Juan selber als 
Hypostase des Eros zugleich auch das thanatische Prinzip verkörpert. Damit 
das thanatische Prinzip aktiviert wird, bedarf es des Verlustes des erotischen 
Pathos. Und in der Tat: das Aphrodisiakum “Kirchhofpromenade” (DJ 777) 
wirkt ab einem gewissen Zeitpunkt nicht mehr: “Verraten hat mich meine 
eigene Kraft,/ Das Feuer meines Blutes ist verlodert” (DJ 862-863). Die 
Vertreibung Don Juans aus dem erotischen Paradies bedeutet zugleich 
seinen Bruch mit der Natur als dem Manifestationsraum des absoluten 
Erosprinzips. Aus dem romantischen Helden Don Juan wird ein Held der 
Moderne, der eine tiefe Identitätskrise durchmacht: 

  
Stoß an! der wiedergrüne Wald soll leben! 
Die Vögel, die verliebt im Laube schweben! 
Der Bach, aus dem das Wild Erquickung trinkt! 
Das Moos, worauf Umarmung heimlich sinkt! 
Sie sollen leben, lieben und genießen! 
Mir aber wird kein frisches Grün mehr sprießen. (DJ 915-920) 

 
Der Triebverlust wird als Identitätsverlust geschildert: “Der frohe Juan 

ist aus der Welt entwichen,/Der traurige Juan hat ihn beerbt” (DJ 845-846). 
Don Juans Identitätskrise manifestiert sich zum einen als utopische 
Sehnsucht des reflektierenden und von der Wissenschaft enttäuschten 
Menschen nach einer Rückkehr zur Natur und zur Animalität als 
Daseinsmodus im Zeichen des Eros: “O hungern möcht ich wie der Wolf im 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 224 

Schnee,/Und dann den frischen Bach, das junge Reh!” (DJ 853-854); zum 
anderen manifestiert sich Don Juans Identitätsverlust als Sehnsucht nach 
dem Tode: “O käm ein Todfeind jetzt hereingebrochen!” (DJ 886) Anders 
als sein Freund Marcello lehnt Don Juan den Selbstmordgedanken ab. Um 
sterben zu können, braucht der Lenausche Held einen Todfeind, da für ihn 
der Tod wie die Liebe Formen des Dialogs mit einem “Gegenüber” (DJ 
892) darstellen. Welche Gestalt dieses “Gegenüber” dabei annimmt, ist ihm 
gleichgültig: 

 
Der Todesstoß muß mich von außen treffen, 
Krankheit, Gewalt - nur sei’s ein Gegenüber; 
Ich gebe selbst mir keinen Nasenstüber, 
Geschweige, daß ich wollt mein Schicksal äffen. (DJ 891-894) 

 
Während er im Eros das Schönheitsprinzip suchte, sucht Don Juan in 

der thanatischen Erfahrung das Aktionssprinzip. An diesem Punkt wird die 
Konsubstantialität zwischen Eros und Thanatos, die für die Lenausche Don-
Juan-Dichtung definitorisch ist, vielleicht am deutlichsten sichtbar. Eros 
und Thanatos sind Modalitäten der Identifikation mit dem Absoluten, 
Strategien zur Transzendierung des Ichs zugunsten seiner paradoxen 
Erfahrung: “Wie echte Wollust nur selbander lodert,/So werden zwei zum 
rechten Tod erfodert [sic!].” (DJ 895-896) Im Duell mit seinem Todfeind 
Don Pedro ist Don Juan, ansonsten ein überragender wie gefürchteter 
Fechter, von einer erstaunlichen Passivität. Er könnte leicht Don Pedro 
töten, tut es aber nicht, sondern läßt sich von diesem den Todesstoß geben. 
Von der Perspektive der innigen Beziehung zwischen Eros und Thanatos 
aus betrachtet, gestaltet sich das Duell als verkappter Liebesakt mit 
Rollentausch und sado-masochistischen Akzenten: 

 
Don Juan [...] 
Ich hab Euch angezapft an manchen Stellen, 
Doch bohr ich spielend Euch nur seichte Quellen. (DJ 1083-1084) 
[...] 
Don Pedro [...] 
Stoß zu, daß ich dich nicht mehr schauen kann! (DJ 1092) 

 
Die Skala donjuanesker erotischer Abenteuer würde aus dieser 

Perspektive in der Erfahrung des Männlichen als ultimativer 
Selbsterfahrung, als verschleierter Form von Narzißmus, kulminieren. 
Inwiefern diese interpretatorische Hypothese der dichterischen Intention 
Nikolaus Lenaus auch gerecht wird, muß als Frage offen bleiben. Doch sind 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag



 225 

es nicht zuletzt solche Ambiguitäten, die den Wert eines literarischen 
Werkes ausmachen. 

Sören Kierkegaard hat Don Juan als den Erstling eines Reiches, des 
Venus-Bergs, bezeichnet, wo “allein die elementarische Stimme der 
Leidenschaft, das Spiel der Lüste, der wilde Lärm des Rausches [ertönt]”8. 
Der Lenausche Don Juan ist in der Tat ein Bewohner des Venus-Bergs und 
als solcher mit einer anderen berühmten Gestalt verwandt, die im gleichen 
Zeitraum entstanden ist wie er selber: mit Richard Wagners Opernhelden 
Tannhäuser9. Beide Gestalten sind durch ihren starken Individualismus, 
durch ihre bedingungslose Bejahung der Sinnenfreude und die Ablehnung 
der Askese, durch ihre unkonventionelle künstlerische Existenz im Zeichen 
des Ästhetischen, durch ihren Konflikt mit den Moralvorstellungen einer 
christlich geprägten Gesellschaft miteinander verbunden. Beide verbindet 
schließlich der erotische Überdruß und die ihm entsprungene Sehnsucht 
nach Reinheit und Ursprünglichkeit. Don Juans pathetischer Wunsch nach 
Läuterung könnte auch Tannhäuser über die Lippen kommen:  

 
Ich möchte, waschend mich von alten Tagen, 
Den Ozean durch meine Seele jagen, 
Ich würfe gern die Seele in den Schlund 
Versuvs, zu läutern sie im Feuergrund. (DJ 523-526)10 

 
Was die beiden Helden wesentlich voneinander unterscheidet, ist die 

Personalisierung und die Verlagerung des richtenden Prinzips von außen 
nach innen. Während Tannhäuser von Gott gerichtet wird, d.h. von einer 
außenstehenden Instanz, die sich ihm gnädig zeigt, richtet sich Don Juan 
selber, indem er seinen Degen wegwirft und sich vom Duellpartner töten 
läßt. Das Erlebnis der göttlichen Gnade, die Erlösung, die Rettung, bleiben 
Don Juan, anders als Tannhäuser, versagt. Das macht aus ihm einen Helden 
der Moderne, während Tannhäusers Schicksal etwas Museales anhaftet. 
 

                                            
8 Kierkegaard, Sören (Anm. 7), S. 109. 
9 Die Textfassung der Oper Tannhäuser und der Sängerkrieg auf Wartburg von Richard 

Wagner entstand zwischen Sommer 1842 und April 1843, die Komposition war im April 
1845 vollendet.  

10 Das Schicksal des Empedokles wird hiermit evoziert. Allerdings tritt an die Stelle des 
Vulkans Ätna der Vesuv.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:14 UTC)
BDD-A13186 © 2003 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

