
 67 

NIKOLAUS LENAUS ALBIGENSER, ODER: 
WOZU DICHTEN IN DÜRFTIGER ZEIT? 

WYNFRID KRIEGLEDER 
Wien 

 
 
Die Arbeit an den Albigensern1 entlockte Nikolaus Lenau mehr als 

einen Stoßseufzer. In einem Brief an Hans Lassen Martensen vom 24. April 
1838 spricht er erstmals von seinem „größeren epischen Gedicht” über die 
„Kreuzzüge gegen die Ketzer unter Innozenz III.”, ein „Trauerspiel der 
Kirche”, das „einer poetischen Bearbeitung würdig” sei.2 In einem Brief an 
Max und Sophie von Löwenthal vom 14. September 1838 klingen bereits 
leise Zweifel an, ob er das Gedicht „durchbringe”, denn der „Stoff [sei] 
gewaltig.”3 In der Folge häufen sich die Klagen. „Meine Albigenser werden 
kein Ganzes”, denn er wisse nicht, „wie es organisiert werden könnte”; da 
das Ergebnis des darzustellenden Kampfes „nicht Lebenswandlung, sondern 
eigentlicher Tod” gewesen sei, könne „der Besang desselben” nicht 
„rhythmisch und nur trümmerhaft ausfallen”, heißt es am 6. April 1840 in 
einem Brief an Eduard Duller.4 Von der „Widerhaarigkeit” des Stoffs ist am 
18. Mai 1841 in einem Brief an Sophie von Löwenthal die Rede5, und einige 
Tage später erreicht Lenaus Skepsis in einem weiteren Brief an die Freundin 
ihren Höhepunkt: Die Albigenser seien „ein wahrer Hemmschuh”, der Stoff 

                                            
1 Zur Entstehungsgeschichte vgl. die Anmerkungen in Nikolaus Lenau: Sämtliche Werke 

und Briefe in 6 Bänden. Hrsg. v. Eduard Castle. Bd. 6 Leipzig: Insel 1923, S. 565-570. 
Der Text der Albigenser wird in der Folge nach Castles Ausgabe, Bd. 2, 1911, unter 
Angabe der Versnummer und der Seitenzahl zitiert. 

2 Nikolaus Lenau: Werke und Briefe, Bd. 6. Briefe 1838-1847. Teil 1: Text. Hrsg. von 
Norbert Oellers u. Hartmut Steinecke in Zusammenarbeit mit Norbert Otto Eke und Karl 
Jürgen Skrodzki. Wien: ÖBV/Klett-Cotta 1990, S. 12. 

3 Ebd., S. 57. 
4 Ebd., S. 122. 
5 Ebd., S. 205. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 68 

sei „durchaus fragmentarischer Natur” und lasse sich nur „in einzelnen 
Schilderungen poetisch behandeln”, bemerkt er und fügt selbstkritisch 
hinzu: 

 

Mehre [sic!] von meinen Gesängen find’ ich gut, und zwar so gut, daß die 
schwächeren schon mitlaufen können. Überhaupt will ich an meinem Motto 
festhalten: Sie sollen’s fressen. Es wird doch zur Zeit in Deutschland nichts Bessers 
gemacht.6 
 
Der Zweifel blieb bestehen. Im November 1841 berichtet er Sophie 

von Löwenthal, die Albigenser hätten „abermals einen Zuwachs erhalten. 
Eine leidige Eigenschaft solcher unorganischen Dichtungen, daß sie nie 
völlig ausgewachsen und fertig sind.”7 Und ob das zukünftige Publikum mit 
dem unorganischen Werk zu Rande kommen werde, dessen ist sich Lenau 
nicht ganz sicher. Einen Epilog habe er „für weniger gewandte Leser zum 
Verständnis” geschrieben, vertraut er am 25. Oktober 1841 Emilie und 
Georg von Reinbeck an,8 am 19. April 1842 zählt er dann gegenüber Georg 
von Reinbeck seine „abrundenden Zusätze zu den Albigensern” detailliert 
auf.9 Auch als das „epische Gedicht”10 im Juni 1842 bereits gedruckt wurde, 
war Lenau nach wie vor nicht zufrieden und unterzog das Werk erneut einer 
größeren Überarbeitung: 

 
[...] erst als ich die gedruckte Correctur vor Augen hatte, stieß ich auf die größten 
Übelstände und ich mußte mit dem Angebot meiner ganzen Kraft oft bis 1 oder 2 
Uhr in der Nacht arbeiten, um sehr disparate Dinge in einen Zusammenhang, 
dergleichen ein Buch doch immer haben muß, gleichsam einzusammeln. Davon wird 
aber die Welt hoffentlich nichts merken. Denn, unter uns gesagt, mir steht ein 
ziemliches Maß von Kunst zu Gebote; meine Abänderungen sind gut geheilte 
Beinbrüche11, 

 
schrieb er am 13. Juli 1842 an Sophie von Löwenthal. Als erster Kritiker 
seines eigenen Epos, das nach der Veröffentlichung den Untertitel „Freie 
Dichtungen” trug, deutete er dann freilich am 18. August 1842 in einem 
                                            
6 Brief vom 29. Mai 1841. Ebd., S. 210. Es wäre natürlich reizvoll, zu wissen, welche 

seiner Gesänge Lenau selbst für gelungen, und welche er für bloße Mitläufer hielt. 
7 Ebd., S.. 238. 
8 Ebd., S. 236. 
9 Ebd., S. 244. 
10 So nennt Lenau die Albigenser noch in einem Brief an Hermann Marggraff am 1. 

November 1839, ebd., S. 88. 
11 Ebd., S. 257f. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 69 

Brief an Karl Eduard Bauernschmid die mangelnde Geschlossenheit der 
Albigenser als notwendiges Korrelat des widerspenstigen Stoffes. Der freie 
und tiefe Gedankengang gehe „auf Kosten des organischen Zusammenhangs 
einher, doch der Gegenstand meines Gesanges war selbst nur ein großer 
Desorganisationsprozeß, nämlich der des provenzalischen Lebens, wie es 
blutig auseinander brach. Da gibt es keinen Rhythmus als den des Todes, 
und keine Gruppierung als Leichenhaufen.”12 Die unterschiedlichen 
Interpretationen, denen die Albigenser im Lauf ihrer Rezeptionsgeschichte 
unterzogen wurden, gehen wohl auch auf die von Lenau selbst monierte 
Brüchigkeit des Werks zurück.13 Im Folgenden soll keine neue Lektüre 
vorgeschlagen werden. Ich gehe vielmehr davon aus, dass es sich bei den 
Albigensern, trotz aller Eigenheiten, um ein Epos handelt, das von einem 
historischen Geschehen erzählt. Daher werde ich den Text mit Hilfe der von 
der Erzähltheorie bereit gestellten Werkzeuge schulmäßig analysieren und 
mich dabei, ganz eklektisch, auf verschiedene Erzählforscher, etwa Gerard 
Genette und Jürgen Petersen, berufen.14 Der Befund soll in Hinblick auf die 
zeitgenössischen Gattungskonventionen der Erzählliteratur, insbesondere 
des Epos und des historischen Romans, erläutert werden. 

Beginnen wir, einem Usus der Erzählforschung folgend, die gerne 
zwischen story/histoire einerseits und discourse/discours auf der anderen 
Seite trennt15, mit der Geschichte, die in den Albigensern erzählt wird. Das 
aus ingesamt 32 Einheiten bzw. 3476 Versen bestehende Werk schildert den 
kirchlichen Kreuzzug gegen die südfranzösischen Albigenser am Beginn 
des 13. Jahrhunderts. Das früheste historische Ereignis, das im 3. Gesang, 
Pierre von Castelnau, besungen wird, ist die Ermordung dieses päpstlichen 
Legaten durch einen Gefolgsmann des Grafen Raimund von Toulouse am 
15. Jänner 1208. Im 5. Gesang, Der Traum kommt es dann zum Entschluss 
des Papstes Innozenz III., den „Ketzern” den Krieg zu erklären. Mehrere 
historisch überlieferte Begebenheiten folgen, so etwa die Eroberung des 
Schlosses Brom Ende 1209 im 10. Gesang, das entsetzliche Massaker nach 

                                            
12 Ebd., S. 262. 
13 Allerdings sind divergente Interpretationen auch bei den anderen Versepen Lenaus zu 

finden, vgl Hans-Georg Werner: „Zur Modernität von Lenaus Epen“. In: Lenau-Forum 
1985, S. 90-96. 

14 Gerard, Genette: Die Erzählung. Aus dem Französischen von Andreas Knop, mit einem 
Vorwort hrsg. von Jürgen Vogt. München: Fink 1994; Jürgen H. Petersen: 
Erzählsysteme. Eine Poetik epischer Texte Stuttgart/Weimar: Metzler 1993. 

15 Vgl den programmatischen Titel von Seymour Chatman: Story and Discourse. 
Narrative Structure in Fiction and Film. Ithaca/London 1978. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 70 

der Eroberung von Beziers am 22. Juli 1209 im 19. Gesang (Beziers) und 
der Tod des Anführers der Kreuzritter, Simon von Montfort, vor Toulouse 
am 25. Juni 1218 im 28. Gesang. (Simon von Montfort). Im vorletzten, 31. 
Gesang (Das Gesicht) endet das Geschehen mit einer Szene, in der Papst 
Innozenz vergeblich eine göttliche Rechtfertigung für das von ihm 
verantwortete Gemetzel erfleht. Dass sich Lenau über die historische 
Abfolge, falls nötig, hinwegsetzte, wird an diesem Gesang deutlich, denn 
der Papst starb bereits am 16. Juli 1216, also zwei Jahre vor Simon von 
Montfort; aus kompositorischen Gründen überlebt er aber in den 
Albigensern den militärischen Anführer des Kriegs. 

Zwischen die Abschnitte, in denen historische Personen historisch 
verbürgte Taten begehen, sind immer wieder Gesänge geschaltet, in denen 
die Auswirkungen des Geschehens auf fiktionale Personen geschildert 
werden; hauptsächlich geht es um die Leiden der von dem grausamen Krieg 
betroffenen Bevölkerung. Das Erzählmodell, dessen sich Lenau in den 
Albigensern bedient, erinnert von fern an das Modell des historischen 
Romans Walter Scottscher Prägung, das seit den 1820er Jahren in der 
deutschsprachigen Literatur eine große Rolle spielte.16 Sowohl in seinen die 
jüngere Geschichte thematisierenden Waverley-Romanen als auch in den 
„romantischeren” Mittelalterromanen wie dem viel gelesenen Ivanhoe 
verknüpfte Scott historisch verbürgte Konflikte mit den Schicksalen 
fiktionaler Personen. Freilich fällt ein großer Unterschied auf: Wo Scott 
letztlich auf das Individualroman-Schema zurückgreift und die 
Geschehnisse aus der Perspektive einer zentralen fiktionalen Figur Revue 
passieren lässt, beschränkt sich Lenau auf Kurzauftritte seiner fiktionalen 
Personen in einzelnen Gesängen: Sie tauchen für einige Verse aus der 
Anonymität der Masse auf und versinken dann wieder in dieser Anonymität; 
in den folgenden Gesängen werden sie nicht mehr erwähnt. Und auch bei 
den historischen Figuren gibt es wenig Kontinuität im Verlauf der 
Erzählung. Einzig Papst Innozenz III. wird eine kontinuierliche Präsenz 
zugebilligt: Er steht im Mittelpunkt des 5. (Der Traum) und des 31. Gesangs 

                                            
16 Hartmut Steinecke: Romanpoetik von Goethe bis Thomas Mann. Entwicklungen und 

Probleme der „demokratischen Kunstform” in Deutschland. München: Wilhelm Fink 
1987 (=UTB 1435) Zu den Scottschen Modellen vgl. Frauke Reitemeyer: Deutsch-
englische Literaturbeziehungen. Der historische Roman Sir Walter Scotts und seine 
deutschen Vorläufer. Paderborn etc: Ferdinand Schöningh 2001 und Andreas Bestek: 
Geschichte als Roman. Narrative Techniken der Epochendarstellung im englischen 
historischen Roman des 19. Jahrhunderts: Walter Scott, Edward Bulwer-Lytton und 
George Eliot. Trier: WVT 1992, S. 15-60. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 71 

(Das Gesicht); im 8. Gesang (Das Vorgemach), der in seinem Vorgemach 
spielt, ist er indirekt anwesend, und im 10. Gesang (Der Rosenkranz) gilt 
ihm eine lange Fluchrede des Greises Balduin, den Simon von Montforts 
Schergen geblendet haben. Simon von Montfort selbst tritt zwar in fünf 
Gesängen auf17, steht aber nur im 28. Gesang (Simon Montfort), in dem es 
um seinen Tod geht, wirklich im Zentrum. Eigentümlich ist die 
kontinuierliche Präsenz des Ritters Hugo von Alfar18 in vier Gesängen, da 
sie weder durch den Handlungsgang motiviert ist noch der psychologischen 
Ausgestaltung dieser Figur dient. Hugo von Alfar fungiert vor allem als 
Sprachrohr einer höchst desillusionierten, ja blasphemischen Weltsicht; er 
äußert Sätze, die auch anderen Figuren in den Mund gelegt werden könnten 
und zum Teil tatsächlich gelegt werden. Im 10. Gesang, Der Rosenkranz, 
wird ihm als gefangen genommenen Verteidiger des Schlosses Brom ein 
Auge ausgestochen und er zum Führer der anderen Gefangenen bestimmt, 
die geblendet werden; während die Gruppe durch die Felder irrt, flucht er 
„ihm, der auf dem Kreuz geendet”. (V. 1716, S. 337). Der anschließende 11. 
Gesang, Ein Schlachtfeld setzt mit nihilistischen Reflexionen der 
Erzählinstanz angesichts eines, mit  Leichen übersäten Felds ein, ehe eine 
kurze narrative Passage schildert wird wie „durch das Walgefild Alfar dort 
schreitet, / Und kummervoll sein Blick darüber gleitet”. (1783f., S. 340) 
Darauf beginnt erneut eine nihilistische Reflexionspassage, das „Unkenlied 
des Zweifels” (1790), das als erlebte Rede Alfar zugeordnet werden könnte, 
sich aber von der vorausgegangenen Rede des Erzählers wenn überhaupt, 
dann nur durch einen noch höheren Grad an Desillusionierung 
unterscheidet. Hugo von Alfar erscheint ein weiteres Mal im 20. Gesang 
(Roger, Vicomte de Beziers), in den Erinnerungen des im Kerker 
gefangenen Helden Roger von Beziers. Roger denkt hier an sein 
„Jugendglück” (2594, S. 368) und evoziert gemeinsame Kriegstaten mit 
seinem Freund, „Held Alfar” (2633, S. 369) in einer Passage, die eine 
angesichts des gegenwärtigen Kriegs verschwundene Lust an früheren 
Kämpfen beschwört, zumindest für den heutigen Leser aber einigermaßen 
unpassend wirkt: „Und jeder freut sich, trifft er im Gefecht / Den Gegner 
                                            
17 Und zwar im 9. (Die Führer), 10. (Der Rosenkranz), 13. (Jacques), 18. (Carcassonne) 

und 28. (Simon Montfort) 
18 Bei ihm handelt es sich nur bedingt um eine historische Figur, denn die Quellen 

erwähnen zwar einen Hugo von Alfar als Gefolgsmann Raimunds von Toulouse, aber 
„was Lenau von ihm erzählt, ist fast alles freie Erfindung des Dichters”, vgl. P. Krueger: 
Lenaus Albigenser und die Quellenschriften. Berlin: Gaertner 1886. (=Wiss. Beilage 
zum Programm der Luisenstädtischen Oberrealschule), S. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 72 

kriegserfahren, kampfgerecht” (2645f., S. 370), und wenn dann der besiegte 
Gegner „Lebewohl der Erde stöhnen” muss (2654, S. 370), begegnen sich 
Roger und Alfar und „wünschen sich gar fröhlich: „Guten Tag.” (2662, S. 
370). (Ähnliche Passagen konnte man fünfzig Jahre früher im Epos Doolin 
von Maynz des josephinischen Autors Johann Baptist von Alxinger, 
veröffentlicht erstmals 1787, lesen; Friedrich Sengle hat dies als 
„Neobarbarismus” und „Sekundanerphantasien” bezeichnet.19) Den letzten 
Auftritt Hugo von Alfars gibt es dann im 23. Gesang (Alfar): Der 
desillusionierte Ritter sitzt in seiner Burg und gibt sich nihilistischen 
Überlegungen hin - sowohl der religiöse Glaube als auch der Sieg der 
Vernunft führten zu Mord und Totschlag. Die Konsequenz seiner Gedanken 
ist ein Verbrechen: Als sich zwei Männer seiner Burg nähern, „Der eine - 
Mönch, der andre - Krieger” (2885, S. 378), und einen theologischen Disput 
führen, „Was Christus mit dem Felsgesteine, / Worauf sein Bau gegründet, 
meine?” (2887f.), erschlägt Alfar beide mit einem Stein. Die übrigen 
historischen Figuren tauchen, wie gesagt, jeweils nur vorübergehend auf. 
Roger von Bezier etwa, die einzige uneingeschränkt positiv gedeutete 
historische Gestalt, erscheint in den drei kurzen Gesängen 18 
(Carcassonne), 19 (Beziers) und 20 (Roger, Vicomte de Beziers), erhält 
mithin nicht mehr als 228 aufeinander folgende Verse. Und auch andere 
Figuren, von denen man erwarten könnte, sie im Lauf der Erzählung wieder 
zu treffen, bleiben auf einzelne Auftritte beschränkt: Der ehemalige 
Troubadour und spätere fanatische Bischof Fulco, der Begründer der 
Inquisition, Dominikus, der feige zu Kreuz kriechende Graf Raimund von 
Toulouse, der hedonistische Wüstling Graf Foix. 

Was Lenau in seinem Epos liefert, ist also letztlich nicht eine 
Geschichte des Albigenserkreuzzugs, es sind eher einigermaßen in sich 
abgeschlossene Bilder aus dem Albigenserkreuzzug. Diese Erzählstrategie, 
das sei schon vorweggenommen, steht natürlich in Widerspruch zum 
Gattungsprogramm des Epos; sie steht auch in Widerspruch zum 
entstehenden Programm der realistischen Erzählliteratur. In der Erzähl-
literatur der Biedermeierzeit allerdings fallen die Albigenser in dieser 
Hinsicht nicht aus dem Rahmen. Ich erinnere nur daran, dass etwa zur 
selben Zeit der Romancier Charles Sealsfield Lebensbilder aus der 
westlichen Hemisphäre veröffentlichte; ein groß angelegtes, fünfteiliges 

                                            
19 Friedrich Sengle: Johann Baptist von Alxinger (1755-1797). In: Die österreichische 

Literatur. Ihr Profil an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (1750-1830), hrsg. 
von Herbert Zeman. Graz: AdeVA 1979, S. 773-803; hier S. 788 u. 790. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 73 

Romanprojekt, das mit einer Serie nur lose verknüpfter novellistischer 
Einzeltexte einsetzte, ehe es sich allmählich zu einem etwas 
geschlosseneren Roman ballte. Lenau handelt in dieser Hinsicht umgekehrt: 
Stehen am Beginn der Albigenser noch umfangreiche Gesänge, die zum 
Teil mehr als einen Handlungsstrang enthalten, und finden sich am Beginn 
noch einige Verknüpfungen zwischen den einzelnen Gesängen, so zerfällt 
das Werk im Fortschreiten mehr und mehr in eine Serie für sich stehender 
Einzelkapitel. Keine Einheit der Handlung, keine Hauptfigur und keine 
zentrale Konfliktsituation also auf der Ebene der Geschichte. Auf der Ebene 
des Erzähldiskurses sind die Verhältnisse gleichfalls uneinheitlich. 

Eine zentrale, reflektierende und wertende Erzählinstanz, ein deutlich 
ausgeprägter auktorialer Erzähler, ist von Anfang an festzustellen. Bevor die 
Geschichte im 3. Gesang einsetzt, wird der Leser mit einem zweiteiligen 
„Nachtgesang” und dem kurzen Gedicht „Frühling” konfrontiert. Hier 
erzählt ein „Ich” einen allegorischen Traum, ergeht sich in „in tyrannos”-
Rhetorik und sieht sich mit zwei Forderungen konfrontiert, wenn es „in der 
stillen Nacht” die „Albigenserschlacht” (159f., S. 283) singen will: 
Einerseits mit dem zweimal geäußerten „Hasse herzhaft! rüste Dich zum 
Streite” (128, S. 282 und 152, S. 283), andererseits mit der Mahnung, 
„Wolle nicht den wilden Geist beschwören, / Dem die Wüstentiere 
angehören” (91f., S. 281) und „Weltbefreien kann die Liebe nur”. (117, S. 
282). Der Erzähler lässt beiden Stimmen ihr Recht und meldet sich im Lauf 
des Epos wiederholt zu Wort, sei’s mit grimmiger Anklage, sei’s mit 
melancholischer Trauer. In den Albigensern hält sich der Dichter also nicht 
an die zeitgenössische Epos-Theorie, wonach er das Geschehene „mit klarer 
Besonnenheit” und „mit Gleichmuth” mitteilen solle20, wonach er „niemals, 
selbst bei Darstellung der heftigsten Gefühle und Leidenschaften, Mitgefühl 
oder Teilnahme” äußer[n]” dürfe, vielmehr „seine Subjektivität gänzlich 
einer besonnenen Ruhe und Unparteilichkeit opfer[n]”21 müsse. 

Auch nach den Einleitungsgesängen verzichtet der Erzähler, wie 
gesagt, nicht auf Wertungen und Kommentare. Mittels wertender Epitheta 
werden Figuren charakterisiert: im 4. Gesang, Der Traum ist im 

                                            
20 Jeitteles, Ignaz: Aesthetisches Lexikon. Ein alphabetisches Handbuch zur Theorie der 

Philosophie des Schönen und der schönen Künste [...]. 2 Bde. Wien: Gerold 1835-37. 
Hier Bd. 1, S. 36. 

21 Hebenstreit, Wilhelm: Wissenschaftlich-literarische Encyklopädie der Aesthetik. Ein 
etymologisch-kritisches Wörterbuch der ästhetischen Kunstsprache. Wien: Gerald 
1843, S. 238. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 74 

Zusammenhang mit Papst Innozenz vom „Zornblick eines großen Mannes” 
die Rede, (1012, S. S. 312); im 6. Gesang, Die Höhle, gilt Dominikus als 
„fanatisch” (1145, S. 317); der öffentlich Kirchenbuße tuende Graf 
Raimund von Toulouse ist ein „Feiger” (2145, S. 352), dem der Erzähler die 
rhetorische Frage stellt, warum er nicht lieber sterbe, als solche „Schande 
trage” (2187, S. 354). Der ein Kloster schändende Graf Foix gilt dem 
Erzähler als „Tor” (2330, S. 359) und seine Handlung als „wüste[s] Toben” 
(2413, S. 362), der verbitterte, nihilistische Alfar heißt der „Trübe” (2795 u. 
2799, S. 375), der „Wilde” (2877, S. 378) und der „Heide” (2893, S. 378). 
Roger von Beziers ist dagegen „der junge Held” (2561, S. 367). Auch 
historische Erscheinungen werden evaluiert: „Gottlob! es lebt nicht mehr, es 
ward zunichte” heißt es vom „Untier” Inquisition, das der Mönch 
Dominikus initiiert habe. (1263, S. 322) 

Häufig werden die einzelnen Gesänge durch erzählerische 
Reflexionen eingeleitet, ehe die eigentliche Handlung beginnt. (Vgl. bes. 
Nr. 7, Das Interdikt und Nr. 9, Die Führer). Weiters neigt der Erzähler dazu, 
seine Figuren direkt anzureden. (Vgl. Nr. 10, Der Rosenkranz: „Die Sonne 
neigt sich; ihr dort in der Feste, / Freut euch nochmals an ihrem holden 
Schimmer”, 15271, S. 331, oder: „Wohl euch! ihr Freien! daß ihr fielt zur 
Stunde!” 1579, S. 333) Sogar zu einem Ansatz von Metafiktion kommt es, 
wenn der Erzähler die Normen der Gattung Epos bei seiner Schilderung des 
Simon von Montfort in Frage stellt. Zwar müssten, nach alter epischer 
Tradition, dessen Tapferkeit und Kampfesmut gerühmt werden, dazu ist der 
Erzähler aber nicht imstande, sieht er sich doch als Partei und kann er dem 
Anführer der Kreuzesritter deshalb nicht neutral gegenüber stehen: 

 
Nicht rühmt das Lied den Tapfern nach Gebühren, 
Weil es vom Wirbel bis zur Ferse nieder 
Ihn haßt und jedes Zucken seiner Glieder 
Und Schild und Speer und alles, was sie führen. (2519ff, S. 365) 

 
Und im 12. Gesang, Das Vogelnest, wechselt der Erzähler völlig in 

seine eigene Gegenwart, erzählt von seinem Besuch im Kreuzgang eines 
Klosters und konstruiert sich eine Geschichte, die ein dort vorgefundenes 
Kunstwerk, ein „steinern Vogelnest am Aste schwebend” (1868, S. 343), 
mit der blutigen Geschichte der Ketzerverfolgung verknüpft. Die Gegenwart 
des Erzählerdiskurses überdeckt also vorübergehend das erzählte 
Geschehen. 

Neben diesen deutlich auktorial erzählten Passagen findet man 
wiederholt in sich abgeschlossene, balladeske Gesänge, die entweder ganz 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 75 

objektiv, quasi neutral, oder personal, in Genettes Terminologie mit interner 
Fokalisierung, dargeboten werden. Häufig enthalten diese Gesänge lange 
Passagen in direkter Figurenrede, es kommen also weitere Erzählinstanzen 
ins Spiel; sei es, dass sie ihrerseits über die Ereignisse reflektieren (vgl. v. 
a.. Nr. 30, Ein Greis), sei es, dass sie, intradiegetisch, ihrerseits kurze 
Erzählungen anbringen. Zu denken ist hier an die schaurige Ballade von den 
Zigeunern und den Raben, die Pierre von Castelnau erzählt, an den Bericht 
über die Wandlung Fulcos vom Troubadour zum Ketzerjäger, die ein 
ungenannt bleibender Freund Roger von Beziers erzählt, an die Legende 
vom Aas im Waldbächlein, mit der Dominikus die Albigenser bekehren 
will, und an die satirische Höllenerzählung des ungenannten Ritters im 
päpstlichen Vorgemach. Ganz am Ende, im Schlußgesang, schiebt sich der 
auktoriale Erzähler deutlich wieder in den Vordergrund und liefert seine 
Interpretation des Geschehens und eine Rechtfertigung seines Gedichts. 
Dass Lenau nach eigenem Bekunden diesen Epilog „für weniger gewandte 
Leser zum Verständnis” geschrieben habe, ist schon erwähnt worden. Dass 
er aber tatsächlich mit diesem Epilog die Sache nicht vereinfacht, sondern 
eher verkompliziert hat, dass die Widersprüche seiner Dichtung in diesem 
Schlussgesang wie in einem Brennglas nochmals zusammengefasst sind, 
darauf soll etwas später noch näher eingegangen werden. 

Vorläufig ergibt sich der Befund einer trotz einer dominierend 
auktorialen Stimme klar aufgefächerten Erzählung; Jürgen H. Petersen 
würde von einem variablen Erzählsystem sprechen.22 Gerhard R. Kaiser hat 
in anderem Zusammenhang schon vor mehreren Jahren auf das „Problem 
der Redeperspektive” in den Albigensern hingewiesen, auf die „stark 
hierarchisiert[en]” vielen „Redeinstanzen”, hat aber zurecht bemerkt, dass 
dieser „erzähltechnischen Subordination” nur in Ausnahmefällen eine 
„semantische Hierarchisierung” entspreche, dass vielmehr eine 
Gleichberechtigung herrsche.23 In der Tat führt das Vorhandensein 
unterschiedlicher Erzählinstanzen zu keiner Abschwächung bestimmter 
Perspektiven durch andere. Ziemlich disparate Teile werden geboten, 
geschlossene Bilder aus den Albigenserkriegen folgen aufeinander. Was 
verbindet eigentlich die 32 Gesänge, was rechtfertigt es, von einem Epos zu 
sprechen und nicht vielmehr von einem Gedichtzyklus? 

                                            
22 Petersen: Erzählsysteme (Anm. 14). 
23 Gerhard R Kaiser „Poesie des Aases. Überlegungen zur Ästhetik des Häßlichen in 

Lenaus Albigensern“ . In: Lenau-Forum 16 (1990), S. 53-75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 76 

Der „pragmatische Nexus” ist schwach entwickelt, die einzelnen 
Elemente sind auf der Ebene der Handlung nur lose verknüpft. Eine 
Verknüpfung sämtlicher Teile durch die dominierende Erzählerstimme ist 
gleichfalls nicht zu konstatieren, da der Erzähler in manchen Gesängen gar 
nicht zu Wort kommt. Allerdings gibt es in solchen Gesängen andere 
Sprecher, die sich recht ähnlich äußern wie der Erzähler. Mit anderen 
Worten, die Verknüpfung der Teile erfolgt durch eine durchgehende 
Thematik, die sich sowohl in expliziten Reflexionspassagen unter-
schiedlicher Sprecher als auch in immer wiederkehrenden Motiven 
manifestiert. Um einige dieser Motive zu nennen: Vom ersten Gesang an 
treffen wir auf Raubtiere; im Lauf des Gesangs wird es vor allem der 
„Geier” sein. Lenaus Vorliebe für diesen Vogel, dem ja auch sein Gedicht 
„Auf meinen ausgebälgten Geier”24 gilt, ist bekannt. In den Albigensern 
haben die Raubtiere zwei Funktionen. Einerseits sind sie Bilder für eine 
wilde, hasserfüllte, aggressive Reaktion auf den historischen Ablauf; 
andererseits sind sie diejenigen, die die Leichen beseitigen und das Aas 
verzehren, sie sind die einzigen, denen die historischen Geschehnisse zugute 
kommen. Schon am Beginn des Epos findet sich dieses doppelgesichtige 
Bild. Zunächst wünscht sich das auktoriale Ich einen „Tiger zum Genossen” 
(60, S. 280), um angesichts der von Tyrannen gequälten Welt Hass im 
Herzen zu spüren; gleich darauf aber sieht er in einer Traumvision ein 
steinernes Denkmal in einer Wildnis, das Zeichen, „Daß ein Wandrer, den 
die Seinen missen, /Hier von einem Tiger ward zerrissen” (77f., S. 280): der 
Hass bringt neue unschuldige Opfer hervor. Das Geiermotiv wird im 5. 
Gesang, im bizarren Traum des Papstes Innozenz III., eingeführt. Der Papst 
sieht den erschlagenen Pierre von Castelnau am Strand der Rhone liegen: 

 
Vom Haupte des Erschlagnen rauscht empor 
Ein Geier und umflattert ihn und kreischt: 
‚Gib mir zu trinken!’ rastlos ihm ins Ohr, 
Wie er vom Araber Blutrache heischt. (957ff., S. 311) 
 

Im 11. Gesang, Ein Schlachtfeld, ist dann der päpstliche Traum 
Wirklichkeit geworden. Das schaurige Bild des mit Leichen übersäten Felds 
eröffnet den Gesang, alles ist totenstill, lediglich das Krächzen der Geier 
liefert eine Geräuschkulisse. Sie tun sich an den Leichen gütlich, was der 
Text mit einer ekelerregenden Insistenz betont: fünfmal fällt innerhalb von 

                                            
24 Nikolaus Lenau: Werke und Briefe, Bd. 2. Neuere Gedichte und lyrische Nachlese. Hrsg. 

von Antal Mädl. Wien: Deuticke 1995, S. 22f. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 77 

sechs Versen das Wort „Geier”. Der nihilistische Zweifel des über das 
Schlachtfeld irrenden Alfar beruht auf seiner Wahrnehmung der Raubvögel; 
ein möglicher Glaube an die christliche Botschaft von der letztlichen 
Sinngebung des Ganzen in einem jüngsten Gericht ist ihm abhanden 
gekommen: 

 
Die Fliegen wissen nichts davon zu raunen, 
Und auch die Geier keine Kunde bringen, 
Wenn sie dort ungeduldig mit dem Schnabel 
Auf Panzer und auf Eisenhelme pochen. (1817ff.) 
 

Als Symbol der Sinnlosigkeit fungieren die Geier auch im 
mehrdeutigen 29. Gesang Ritter und Mönch. Erneut ist die Szene ein 
Schlachtfeld, auf dem ein überlebender albigensischer Ritter sein Pferd zum 
Fraß der Geier werden sieht. Ein vorbeikommender Mönch, der auf der 
anderen Seite gekämpft hat, wird angesichts des ,,Leichenfeld[s]” von 
Entsetzen erfüllt und sagt sich vom Krieg los: „Nicht folg ich mehr der 
Kirche blutgen Fahnen”. (3257f., S. 392). Ein geschichtsphilosophischer 
Optimismus klingt an, wenn sich die beiden gemeinsam in das Schloss des 
Ritters begeben und in der Rede des Ritters die Hoffnung auf die Nachwelt 
aufleuchtet, die „mit neuem Mut” den Kampf aufnehmen und der guten 
Sache zum Sieg verhelfen wird: 

 
Die Schar der kühnen Streiter schwand zusammen, 
Schon wird es still; der Geist, der sie gelenkt, 
Er liebt, zu sinnen bald, in sich versenkt, 
Und bald in Kämpfen herrlich aufzuflammen. (3277ff., S. 393) 
 

Das klingt ganz ähnlich wie die optimistischen Aussagen im letzten 
Gesang. Aber wie im letzten Gesang das allerletzte Wort, das zweideutige 
„undsoweiter”, die optimistische Botschaft untergräbt, so fungieren hier am 
Ende des Gesangs die Geier als schaurige Gegenstimme, sie haben 
buchstäblich das letzte Wort und überziehen das vorher Gesagte mit bitterer 
Ironie. 

Es dämmert schon das Tal in Nebelschleiern, 
Die beiden wandeln fort, der Ritter kehrt 
Noch einmal scheidend sich nach seinem Pferd, 
Und in den Lüften schallt der Ruf von Geiern. (3281ff., S. 393) 
 

Im 30. Gesang, Ein Greis, der Personenrede eines alten, auf einem 
Felsen sitzenden Mannes, wird das ambivalente Bild weitergesponnen: 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 78 

Drüben dort ein Geier streicht, 
Hoch und still mit wildem Lauern; 
O wie diesem Vogel gleicht 
Um der Menschheit Los mein Trauern! (3317ff., S. 394) 
 

Das ist ein schwer zu deutendes Bild. Dem Geier gleich ist die Trauer 
des Alten; sein „Schmerz”, so heißt es ein paar Zeilen weiter, stoße plötzlich 
auf ihn nieder. Dieser Reflexion folgt ein Bild der verheerten, öden Welt, 
und dann folgt erneut die Hoffnung auf die Zukunft, in der sich „Welt und 
Freiheit grüßen”, wenn auch der tiefste Schmerz des Sprechers darin 
besteht, dass er selbst diese Zeit nicht erleben wird. (3351, S. 395). 

Ein weiteres zentrales Motiv, das von Anfang an präsent ist und auf 
den ersten Blick mit dem Albigenserkrieg, mit der religiösen 
Auseinandersetzung, mit dem Kampf um Freiheit wenig zu tun hat, sind die 
immer wieder auftretenden Troubadours. Die Erzählung selbst setzt im 3. 
Gesang merkwürdigerweise mit einer Begegnung zwischen dem päpstlichen 
Legaten Pierre von Castelnau und einem ungenannt bleibenden Troubadour 
ein, der bekennt, „Pierr”! ich bin ein Ketzer!” (219, S, 232). Der Logik der 
Erzählung gemäß ist natürlich am Beginn des Konflikts eine Begegnung 
zwischen dem Abgesandten des Papstes und einem der Ketzer zu erwarten, 
doch warum der erste Ketzer im Epos ein „Troubadour, des Lieds und 
Schwertes froh” (217, S. 232) ist, warum er mit dem Mönch nicht etwa über 
theologische Fragen streitet, sondern ihn einfach verspottet, ist zunächst 
unklar. Und wenn der Troubadour wenig später zukünftige Tage 
imaginierend vorwegnimmt, „Wo Pfaffenworte eine eitle Sage / Und 
niemand mehr erschüttern als die Luft” (229f., S. 285), dann hat er damit 
dem Konflikt die theologische Komponente abgesprochen und dogmatische 
religiöse Auseinandersetzungen für irrelevant erklärt - ein Befund, der zum 
Fortgang des Gesangs nicht passen will, in dem die Albigenser 
selbstverständlich ganz konkrete Glaubensätze vertreten und eher sterben 
wollen als diese aufgeben. 

Die Gleichsetzung von Troubadours und Ketzern, die Entgegen-
setzung von Troubadours und Katholiken wird gleich im nächsten Gesang 
weitergeführt. Dort erfahren wir aus dem Mund eines ungenannten 
Erzählers, dass „der frohe Troubadour / Fulco sich hat gesellt dem 
Priesterorden, / Der Kirche Spür- und Hetzhund ist geworden” (485ff.), was 
natürlich bedeutet, dass er sein Sängerdasein aufgegeben hat. Umgekehrt 
schildert der 6. Gesang, Die Höhle, die Initiation eines Neophyten, der sich 
den Ketzern anschließt, was dem Gedicht erlaubt, das Credo der Albigenser 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 79 

ausführlich wiederzugeben. Am Ende der Szene wird die Identität des 
Neophyten enthüllt - und wir haben es vermutlich schon erwartet: 

 
Wer nahm hier Ketzerweih? wer sprach der Kirche Hohn? 
Es ist ein Troubadour, der Mönch von Montaudon. (1217f., S. 320) 
 

Im Gesang Ein Schlachtfeld wird es dann explizit ausgesprochen: Die 
aasfressenden Geier beherrschen das Feld, „Die Lerchen flohen mit den 
Troubadouren”. (1838, S. 342) Der Krieg gegen die Albigenser ist 
eigentlich ein Krieg gegen die Troubadours, gegen die Poesie. 

Der merkwürdige 14. Gesang, Zwei Troubadours, bekräftigt diese 
Lesart. Es handelt sich hier um eine poetologische Debatte zwischen zwei 
Dichtern, die jenen Konflikt wieder aufnimmt, den der auktoriale Erzähler 
der Albigenser im ersten Gesang als Konflikt in seinem Inneren geschildert 
hat. Hier endet er mit der wechselseitigen Ermordung der Kontrahenten. 
Schlechte Zeiten für Lyrik! Im Zentrum des literaturtheoretischen Streites 
steht die Frage: Wozu singen in Zeiten wie diesen, da doch „die frohen 
Tage” verloren sind (2009, S. 348), da der jetzige Krieg, anders als frühere, 
in denen „doch dem Leid die Freude stets verbündet” war (2028, S. 348), 
aus ideologischen Gründen geführt wird und daher niemals enden kann? 
Der eine der beiden Sänger hängt sein „Saitenspiel” an einen Ast und 
beschließt, zum Schwert zu greifen: 

 
Komm, folge mir und sei mein Kampfgefährte! 
Wir wollen dort den Feinden unsrer Lieder 
Eindringlich ins Gesicht und in die Glieder 
Gewaltge Reime schlagen mit dem Schwerte. (2071ff., S. 350) 
 

Sein Gefährte widerspricht entschieden; „Ich schände nicht mein Herz 
mit wildem Hasse”. Er will „dem armen Menschen Lieder singen”, denn 
diese brächten, „wenn auch nur für Augenblicke / [...] des Friedens Traum”. 
(2054ff., S. 350). Der kämpferische Sänger weist das zurück - das mögliche 
Publikum bestehe nur mehr aus „Bettlern, Mördern, Räubern oder Toten” 
(2096, S. 351) - und nennt seinen Freund einen Feigling. Den daraus 
entstehenden Zweikampf überlebt keiner der beiden. Am Ende liegen nur 
die beiden Harfen noch am „Baume [...] / Bis sie vermorschen einsam und 
verwittern” (2131f., S. 352). Die Poesie ist verstorben. Noch einmal tritt ein 
Sänger auf. Im kurzen 25. Gesang, Der Brunnen besingt er Giralda, die 
Schlossherrin von Lavaur, die nach der Einnahme ihrer Burg in den 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 80 

Brunnenschacht gestürzt und mit Steinen erschlagen wurde.25 Der trostlose 
Sänger weiß, „Du wirst nicht wieder auferstehen” (3022, S, 383), und er 
weiß auch, dass mit dem Tod der Geliebten die Poesie verschwunden ist: 

 
Was einmal tot, ist tot für immer: 
Die Schönheit, Liebe und die Lieder! (3035f, S. 383). 
 

Die Verknüpfung der 32 Gesänge zu einem Ganzen erfolgt, sagten 
wir, auf der thematischen Ebene. Zwei Motivketten haben wir betrachtet, 
die einen solchen Nexus herstellen. Dabei sind schon einige der 
durchgehenden Themen der Albigenser angesprochen worden, Themen, die 
auch in expliziten Reflexionspassagen durch den Erzähler oder durch die 
Reden anderer Figuren immer wieder zur Sprache kommen. Zum Abschluss 
soll ein genauerer Blick auf zwei der Gesänge in den Albigensern geworfen 
werden, in denen die unterschiedlichen -und widersprüchlichen - 
Interpretationen des Geschehens durch den Erzähler oder seine Sprachrohre 
besonders evident werden. 

Im schon oben erwähnten 11. Gesang, Ein Schlachtfeld, wird die 
schaurige Schilderung eines Leichenfelds von ausgedehnten Reflexionen 
sowohl des Erzählers als auch der Figur Hugo von Alfar begleitet. Gemäß 
diesen Reflexionen stehen die verfolgten Albigenser für drei sehr 
unterschiedliche Phänomene. Sie symbolisieren zunächst einmal den 
Zweifel, das Infragestellen bisheriger Gewissheiten. Was infrage gestellt 
wird, sind nicht etwa nur bestimmte dogmatische Gebote und Vorschriften 
der katholischen Kirche, wie sie in der Katechismus-Szene des 6. Gesangs, 
Die Höhle, erwähnt werden, etwa die Sakramentenlehre oder die 
priesterliche Hierarchie. (Auf diesen Aspekt dürfte sich Lenaus Kommentar 
zum Albigenserstoff in seinem Brief an Eduard Duller vom 6. April 1840 
beziehen: „Dort kämpfte Wahn gegen Wahn”.26) Der Zweifel betrifft 
wesentlich fundamentalere Überzeugungen: den Glauben an eine sinnvoll 
geordnete Welt und an die Unsterblichkeit der menschlichen Seele. Das 
Zweifeln, das Aufkommen einer transzendentalen Obdachlosigkeit, 
bewerten die Reflexionsinstanzen ambivalent: einerseits mit einer gewissen 
Trauer, andererseits als unumgängliche Stufe im historischen Prozess. 
Durch die Kriegsgräuel werden die Zweifel noch verstärkt; ironischerweise 
befördert Papst Innozenz durch seine Handlungsweise das, was er bekämpft. 

                                            
25 Laut Krueger, Quellenschriften (Anm. 18) keine Erfindung Lenaus. 
26 Lenau: Werke und Briefe, Bd. 6. Briefe 1838-1847. Teil 1, S. 122. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 81 

Unmittelbar an eine Passage, in der der Sprecher - wohl Alfar - die 
„Unsterblichkeit” als „Fabel”, „Wahn” und „Trug” bezeichnet, folgt eine 
Anrede an Innozenz, vermutlich durch den Erzähler: 

 
Hörst, Innozenz? - in also düstern Weisen 
Beginnt das Herz des Zweifels Lied zu singen, 
Weil Du es willst zu deinem Gotte zwingen, 
Ihm seinen Himmel mit dem Schwert beweisen! (1831ff., S. 341) 
 

Die Albigenser stehen zweitens für den Wunsch nach politischer 
Freiheit. Ganz klar spricht schon der 9. Gesang, Die Führer die Motive der 
nordfranzösischen Adeligen an, sich dem Kreuzzug anzuschließen: es geht 
ihnen um „ihre Macht auf Erden”, denn: 

 
Wagt über seinen Gott der Mensch zu denken, 
So wird er’s auch an seinem Fürsten wagen, 
Er wird nicht blind sich ihm zu Füßen senken; 
Woher dein Recht? und gilt es? wird er fragen. (1501ff., S. 330) 
 

Im kurzen 27. Gesang, Umsonst, kommentiert der Erzähler 
unverhohlen: „Wie rasch doch Fürsten ihre Fahnen schwingen, / Wenn es 
der Freiheit gilt den Tod zu bringen!” (3085f., S. 385) Der Kampf der 
Mächtigen gilt dem „auferstehenden Gedanken”. (3087, S. 385). Dass die 
Fürsten diesen Kampf vergeblich - „Umsonst” -führen, dass sich der 
Freiheitsgedanke nicht unterdrücken lässt, behauptet trotzig der 27. Gesang. 
Ob allerdings diesem Freiheitskampf je ein Erfolg beschieden sein wird, ob 
die vielen Opfer den Kampf überhaupt rechtfertigen, ist angesichts der 
desillusionierten und nihilistischen Gesamtbotschaft fraglich. Der letzte 
Gesang wird noch einmal versuchen, darauf eine Antwort zu geben. 

Die Albigenser stehen drittens für die Poesie. Ein poetisches, 
ritterliches Zeitalter, die Ära der Troubadours, ist mit ihnen zu Ende 
gegangen. Hier steht Lenau natürlich in ziemlichem Gegensatz zu den 
historischen Fakten: Die gnostische Weltsicht der Albigenser, ihre 
Ablehnung der Materie und ihre zölibatäre Körperfeindlichkeit sind mit der 
Liebespoesie der Troubadours nur schwer in Übereinstimmung zu bringen. 
Im Epos tun sich denn auch entsprechende Widersprüche auf. So wird der 
Albigenserverfolger Dominikus im 6. Gesang, Die Höhle, als lustfeindlicher 
Mönch gezeichnet, „Von heiliger Askese bleich und hager” (1045, S. 314); 
nur wenige Verse später aber, in der albigensischen Katechismus-Szene, 
wird der Leser mit dem Credo der Ketzer vertraut gemacht: „Die Geister 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 82 

sind von Gott; die Körper sind vom Bösen.” (1164, S. 318). Dass der 
Neophyt, der hier brav antwortet und der ausgerechnet ein Troubadour ist, 
theoretisch vertritt, was der asketische Mönch lebt, / berührt merkwürdig. 
Doch sei dem, wie es wolle: Mit der Vernichtung der Albigenser wird die 
Poesie vernichtet, und sie kann nicht wieder belebt werden. „Was einmal 
tot, ist tot für immer” (3085, S. 383); diese Sentenz hämmern die Albigenser 
dem Leser ein. „Was vorüber, sei verloren!”, deklamiert der „Greis” im 
nach ihm benannten 30. Gesang. Mit dem Tod endet ein für allemal das 
menschliche Leben, und was der Fortgang der Geschichte hinter sich 
gelassen hat, ist nicht restaurierbar. 

Wozu aber dann Dichter in prosaischen Zeiten? Welche Aufgabe 
bleibt der Poesie? Dass diese Frage unter der Oberfläche der Albigenser 
dräut, sollte mittlerweile einsichtig geworden sein. Schon im 12. Gesang, 
Das Vogelnest, wird sie indirekt thematisiert. Der auktoriale Erzähler 
konstruiert sich hier die Geschichte eines mittelalterlichen Bildhauers, der in 
einem Klosterkreuzgang ein Vogelnest aus Stein in das steinerne Laubwerk 
einfügt, in schmerzlicher Erinnerung daran, dass er als Kind einst ein 
Vogelnest zerstört hat, dass er also im Kleinen Teil hatte an jener Kraft des 
Bösen, die für die Gräuel der Welt verantwortlich ist. Doch die Motivierung 
der künstlerischen Arbeit durch den Erzähler wirkt seltsam zwiespältig: 
„Um das Zerstörte wieder aufzubauen, / Hat er das Nest im Felsen 
ausgehauen”, (1939f., S. 345), behauptet er - eine unrichtige Behauptung, 
denn das zerstörte Leben bleibt auch nach seiner künstlerischen 
Nachbildung tot. „Oft sah man ihn zu seinem Bilde kehren, / Um seine stille 
Wehmut dran zu nähren” (1941f., S. 345) fährt der Erzähler fort und 
beschließt mit diesem Verspaar den Gesang. Weltschmerzliche Wonne der 
Wehmut als Reaktion auf die Grausamkeit der Welt, an der man selbst 
mitschuldig ist - und die Kunst als Stimulans, diese Wehmut hervorzurufen? 
Nun, das wäre wohl doch etwas zu billig. Aber natürlich behandelt der 12. 
Gesang Metafiktional das Hauptproblem der Albigenser. Warum ein Epos 
über diese schrecklichen und lange vergangenen Ereignisse? Im 
Schlußgesang wollte Lenau eine Antwort geben für all jene, die etwas 
schwer von Begriff sind und eine eindeutige Antwort brauchen. Aber auch 
im Schlußgesang ist die Argumentation des auktorialen Erzählers 
widersprüchlich, seine Attitüde schwankt zwischen optimistischem Trotz 
und pessimistischer Melancholie.27 Die Erzählung von vergangenen 

                                            
27 Gerade an der Interpretation des Schlußgesangs scheiden sich die Geister hinsichtlich der 

möglichen Bedeutung des gesamten Texts. Vgl. zuletzt Norbert Altenhofer: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 83 

Ereignissen soll natürlich nicht von den Fragen der Gegenwart ablenken - 
im Gegenteil; und das hier formulierte Programm könnte in der 
emphatischen Herstellung von Gemeinschaftsgefühl über die Generationen 
hinweg im Vorwort so manchen historischen Romans der Epoche stehen: 

 
Doch weile auf der Vorwelt unser Blick, 
Die Vorwelt soll uns tief im Herzen wühlen, 
Daß wir uns recht mit ihr zusammefühlen 
In e i n Geschlecht, e i n Leben, e i n Geschick. (3535, S. 398) 
 

Was aber ist die Relevanz der alten Geschichte für die Gegenwart? 
Warum soll der Dichter „begrabnes Leid lebendig singen / Und gegen Tote 
Haß dem Herzen bringen?” (3431f., S. 398) Das Mitfühlen, „Bewunderung 
und Wehmut” (3424, S. 398) werden zwar wieder erwähnt, aber es geht um 
mehr. Das Geschehen der Vorzeit soll ein Zeichen für die Gegenwart sein: 

 
Der Wandrer gibt dem Freund, der nach ihm schreitet, 
Wo sich der Scheideweg im Walde spreitet, 
Den Weg, den er gewandelt, treulich kund, 
Er streut ihm grüne Reiser auf dem Grund; 
So ließen uns die alten Kämpfer Zeichen: 
Die Trümmer ihres Glücks und ihre Leichen. (3439ff., S. 398f.) 
 

Es ist ein merkwürdiges und in sich nicht stimmiges Bild, das der 
Erzähler hier verwendet. Grüne Zweige auf dem Boden dienen dem 
Wanderer als Wegweiser, als Hinweis dafür, dass schon vor ihm jemand 
einen bestimmten Weg benützt hat; dass dieser Weg also an ein Ziel führt. 
„So” hätten auch die alten Kämpfer Zeichen hinterlassen - also offenbar 
Wegmarken, die eine Richtung anzeigen sollen. Tatsächlich zeigen die 
„Zeichen” der alten Kämpfer aber nichts an, sie verweisen auf nichts, sie 
bedeuten nur sich selbst, sind also im semiotischen Sinn gar keine Zeichen. 
Die „Trümmer ihres Glücks und ihre Leichen”, also der völlige Untergang 
der Albigenser, sollen als Zeichen fungieren. Zeichen wofür? Der Erzähler 
versucht eine Erläuterung. Der „düstre Unmut unsrer Zeit” (3451, S. 399) 
komme aus dem Bewusstsein, dass man selbst einer Generation angehöre, 

                                                                                                               

„Ketzerhistorie und revolutionäre Geschichtsphilosophie im Werk Lenaus“. In: Lenau-
Forum 11 (1979), S. 1-18; Hansgeorg Schmidt-Bergmann: Ästhetismus und Negativität. 
Studien zum Werk Nikolaus Lenaus. Heidelberg: Winter 1984, S. 144-156; Helmut 
Brandt: „Lenaus Albigenser - im Blickwinkel gewandelter Zeiten“. In: Lenau-Forum 21 
(1995), S. 57-75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 84 

die das Ziel des Kampfes nicht erleben werde. „Herb ist’s, das langersehnte 
Licht nicht schauen”. (3455, S. 399). Doch die Erinnerung an die 
Albigenser, die selbst das Ziel nicht erreicht hätten, „Geteiltes Los mit 
längstentschwundnen Streitern” (3445, S. 399), sollte bei den Zeitgenossen 
dazu führen, dass sie „Kampf und Schmerz, sieglosen Tod nicht scheuen”. 
(3448, S. 399), dass sie also, existentialistisch gesprochen, die Arbeit des 
Sisyphos auf sich nehmen, getröstet vom Wissen, dass das auch andere 
schon vorher gemacht haben. Nun ist Lenau natürlich nicht Albert Camus; 
der Sisyphusarbeit unterzieht man sich in der Hoffnung, dass sie 
irgendwann, wenn auch erst bei einer anderen Generation, zum Ziel führe. 
Auch insofern vermag die Erzählung von alten Kämpfen dem Defaitismus 
vorzubeugen und die Kampfmoral zu stärken: „Wenn ihr die 
Schrumpfgestalten der Despoten / Vergleicht mit Innozenz, dem großen 
Toten” (34365f.), so intoniert der Erzähler, wenn man also bedenkt, dass 
auch die großen Tyrannen der Vergangenheit die Freiheit nicht besiegen 
konnten, dann kann die Gegenwart Hoffnung und Mut schöpfen. Wozu also 
dichten in dürftiger Zeit? Um die eigene Zeit zu ermutigen. Noch ist Polen 
nicht verloren. Hat der Geist der Freiheit die Massaker der Vergangenheit 
überlebt, nachdem die Toten von den Geiern gefressen wurden, so bleibt 
auch der Gegenwart der Trost, dass dieser Geist weiterleben wird -auch 
wenn wir selbst ein Fraß der Würmer werden: 

 
Das Licht vom Himmel läßt sich nicht versprengen, 
Noch läßt der Sonnenaufgang sich verhängen 
Mit Purpurmänteln oder dunklen Kutten; 
Den Albigensern folgten die Hussiten 
Und zahlten blutig heim, was jene litten; 
Nach Muß und Ziska kommen Luther, Hutten, 
Die dreißig Jahre, die Cevennenstreiter, 
Die Stürmer der Bastille, und so weiter. (3469ff., S. 399f.) 
 

Und so weiter. Das Gemetzel ging weiter, geht weiter, wird weiter 
gehen. Die Poesie bietet den Trost, dass das alles irgendwann einmal 
erfolgreich sein wird, dass die Opfer auf dem Weg also nicht vergeblich 
waren. Das ist das offizielle Programm, das ist die Nachricht, die Lenau „für 
weniger gewandte Leser zum Verständnis” ans Ende des Epos gestellt hat. 
Sein eigener Text freilich weiß es besser. Die vielen Passagen, die von 
sinnlosem Leid und unwiederbringlich verlorenem Glück erzählt haben, 
strafen den geschichtsphilosophischen Optimismus Lüge. Und das „und so 
weiter”, sicher einer der merkwürdigsten Textschlüsse in der deutschen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 85 

Literatur, tut das auch. Und so weiter - da ist kein Ende in Sicht. Sisyphos 
wird weiterschleppen. 

* * * 
Der Geist der epischen Dichtungsarten ist Mitteilung des Geschehenen mit klarer 
Besonnenheit. Der Dichter erzählt sowohl traurige, als fröhliche Begebenheiten; aber 
er erzählt sie mit Gleichmuth und hält sie als schon vergangen in einer gewissen 
Ferne von unserm Gemüth. Die lyrische Poesie ist der musikalische Ausdruck von 
Gemüthsbewegungen durch die Sprache [...]28 
 
So argumentiert 1824 der Wiener Philipp Mayer, Verfasser eines für 

die „reifende Jugend” gedachten Handbuchs, einer Theorie und Literatur 
der deutschen Dichtungsarten. Wesentlich weniger spekulativ als in Hegels 
etwa zur gleichen Zeit entstandenen Ästhetik wird hier der zeitgenössische 
Konsens über die Gattung artikuliert. Ähnliche Äußerungen lassen sich im 
Lauf der nächsten zwanzig Jahre -also der Zeit von Lenaus dichterischer 
Produktion - öfter finden. Nach Ignatz Jeitteles’ 1835 erschienenem 
Aesthetischen Lexikon unterscheide sich die epische von der lyrischen 
Poesie „durch die größere Ruhe und den abgeschlossenen Gang der 
Darstellung”29, wobei als Stoff eine ,,große [...] weit- oder national-
geschichtliche [...] Begebenheit” zu wählen sei.30 Und Wilhelm Hebenstreits 
Wissenschaftlich-literarische Encyklopädie der Aesthetik aus dem Jahre 
1843 verlangt von der ,,Epische[n] Dichtungsart” die „Erzählung einer 
vergangenen Handlung oder Begebenheit”; sie habe es „nicht mit den 
Wirkungen der Thatsachen auf das Gemüth, weder mit subjektiver 
Empfindung und individuellen Betrachtungen, noch mit einer 
beabsichtigten Rührung” zu tun.31 Hebenstreit, der sich ausdrücklich auf 
Hegel beruft, dessen Diktum von der Unmöglichkeit des Epos in der 
Gegenwart aber ablehnt und Ladislaus Pyrkers Rudolph von Habsburg 
ausführlich als gelungenes „Epos der Jetztzeit” würdigt32. Hebenstreit 
formuliert also, in Übereinstimmung mit der opinio communis der 
Restaurationszeit, eine Epostheorie, mit der den Albigensern nicht 
beizukommen ist. 

                                            
28 Mayer, Philipp: Theorie und Literatur der deutschen Dichtungsarten. Ein Handbuch 

zur Bildung des Stils und des Geschmackes. Nach den besten Hilfsquellen bearbeitet. 3 
Bde. Wien: Gerald 1824, Bd. 1, S. 36. 

29 Jeitteles, Bd. 1,5.246. 
30 Ebd.,5.249. 
31 Hebenstreit, S. 234. 
32 Ebd., S. 242-244. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 86 

Lenau selbst, der zunächst von einem „Epos” sprach, dann aber die 
Gattungsbezeichnung „Freie Dichtungen” wählte, ist sich der mangelnden 
epischen Geschlossenheit bewusst gewesen, die sich nicht nur in der freien 
metrischen Gestaltung, sondern auch im Verzicht auf einen zentralen 
Helden und eine klare Handlungsführung äußerte. 

Lenaus zentrales Problem mit den Albigensern ist ein gattungs-
theoretisches: Die engagierte und leidenschaftliche Darstellung vergangener 
Ereignisse verlangte eigentlich den Roman als das moderne, subjektive 
Epos, genauer: den historischen Roman, der den ,,brennende[n] Schmerz 
noch blutender Wunden” wiedergebe, wie das Willibald Alexis in der 
Isegrimm-Vorrede formulierte.33 Eine Alternative, auf die Lenau in den 
Albigensern immer wieder zurückgriff, war der lyrische Modus, die 
Mimesis von Affekten, seien es Affekte eines lyrischen Ich, einer 
auktorialen Erzählerinstanz, seien es Affekte fiktionaler Personen. Wessen 
der Text dadurch verlustig zu gehen drohte, war Welthaltigkeit, war im Sinn 
des Epos die Darstellung der Wirklichkeit. Nahe gelegen hätte natürlich der 
Rückgriff auf den historischen Roman. Aber das kam wohl für Lenau nicht 
in Frage - und hier können wir nur spekulieren -, einerseits, weil der 
historische Roman seit Walter Scott, ob eher restaurativ oder eher 
progressiv, immer dem Modell eines geordneten historischen Fortschritts 
huldigte, das Lenau nicht uneingeschränkt bejahen konnte, andererseits weil 
der Roman als prosaische Gattung gerade jenen Zustand der Poesie-Ferne 
perpetuierte, den Lenau abhorreszierte. 

Lenaus Albigenser besingen daher unter Aufbietung aller poetischen 
Kräfte den Untergang des Zeitalters der Poesie. Der poetische Weltzustand - 
nach Hegel und den anderen Theoretikern Vorbedingung für die 
Möglichkeit eines Epos - ist ein für allemal vorbei, und „Was einmal tot, ist 
tot für immer”, haben wir in den Albigensern gehört. Künstliche 
Wiederbelebungsversuche des poetischen Weltzustandes, etwa eine 
spätromantische Mittelalter-Restauration, sind sinnlos, das weiß Lenau. (Ob 
Pyrker das auch wusste, wäre zu fragen.) Der poetische Weltzustand kann 
nicht wieder gewonnen werden, auch nicht durch die poetische Leistung 
eines modernen Dichters. 

Was bleibt? Wozu dichten in dürftiger Zeit? Allen rhetorischen 
Versuchen des Erzählers der Albigenser zum Trotz, der Gegenwart ein wie 

                                            
33 Ich verdanke das Zitat einem Hinweis von Wolfgang Beutin: „Zur Theorie des 

historischen Romans im Vormärz“. In: Literaturkonzepte im Vormärz. Forum Vormärz 
Forschung, Jahrbuch 2000, S. 83-124, hier S. 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag



 87 

immer geartetes Beispiel oder Vorbild oder Trostbild hinzustellen, bleibt 
nur eine einzige Motivation: vom eigenen Schmerz zu singen, und von der 
Unmöglichkeit, zu dichten in dürftiger Zeit. Lenaus Albigenser singen 
selbstreflexiv letztlich davon, dass die Zeit des Singens und Dichtens vorbei 
ist. Am Beginn des 21. Jahrhunderts mag uns diese Botschaft als alter Hut 
vorkommen; für einen Autor des Vormärz ist es eine ziemlich 
zukunftsweisende Erkenntnis. Nikolaus Lenau ist - trotz allem - moderner, 
als man ihm zutrauen möchte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:13 UTC)
BDD-A13179 © 2003 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

