
 

 387 

Kathleen Thorpe 
Johannesburg 
 

 

„solange du nur meine Konstruktion bist” – Die 
„Bemannung” der Frauenliteratur am Beispiel von Elfriede 

Czurdas Prosatext  Diotima oder die Differenz des Glücks 
 

  
Diotima oder die Differenz des Glücks (1982) der österreichischen, aber seit 
1980 in Berlin wohnhaften Schriftstellerin Elfriede Czurda markiert eine 
Übergangsphase in der Geschichte der Literatur von Frauen. Der Text steht 
zwischen der „Entmannung” in der Frauenliteratur der siebziger Jahre und der 
neuen „Bemannung” der neunziger Jahre des 20. Jahrhunderts (vgl. Venske 1991: 
79-100, 125-160). Dabei geht es um den Versuch von Autorinnen, adäquate 
Männerfiguren in ihren Büchern zu schöpfen. Julian Schutting meinte (in einem 
Interview mit Regula Venske vom 23. November 1990), in Antwort auf die Frage: 
„Was passiert eigentlich, wenn Frauen über Männer schreiben?” und ob dies etwas 
sei, womit Frauen sich besonders schwer täten: 
 

[...] wenn Sie die deutsche Literatur betrachten: Die schönsten Frauenfiguren sind, 
bitte, von Männern. […] Es gibt von Frauen nichts Analoges, es gibt von Frauen, 
meines Wissens, überhaupt keine Männerfiguren. Das sind reine Typisierungen. 
[…]  wenn sie (die Frauen) gerne von sich, von der sogenannten 
Selbstverwirklichung reden, können sie den Mann ja nur darstellen, als jemanden, 
der u.a. die Schwierigkeiten macht, mit denen sie fertig werden müssen (Venske 
1991: 179). 

 
Diese etwas provokanten Behauptungen Schuttings mögen zwar auf ein Defizit in 
der Frauenliteratur hinweisen, aber im Falle von Elfriede Czurda geht es gar nicht 
so sehr um die Darstellung eines leibhaftigen Mannes an sich, sondern eher um die 
Schöpfung eines sprachlichen Konstrukts von dem idealen anders geschlechtlichen 
Partner. Diese gedankliche Inszenierung rückt das ganze Unternehmen bewusst in 
den Bereich einer privaten Utopie. Das Jahr zwischen der ersten und der zweiten 
Begegnung der Protagonistin mit dem namenlosen Mann – „Groß, schlank, 
dunkel” (D13) – entwickelt sich zum Spielraum für eine imaginäre 
Liebesbeziehung, bewusst „abgehoben von deiner und meiner Wirklichkeit” (D 
10) und so entsteht „jene tragödische Situation […], die den griechischen 
Anforderungen entspricht: Einheit von Handlung, Ort und Zeit” (D 10). Der 
Zweck der fiktiven  Liebesbeziehung wird auch offen genannt:  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 388 

Und immer, wenn ich mich ganz besonders erbärmlich fühlte, fielst du mir wieder 
ein: als Gedanke, der ein Ausweg ist. […] Ich kann dich, wenn mir danach zumute 
ist, herbeidenken. Und was vielleicht noch entscheidender ist: Ich kann dich so 
herbeidenken, wie ich dich wünsche (D 10).  

 
Später heißt es sogar ausdrücklich:  
 

Diese Art des Erinnerns hatte weniger mit deiner Person als mit der Idee von dir zu 
tun (D14). 
Es wird auch immer wieder betont, wie ephemer diese erträumte Beziehung ist, die 
nur Dauer und Bestand hat solange du nur meine Konstruktion bist (D17). 

 
Der zweite Teil des Titels, nämlich die Differenz des Glücks, weist auf das 
Zerreden der Glücksvorstellung hin, die ja ohnehin sprachlich erzeugt worden ist. 
Schon das Wort Differenz ruft den von  Jacques Derrida geprägten Begriff der 
difference in Erinnerung und die ständige Hinterfragung des Glücks zerstört das 
fragile Gefühl, wie Ulrich Weinzierl in seiner Rezension bemerkt:  
 

Elfriede Czurda veranschaulicht mit ihrer Prosa die Erkenntnis, die einst Adorno in 
seinem „Minima Moralia” niederschrieb: „mit dem Glück ist es nicht anders als 
mit der Wahrheit: man hat es nicht, sondern ist darin” (Weinzierl 1982).  

 
Hedwig Rohde meint, in der Befragung  der eigenen Gefühle in Elfriede Czurdas 
Diotima „möglicherweise den Ausdruck einer Generation” zu finden, weil Czurda 
(Jahrgang 1946) in diesem Text:   
 

[…] für die kritisch vorgebildete Schicht von jungen Frauen [spricht], die eine 
Menge gelesen haben, diskussionswütig alles durch-und zerdenken und ihre 
geschulte Intellektualität jetzt benutzen, um gerade nicht abstrakt zu denken, 
sondern ihre Emotionen zu verfolgen (Rhode 1982).  

 
Dies zeigt sich ganz deutlich in der leidenschaftlichen Verteidigung des Glücks, 
das als „Funke Hoffnung […] das Weiterleben erträglich macht” (D 29) und gilt 
als Bastion des Menschlichen in einem Zeitalter der Sozialkritik und des rasanten 
technologischen Fortschritts bei gleichzeitigem Utopieverlust (siehe Habermas 
unten): 

 
An allen Orten höre ich von diesen tragischen Lebensläufen, von […] Kindheit und 
Verkrüppeltwerden, Klage und Kohldampf auf allen Tischen: Warum wird überall 
ängstlich verschwiegen, daß sie alle auch das Glück kennengelernt haben, und sei’s 
nur für eine Sekunde: […] Die Fähigkeit Glück zu empfinden gilt als verpönt, als 
jedenfalls unaussprechlich, wird dem Bereich der Kritiklosigkeit, der 
Uneinsichtigkeit, der Geistlosigkeit, schlicht; der Reflexions-und deshalb 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 389 

Denkfeindlichkeit zugerechnet – Als wäre es uns nicht mehr möglich, Glück zu 
empfinden: Nicht als hätten wir objektiv keine Gelegenheit, sondern als hätten wir 
subjektiv kein Organ, um Glück zu empfinden (als wäre dieses Organ verkümmert, 
degeneriert, von neuen Technologien abgelöst (D 29).  

 
So verstanden, weist Diotima nicht nur auf eine interessante Entwicklungsphase in 
der Literatur von Frauen  in den letzten Dekaden des 20. Jahrhunderts hin, wie 
eingangs schon angedeutet; das Werk könnte auch als Kritik an der damals 
vorherrschenden Meinung, dass das Individuum ausschließlich von der 
gesellschaflichen Bedingungen abhängig sei, gedeutet werden: „Glück zu 
empfinden ist zur Klassenfrage geworden” (D 28). Auch in einer möglichen 
Abwehrreaktion gegen die exzessive Überbetonung der weiblichen 
Selbstständigkeit und Problematisierung der Verhältnisse zwischen den 
Geschlechtern in den 1970er Jahren soll das Konstrukt des perfekten Partners, das 
Gefühl der Geborgenheit und Intimität jenseits der herrschenden gesellschaftlichen 
Erwartungen erzeugen:  
 

(Welchen Sturm der Empörung zum Thema Regression höre ich losbrechen – ich 
selbst blase eifrig mit.) Aber ich will meine Wünsche aussprechen, ohne Rücksicht 
auf die Angst, die ich damit in mir erzeuge.  
Dir möchte ich meine Wünsche und Ängste sagen können. Dadurch sollst du dich 
von den anderen unterscheiden (D 11). 

 

Indem die Protagonistin auf  die Anerkennung des Glücks  bei vollem Bewusstsein 
der trostlosen gesellschaftlichen Verhältnisse – das Werk wurde ja zur Zeit des 
Kalten Krieges geschrieben  mit Berlin als Handlungsort – besteht , vitalisiert sie, 
wenn auch nur vorübergehend, ihr eigenes Leben. 
 Wie sehr Elfriede Czurda mit ihrem Text Diotima den „Zeitgeist” der 1980er 
Jahre, bei einigen Entwicklungen sogar im Voraus traf, zeigen folgende 
Textbeispiele aus der Literatur und anderen Texten, wie zum Beispiel denen von 
Jürgen Habermas und Paul Watzlawick. Der Umsturz der kanonisierten Muse 
Diotima unterstreicht den Wunsch der Protagonistin, ihren Tagtraum 
ausschließlich auf ihre eigenen Bedürfnisse zu richten.   
Ingeborg Bachmanns Gestalt  Elisabeth in der Erzählung Drei Wege zum See in der 
1972 veröffentlichten Sammlung Simultan kündigt einen taktischen Rückzug vom 
Geschlechterkampf in Bezug auf die ideale Liebesziehung zwischen Mann und 
Frau an. Der utopische Wunsch nach der vollkommenen Liebe wird zwar nicht 
aufgegeben, sie wird aber vertagt: 
 

Nur eine Hoffnung durfte und wollte sie nicht offen lassen, denn wenn sie in fast 
dreißig Jahren keinen Mann getroffen hatte, einfach keinen, der von einer 
ausschließlichen Bedeutung für sie  war, und ihr das Mysterium brachte, auf das 
sie gewartet hatte, keinen, der wirklich ein Mann war und nicht ein Sonderling, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 390 

Verlorener, ein Schwächling oder einer dieser Hilfsbedürftigen, von denen die 
Welt voll war, dann gab es den Mann eben nicht, und solange es diesen Neuen 
Mann nicht gab, konnte man nur freundlich sein und gut zueinander, eine Weile. 
Mehr war daraus nicht zu machen, und es sollten die Frauen und die Männer am 
besten Abstand halten, nichts zu tun haben miteinander, bis  beide herausgefunden 
hatten aus einer Verwirrung und der Verstörung, der Unstimmigkeiten aller 
Beziehungen. Eines Tages konnte dann etwas anderes kommen, aber nur dann, und 
es würde stark und mysteriös sein und wirklich Größe haben, etwas, dem jeder sich 
wieder unterwerfen konnte (Bachmann 1974: 137).  

  
Während  Ingeborg Bachmann lediglich zum Abstand  und zum  Zueinander – 
freundlich – Sein  bis zum Erscheinen des Neuen Mannes rät, vollzieht Verena 
Stefan in ihrem erstmals 1975 im Verlag Frauenoffensive veröffentlichten Text 
Häutungen einen radikalen Bruch mit dem männlichen Geschlecht, am Anfang 
wenigstens, mit Geschlechterbeziehungen schlechthin:  
 

[…] ich höre auf in paareinheiten – gleich welchen geschlechts – zu denken und zu 
leben, sicherheit, geborgenheit und gesellschaftliche anerkennung sacken 
zusammen. ich reiße die eigene behausung ein, um frei zu kommen (Stefan 1975: 
75).  

 
Das Alleinsein wird von Stefan als notwendigen Schritt in Richtung Emanzipation 
gesehen. Elfriede Czurda situiert ihre Protagonistin aber in einen Bereich zwischen 
diesen beiden Positionen und so markiert das Buch, wie Hedwig Rohde treffend 
beobachtet, einen „provisorischen Erfahrungszustand” (Stefan 1975: 75). 
1985 erschien die Essaysammlung Die neue Unübersichtlichkeit von Jürgen 
Habermas, wo der Autor in dem gleichnamigen Essay auf einer 1984 gehaltenen 
Rede vor dem spanischen Cortes basierend, die Erschöpfung utopischer Energien 
und den veränderten Zeitgeist konstatiert, was bis in die zwischenmenschliche 
Kommunikation hinein reicht: 
 

Der utopische Gehalt der Kommunikationsgesellschaft schrumpft auf die formalen 
Aspekte einer unversehrten Intersubjektivität zusammen. Noch der Ausdruck 
„ideale Sprechsituation” führt, soweit er eine konkrete Gestalt des Lebens 
suggeriert, in die Irre. Was sich normativ auszeichnen läßt, sind notwendige, aber 
allgemeine Bedingungen für eine kommunikative Alltagspraxis und für ein 
Verfahren der diskursiven Willensbildung, welche die Beteiligten selbst in die 
Lage versetzen könnten, konkrete Möglichkeiten eines besseren und weniger 
gefährdeten Lebens nach eigenen Bedürfnissen und Einsichten aus eigener 
Initiative zu verwirklichen (Habermas 1985: 161-162).      

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 391 

In Czurdas Diotima wird auf eine utopische Mitteilungsfähigkeit gezielt. Das 
Eigene, das Habermas anspricht, erscheint jetzt als gesteigerte, intuitive Form der 
Mitteilungsfähigkeit:  
 

Ich sitze dir gegenüber. Du verstehst (im Sinne von: eine Fremdsprache übersetzen 
können) meine unausgesprochenen Wünsche, […]. Ich sehe deinen Blick sich 
verändern – ich verändere ihn – sehe ihn mitteilen, was ich hören will […]. Das 
Stadium der Sprachlosigkeit will ich in den Bereich der Sprache mitnehmen: 
sprechen können bei einer weit über die Sprache hinausgehenden Mitteilfähigkeit. 
[…] Bitte erzähle keine komplizierten Geschichten. Sag einfach nichts. Sieh nur 
her (D 7). 
 

Die Betonung des Eigenen bringt Elfriede Czurdas Text philosophisch in den 
Bereich des Konstruktivismus, wie er zum Beispiel von Paul Watzlawick vertreten 
wird. In seinem Essay über Watzlawick definiert Patrick Horvath den 
Konstruktivisimus auf folgende Weise: 
 

Unser Erkenntnisapparat „konstruiert“ große Teile unserer Erkenntnis, schafft 
quasi die vermeintliche „Wirklichkeit“, in der wir leben; diese so entstandene 
„Wirklichkeit“ ist daher stark subjektiv geprägt, hat wahrschienlich gar nichts mit 
der Welt außerhalb unseres Subjekts, der Wahrheit oder – im Kant’schen Jargon – 
dem „Ding an sich“ zu tun. Erkenntnis des „Dinges an sich“ bleibt uns 
wahrscheinlich für immer verschlossen, obwohl seine Existenz nicht bestritten wird 
(dies unterscheidet die Konstruktivisten auch von den Solipsisten, die meinen, 
außerhalb unseres Subjekts gäbe es nichts; die Konstruktivisten meinen, dass es 
etwas gibt, die Frage ist nur, ob und inwieweit wir es erkennen) (Horvath 2002). 

 

Aus Watzlawicks Buch Die erfundene Wirklichkeit   zitiert Patrick Horvath eine 
Stelle, die teilweise für  das Verständnis von Elfriede Czurdas Text von Bedeutung 
ist, nämlich: „(die) Einsicht, dass jede Wirklichkeit im unmittelbarsten Sinne die 
Konstruktion derer ist, die diese Wirklichkeit zu entdecken und erforschen 
glauben” (Horvath 2002).  Es muss aber betont werden, dass, obwohl einige 
Einsichten des Konstruktivismus, wenigstens in dem Grundgedanken, zum 
besseren Verständis von Elfriede Czurdas Verfahrensweise in  Diotima beitragen 
könnten, es im Text immer wieder hervorgehoben wird, dass der Unterschied 
zwischen der Wirklichkeit und der Konstruktion anerkannt wird und dass sich 
Elfriede Czurda in ihrem Text ganz bewusst eine Konstruktion schafft und die 
Fiktionalität der erfundenen Wirklichkeit lediglich eine zeitweilige parallele 
Wirklichkeit darstellt. Am Anfang des Werkes werden die beiden Wirklichkeiten 
streng auseinander gehalten, aber im Laufe der Zeit dringt die äußere Wirklichkeit 
des Alltags in die „Tagtraumoase” (D 42) und zerstört das Gebilde. Zu Beginn  des 
zweiten Teils des Textes heißt es: 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 392 

Wirklichkeit sickert ein, spürst du? Wirklichkeit, die meine Konstruktion zu 
überlagern beginnt, die die Intimität mit der konstruierten Wirklichkeit 
zurückdrängt – Wirklichkeit dringt ein wie eine feine Schicht Staub, die du zuerst 
gar nicht siehst – […] und zwischen Eindringen und Ablagern des Staubs 
verstreicht Zeit, eine Spanne Zeit: Ein Zeitkeil, betrügerisch, denn während man 
noch glaubt, man würde in ihr arbeiten, arbeitet sie unmerklich bereits gegen einen, 
macht die Konstruktion porös, durchlässig für eine andere Ebene von Wirklichkeit 
als sie selbst ist (für wirkliche Wirklichkeit?). Du beginnst mir zu entrücken, ich 
kann dich nicht mehr herbeireden, ich kann dich nicht mehr herbeiwünschen [… ] 
(D 40) 

 

Die Dreiteilung von Diotima oder die Differenz des Glücks zeigt die 
Entwicklung von der Konzeption des Konstrukts im ersten Teil, über eine Phase 
der allmählichen Destabilisierung des Konstrukts durch das Eindringen der 
störenden Wirklichkeit: 
 

Wirklichkeit, das sind die im Wind treibenden gelben Blätter des Akazienbaumes, 
das ist das Schlagen der Kuckucksuhr in der Nachbarwohnung, das ist der Anruf 
des Versicherungsagenten, das trostlose morgendliche Frühstück […] (D 41) 

 

bis zur völligen Auflösung im Alltag, was auch im Wechsel der Erzählung von der 
ersten Person zur dritten Person bemerkbar wird – die letzte Frage der 
Protagonistin an sich selbst erscheint schon als Zitat: „’Kann ich denn überhaupt 
eine Balance finden? Ich meine: eine Balance, die mich Grenzen überschreiten 
läßt, aber nicht alle Rückzugsmöglichkeiten verwehrt?’” (D 95-96) Hedwig Rohde 
bewertet Czurdas Projekt positiv und fasst die Entwicklung im Buch wie folgt 
zusammen: 
 

Die Montage aus Traumvorstellung, erinnerten Erlebnissplittern, vor allem auch 
die Überflutung mit fremden Monologen und aufgedrängten anderen Konflikten ist 
geglückt. Fragmente von Gegenfiguren, Störbildern haben die Funktion, die 
ohnedies zerbrechliche Glückskonstruktion kaputtzumachen […] Ein Schluß wie 
nachgeholt: der Berliner Alltag in der Wohngemeinschaft, die Straße, die kleinen 
anonymen Begegnungen – die ganze Nüchternheit des Daseins […] Und vorher 
gerade ein Konglomerat aus Zitaten, Nachrichten, nicht mehr in Zusammenhänge 
gebracht, aber merkbar assoziativ im Übergang von Selbstbesessenheit zu 
Selbstbesinnung notiert und gebündelt. Neutraler Boden. Widerwilliges 
Aufwachen (Rhode 1982).  

 
Zu den oben zitierten „Erlebnissplittern” gehören ja auch die zahlreichen 
intertextuellen Bezüge, auf die im Rahmen dieses Essays weitgehend nicht 
eingegangen werden kann, und die deshalb gelegentlich nur erwähnt bleiben 
müssen.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 393 

Der dritte Teil von Czurdas Diotima verdient unsere besondere  Aufmerksamkeit, 
weil erst jetzt der Name der Titelheldin erwähnt wird. Der Versuch, quasi die 
eigene Muse zu sein, d.h. die Funktion von Friedrich Hölderlins Diotima in seinem 
Hyperion selbst zu erfüllen, unterstreicht das Literarische und Fiktionale von 
Czurdas Text. Das Ende des zweiten Teils stimmt auf die traurigen Momente der 
Trennung ein und zwar ganz im Geiste Hölderlins: „Es gibt eine Zeit der Liebe 
[…] wie es eine Zeit gibt, in der glücklichen Wiege zu leben. Aber das Leben 
selber treibt uns heraus” (Hölderlin 1973: 139). Bei Elfriede Czurda bedeutet ihr 
Klagelied eine Anerkennung, dass sie ihrem Konstrukt zuviel aufgebürdet hatte: 
 

(Du konntest mir nur ein Ikarusflügel sein, der mich hochtrug und in Schwebe hielt 
mit beklommenem Schweigen, während ich mich mit leisem Atem davonstahl.) 
Auf dem regenverhangenem Felsen werde ich sitzen und meinen unbenennbaren, 
unerträglichen Sehnsüchten nachhängen […], täglich werde ich an der Küste 
stehen und mit einem weißen Tuch den imaginären Booten meine unzerbrechliche 
Einsamkeit zuwinken, meine Botschaft von unüberwindbarer Vereinzelung (D 64-
65). 

  
Im dritten Teil des Werkes findet ja nicht nur der Abbau des Konstrukts durch die 
zunehmende Vereinnamung durch den Alltag, durch Gedankenfetzten und Bilder 
aus den ersten beiden Teilen statt, sondern auch die langerwartete Nennung des 
Namens Diotima, wobei  diese Benennung ironisiert wird. Zum größten Teil ergibt 
sich die Ironie aus einer Befragung des Diotimavorbildes bei Hölderlin. Hier wäre 
es vielleicht angebracht, Hölderlins eigenes Vorbild in Erinnerung zu rufen – 
nämlich, Sokrates’ griechische Priesterin und Lehrerin aus Platons Symposion 
(http://www.sogang.ac.kr/-anthony/Classics/Diotima.htm am 31.5.2005). Was 
Mantinea  Sokrates Diotima vor allem beigebracht hatte, war die Erklärung der 
Liebe als Kind von Poros und Peina, also Mangel und Überfluss, etwas was aus 
einem Zwischenbereich hervorgeht – ein Dämon und Vermittler zwischen den 
Göttern und den Menschen, gleichzeitig auch eine Quelle der Erkenntnis1. 
Eklektisch lautet es in Elfriede Czurdas Text zum Beispiel:  
  

Die semmelfarbenen Häuserschluchten, Diotima: Am Fluchtpunkt der Straße, ganz 
klein geworden von der Ferne, den Abälard (das herrenlose  Gut der Erkenntnis?) 
(D 77),  

 

                                                 
1 Vgl. z.B.: „Her (d.h. Diotimas) conception of eros gives us an interesting way to look at 
the forms in general. We cannot approach the divine ideas of Socrates, the forms, just like 
man is not able to approach love. Once we have an idea of it it slips by, the factual 
knowledge about it eludes us from its deeper meaning, a meaning which is out of reach of 
human knowledge” (http://www.trincoll.edu/ depts/phil/philo/phils/diotima.html am 15.5. 
2005). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 394 

wobei der intertextuelle Bezug auf die unglückliche Liebesgeschichte von Abälard 
und Heloise das Versagen Diotimas als Lehrerin unterstreicht. Diotima wird von 
ihrer erhabenen und exemplarischen Position als Lehrerin in Sache Liebe vom 
Sockel gestürzt. Als Muse zur Zeit des Kaltes Krieges hat Diotima ausgedient und 
steht nun als trauriges, romantisches Überbleibsel neben anderen legendären 
Figuren in tragischen Liebesgeschichten und Märchen. Die Befreiung der 
modernen Diotima, also der Protagonistin, vom klassischen Vorbild setzt sie dann 
voll der Freiheit der Grenzenlosigkeit aus. Es ist die Freiheit eines ungehemmten 
Kapitalismus und Massenkonsums, wo die Schönheit als globales Produkt 
freigeboten wird, was ja auch zur Vergewaltigung des Liebes- und 
Schönheitsideals im ausgehenden 20. Jahrhundert beiträgt. Sachlich ließe sich der 
Verlust des Ideals nur im leicht betäubtem Zustand diskutieren, wie im Text 
ironisch suggeriert wird: 
 

Diotima, mein ephebisches, euphemistisches Mädchen, laß mich um drei Uhr 
Greenwich-Meridian-Time bei dir sein, damit wir die Fragwürdigkeit deiner 
Position in der gegenwärtigen Weltliteratur diskutieren können. Halte die Akten 
deines Vergewaltigungs-prozesses bereit, auch wenn sie keinem nützen (am 
wenigsten dir). Wir werden sachlich miteinander reden, meine Diotima, falls du 
also weinen mußt (dein Körper läßt sich nicht leugnen), dann hänge um drei Uhr 
Greenwich-Meridian-Time die Spuren von Tränen, von Düften und deiner 
unheilbaren Romantik für Santa Clohs, damit er  sie dem Abälard als Present 
überreicht. Deine Cannabis rauchende Muse ist nach Westen gereist, in die 
Freiheit, in die Uneingeschränktheit von Management und Mißwirtschaft, in den 
Hauch des betörenden Atems von Miss Universum (D 78). 

         

Auf diese Verabschiedung der klassischen Diotima folgt eine Fülle literarischer 
Allusionen, die von dem Unbehagen ausgelöst worden ist, in einer verwalteten 
Gesellschaft zu leben – von George Orwell (Autor des Romans 1984), über die 
Trivialliteratur – Hercule Poirot (belgischer Detektiv in den Detektivromanen 
Agatha Christies, bis zum klassischen Kanon der deutschen Literatur – Goethe, 
begleitet von den stürmischen Tönen von Scriabins Kompositionen (ein häufig 
wiederkehrendes Motiv), die als Erinnerungen an ein vorbildliches Erbe 
vergegenwärtigt werden und zwar in dem gleichmäßigen und unaufhaltsamen 
Ablaufen der Zeit in der Vorstellung vom „Ticken eines Metronoms in Beethovens 
tauben Ohren” (D 79) erscheint. Diese bunte, eklektische Fülle der Eindrücke und 
Erinnerungen spiegelt sich in der Unkonzentriertheit der Erzählerin wider. Trotz 
des Konvoluts kultureller Einflüsse soll der klassischen Diotima dennoch ihr Platz 
gesichert sein und sie soll deshalb „den Kopf nicht hängen (lassen)“ (D 80), denn 
in einer Anspielung auf ein Gedicht des englischen Dichters William Blake heißt 
es: „dein Infant Grief widerspricht deinem literarischen Stellenwert” (D 80). So 
wird Diotima erneut in der Literatur wieder belebt, was ja auch auf die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 395 

Unmöglichkeit hinweist, in einer literarischen Konstruktion zu leben. Als 
literarische Figur kann Diotima auch  einen Großbrand überleben. Im Text steht: 
 

Schaukle ihn auf deinen Knien, Diotima, er wird verrückt sein nach deiner Haut. 
Sieh das Feuer der niederbrennenden Potemkinschen Fassaden! Ein Autodafé. In 
Flammen der Wiener Himmel voller verstimmten Geigen, die im Recycling aus 
den Balken der Rauchfangkehrerkirche gebaut waren (D 80). 

  

Eine nüchterne Diagnose des ganzen Zustandes der Liebeskonstruktion und deren 
Vernichtung gibt es auch:  
 

Ich habe – es verschlägt mir immer den Atem, wenn ich formulieren muß - die 
Emigration ohne Beschädigung überstanden: Es war nur eine Form-Flucht, ein 
flüchtiger Wechsel der Abtrünnigkeit von einer Liebe zugunsten einer Vor-liebe 
(D 80). 

 
 
Literatur 
 
Bachmann, Ingeborg (1974): Simultan. Neue Erzählungen, München: dtv 1031. 
Czurda, Elfriede (1982): Diotima oder die Differenz des Glücks. Prosa, Reinbek 

bei Hamburg: Rowohlt (D). 
Horvath, Patrick (2002): „Paul Watzlawick. Baumeister der eigenen Wirklichkeit“,  

Wien, zit. nach: http://members.surfeu.at/4all/watz.htm 
Habermas, Jürgen (1985): Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt am Main: es 

(Neue Folge Band 321).  
Hölderlin, Friedrich (1973): Hyperion oder Der Eremit in Griechenland, 

Stuttgart: Reclam (UB 559/60).  
Rohde, Hedwig (1982): „Das unwirkliche Glück. Elfriede Czurdas Tagtraum-

Prosa”. In: Der Tagesspiegel, Berlin. 16.5.1982. 
Stefan, Verena (1975): Häutungen. Autobiografische Aufzeichnungen – 

Gedichte –Träume – Analysen, München: Frauenoffensive.  
Venske, Regula (1991): Entmannung. In: Regula Venske: Das Verschwinden des 

Mannes in der weiblichen Schreibmaschine. Männerbilder in der 
Literatur von Frauen , Hamburg und Zürich: Luchterhand (Sammlung 
Lucherhand 993), 79 – 100. 

 Venske, Regula (1991): Bemannung. In: Regula Venske: Das Verschwinden des 
Mannes in der weiblichen Schreibmaschine. Männerbilder in der 
Literatur von Frauen , Hamburg/ Zürich: Luchterhand (Sammlung 
Lucherhand 993), 129 – 160. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag



 

 396 

Weinzierl, Ulrich (1982): „An den fernen Geliebten. Elfriede Czurdas Prosaband 
‘Diotima oder Die Differenz des Glücks’”. In: Frankfurter Allgemeine 
Zeitung, 16.3.1982. 

*** „From Plato’s ‘Symposium’. Socrates defines ‘Love’ by telling what he 
learned from Diotima” http://www.sogang.ac.kr/-anthony/Classics/ 
Diotima.htm am 31.5.2005. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:47 UTC)
BDD-A13165 © 2006 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

