
 

 377 

Esther V. Schneider Handschin  
Basel 

 
 
Kulturvielfalt und Kulturtransfer in Peter Handkes Roman 

Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos 
 

Ich möchte das Motto aus einem lateinischen Orakel, das Handke dem Roman 
vorangestellt hat und das auf die aktuelle Situation unter anderem im Irak Bezug 
nimmt, zitieren: 

Du wirst gehen 
zurückkehren   nicht 
sterben im Krieg (Handke 2002: 5) 

 
Peter Handkes Roman ist ein äußerst umfangreicher,  sperriger eingenwilliger 
Textkörper. In meinem Aufsatz1 werde ich D[em] Bildverlust oder Durch die 
Sierra de Gredos  in den Kontext der   vorhandenen theoretischen Literatur über 
Globalisierung, wie z.B. Empire von Michael Hardt und Antonio Negri, stellen. 
Der Schwerpunkt liegt auf der Thematik der Globalisierung, der 
Antiglobalisierung, der Kulturvielfalt und des Kulturtransfers sowie auf der Frage 
nach dem Einfluss der iberischen und arabischen Kultur auf die Romanpoetik. 
Wie in vielen Werken arbeitet Handke auch in diesem Roman mit Prototypen, wie 
die Frau, der Autor, der Beobachter, der Berichterstatter. Die Frau macht eine 
berufliche Pause als hochrangige Bankfrau, bricht von der Flussstadt im 
Nordwesten Europas auf, um die Sierra de Gredos, eine Gebirgskette westlich von 
Madrid, unter Gefahren zu durchqueren. Sie verlässt ihr großes Anwesen, geht zu 
Fuß mit wenig Gepäck zum Flughafen, Destination Valladolid, fährt dort mit 
einem Landrover Richtung Süden, ihr Auto wird in einer  kriegerischen Gegend 
zertrümmert und ausgebrannt. Sie setzt ihre Reise per Bus fort, wandert vom 
Vorland der Sierra bis zum Gipfel. Die Frau hat einem Autor den bezahlten 
Auftrag gegeben, über ihre Biografie ein Buch zu schreiben. Am Ende sucht sie 
den in der Mancha lebenden Schriftsteller auf, um ihm ihr Leben zu erzählen, das 
vom Autor bereits im vorliegenden Roman  erzählt worden ist. Der Roman endet 
mit einem Happy End: Die Frau und der Autor werden ein Liebespaar. 
Fragmentarisch wird ihr Leben aufgerollt. Wir erfahren, dass sie aus einer 
ländlichen Gegend  Ostdeutschlands stammt, ihre Eltern früh durch einen 

                                                 
1 Diesen Aufsatz  habe ich als Referat beim Symposium Globalisierung und 
Multikulturalität in der österreichischen Literatur  in Burlington (Vermont, USA) 2004 
präsentiert. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 378 

Autounfall verloren und einen Bruder, der als Terrorist im Gefängnis sitzt, hat. 
Ihre Tochter ist das zweite Mal von zuhause ausgerissen und der Geliebte hat sie 
vor der Geburt ihrer Tochter in der Sierra de Gredos verlassen. Ihre Lebensdaten 
werden immer wieder relativiert, wenn es heißt: „Wollte sie den Autor dann für 
ihre Geschichte zu einem neuen, anderen Anfang ihrer Reise überreden: wegen 
Selbstschutz, Zeitumstände, die geschildert werden sollten“ (Handke 2002: 95). 
Die Parallele ihrer  dörflichen Herkunft mit seiner eigenen hat Handke im 
Gespräch mit Thomas Steinfels, das am 3. Januar 2002 in der Süddeutschen 
Zeitung erschienen ist, apostrophiert:  
 

Ich, Peter Handke, ich komme aus einem Dorf. Ich wollte einmal eine Frau treffen, 
die aus einem Dorf kommt und auch ganz woanders hingeraten ist, die sich eine 
Position erworben hat, wie eine Bankfrau. Bankfrauen haben mich immer 
fasziniert, weil sie zugleich souverän und dienstfertig sein müssen (Steinfels 2002).  

 

Im Roman begründet der Autor sein Interesse an dieser Auftragsarbeit damit, dass 
er hinter das Geheimnis des Geldes kommen wolle. Der Autor trägt Züge Peter 
Handkes. Obwohl er seit längerer Zeit kein Buch mehr publiziert hat,  ist er „fast 
zu seinem eigenen Leidwesen“ bekannt. Er lebt  wenig gesellschaftsfähig, 
freiwillig abgeschieden in einem Mancha-Dorf . „[...] wo gab es das noch, ein 
freiwillig abgeschiedenes Dasein?“ heißt es im Roman (Handke 2002: 16-17). Ihre 
Geschichte wird immer wieder hinterfragt und relativiert. Sie verspricht sich vom 
Autor, dem „Formenforscher“ und Rhythmusmenschen“, dass er neben den Fakten 
möglichst viel einfließen lasse, das entscheidender sein solle für die Geschichte. 
„Geschichte?“ So sieht sich der Autor als Erfinder, der mit zusätzlichen, anderen, 
ungeahnten Fakten, dichterische Freiheit zelebriert, statt journalistischem  
„Storyeifer“ und „Realitätsgeprotze“ (Handke 2002: 15) als Gegenentwurf zu einer 
vom Journalismus geprägten Literatur.  
Der Roman spielt in einer nicht allzu weit entfernten Zukunft, in der wie in Empire 
beschrieben, Krieg und Gewalt omnipräsent sind. Der Literaturwissenschafter  
Michael Hardt und der Soziologe Antonio Negri beschwören mit 
wissenschaftlichem Aplomb eine neue Weltordung als Schreckvision  herauf. Die 
Phase des Imperialismus, der die Welt bipolar in Westen und Nichtwesten, 
zivilisiert und nichtzivilisiert einteilte, werde abgelöst durch das Empire, ein 
Weltreich ohne Zentrum, dessen absoluter Herrschaftsanspruch und hektischer 
Drang nach Ausdehnung jeden nationalstaatlichen Rahmen aufbreche. Die 
politischen Ideen des Volkes, der Nation und Souveränität seien nicht länger 
gültig. Empire präsentiere sich als ein Reich vollendeter Totalität, in dem es 
keinen moralischen oder kritischen Standpunkt von außen mehr gebe. Das 
moderne Denken in Grenzen und Differenzen mit Unterscheidung in privat und 
öffentlich, international und regional löse sich auf in ein universales Netz aus 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 379 

Informationen, in dem alles mit allem kompatibel sei und demzufolge gleich 
aussehen müsse. Die Autoren zeigen Möglichkeiten des Widerstandes gegen den 
Totalitätsanspruch des Empires auf, das sämtliche Formen sozialer Beziehungen 
und kulturellen Austausches materialisiert, hegemonisiert und reguliert. Sie 
versuchen Wege aufzuzeigen, innerhalb des Empires zu kämpfen und auf seinem 
hybriden, modulierenden Terrain einen Gegenentwurf zu entwickeln. Gegen alle 
Moralismen, gegen alle Vorbehalte und nostalgischen Anwandlungen sehen sie ein 
großes Potential  für schöpferische Tätigkeit und Befreiung. „Die Menge mit ihrem 
Willen, dagegen zu sein, und mit ihrem Wunsch nach Befreiung muss durch das 
Empire hindurch, um auf die andere Seite zu gelangen“ (Hardt/ Negri 2002: 230). 
Handke versucht in diesem Roman die Gegenwart, die Jetztzeit, zu erfassen. In 
einem Interview umreißt er seine Erzählintention: „Ich habe die heutige Welt 
umkurvt – und es ist mir dabei nicht um eine Gegenwelt gegangen, sondern um ein 
Nachziehen der vorhandenen Welt, um eine Art Ränderverstärkung, um heute. 
Jeder Verästelung bin ich begeistert nachgegangen, mit warmem Herzen, mit nicht 
ganz unleuchtender Stirn [...]. Zum Epischen gehören die Wüsten und die 
Seitentäler, die Wadis“ (Steinfels 2002). Die Frau führt einen entsprechenden 
Reiseführer mit sich, der vor den Gefahren in der Sierra de Gredos, wie zu 
Beispiel vor den Wadis, warnt. Seit dem Versuch über die Müdigkeit  aus dem 
Jahr 1989 siedelt Handke seine Texte immer wieder in Spanien an, dessen leere 
Landschaft ihn fasziniert. Die spanische Landschaft habe so viele Überraschungen 
in der Einförmigkeit. Man stelle sich diese Gegend als Tafel vor, als „meseta“, 
aber es gebe Abgründe darin, Berge, Bäche, Quellen – das komme ihm bei seinen 
antipsychologischen Geschichten entgegen. Die Landschaft rhythmisiere ihn, sie 
sei ein Muster, das seine Fantasie mehr in Schwung bringe (ebd.). Über einen 
Mangel an Fantasie können sich die Lesenden freilich nicht beklagen. Nicht ganz 
zu unrecht hat der Literaturkritiker Ulrich Greiner in D[er] Zeit  geschrieben, der 
Text wirke, als habe Handke alles hineingepackt, was ihm einfiel, alles, was er je 
geschrieben habe, das bereits Gestrichene inbegriffen. Er gelangt zum Fazit, dass 
sich sogar ein geübter Wanderer wie Handke in der eindrücklich beschriebenen 
Sierra de Gredos ordentlich verirrt habe (Greiner 2002: 41). 
Die Frau wird als kosmopolitische Abenteurerin, als Globalplayerin, eingeführt. 
Geboren in einem ostdeutschen wendischen Dorf, Studium in Dresden und 
Leipzig, aufgewachsen bei ihren Großeltern, die mehrfach die Grenzen und 
Nationalitäten wechselten, Berufe in diversen Ländern und Kontinenten, so dass es 
nicht erstaunt, dass sie sich mit dem Autor auf verschiedenen Kontinenten über 
ihre Lebensgeschichte auf Deutsch, Englisch, Französisch, Spanisch und Russisch 
unterhält. Auf der Reise führt sie zudem ein Arabischbuch mit, aus dem überaus 
häufig zitiert wird. 
Das Bezeichnende ist nicht mehr eindeutig. Handkes Verfahren, die obligaten 
Bestimmungen zu vervielfältigen und zu neutralisieren, kann als postmodernes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 380 

Verfahren, das auch auf den Globalisierungsprozess Bezug nimmt, interpretiert 
werden. 

Unvergleichliches Geräusch des Granitsands unter den Sohlen, weniger ein 
Knirschen als ein Mahlen und Rauschen der groben Körnermassen, welche einem 
zugleich die Füße massierten: vordringliches Geräusch auf der iberischen  
Halbinsel; auch wenn dieses Geräusch einem ähnlich bei einer Alpenüberquerung 
hätte in den Ohren klingen können, oder in den Anden, oder ihretwegen im 
Himmalaja (Handke 2002: 359). 
  

Ein für Handke typisches Naturbild wird nach dem Strichpunkt seiner 
Bestimmtheit beraubt und auf  Gebirge in anderen Ländern und auf  anderen 
Kontinenten übertragen. Die Sierra de Gredos unterscheidet sich im Winter „kaum 
von den Schweizer Bergketten an den Grenzen zu Italien und Frankreich und deren 
höchste Gipfel, selbst der Almanzor, kaum ein bisschen höher als halb so hoch wie 
der Mont Blanc, die Jungfrau oder das Matterhorn waren“ (Handke 2002: 359). 
Die Orte werden austauschbar. So kann der Wohnort der Frau am Flusshafen, 
„Basel, Köln, Rouen, Newcastel upon Tyne oder Passau“ (Handke 2002: 11) sein, 
ein Mann aus Honolulu, Kairo oder Tokyo stammen. Es könnte „in New York oder 
in einer Metropole sonstwo nah am Meer“ (Handke 2002: 47) sein. Auf dem 
Flughafen gibt es „vierdimensional drehende Globen“ (Handke 2002: 96). An 
anderer Stelle ist von „Weltlandschaften“ und „Planetengegenden“ (Handke 2002: 
369) die Rede. 
Handke entwirft, ähnlich wie in Empire beschrieben, ein düsteres Bild einer 
grenzenlosen globalisierten Welt. In diesem „inzwischen wie vor unvordenklichen 
Zeiten als Rechts- und Wirtschaftsraum geeinten und so beinah einheitsstaatlichen 
Erdteil“ sind mittlerweile auch sämtliche interkontinentale Grenzen gestrichen. 
„Es gab keine Grenzen mehr, dafür  Begrenztheiten und Ausgrenzungen wie 
vielleicht noch nie.“ Das Verhältnis zwischen den Völkern wurde von alten 
negativen Erinnerungen aus der Geschichte dominiert, so dass jedes Volk 
Ressentiments gegen andere Völker hegte. Offizielle Völkerfreundschaften sowie 
Versöhnungsfeiern waren nicht von langer Dauer (Handke 2002: 111). Wie sich an 
den  folgenden Beispielen zeigen lässt, die sich auch als Anspielung auf die 
gegenwärtige Geschichtsdebatte hinsichtlich der NS-Zeit interpretieren lassen, 
nimmt Handke  vor allem eine eurozentrische Perspektive ein: 
 

Ihr Spanier habt im Juli 1532 in Cambrai meinen Bruder aufgespießt“; die 
Lichtensteiner haben  uns schon im Mittelalter an die Türken verraten“, [...] „die 
Engländer sind dabei, wie     damals unter Heinrich dem Achten den Ärmelkanal zu 
verminen“, [ ...] “kein Franzose, der nicht kollektiv schuldig bleibt und büßen wird 
für die Enthauptung unserer Marie-Antoinette [...]“ (ebd. 108). 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 381 

Der Roman ist in einer Zwischenzeit oder auch Endzeit angesiedelt, die wie in 
Empire die Signatur von Gewalt und Terrorismus trägt. Die Frage wird gestellt, 
weshalb Machthaber nicht wie „im Mittelalter oder in der Sage, ihren Krieg 
höchstpersönlich, Mann gegen Mann, Frau gegen Frau usw., [sic] stechen, 
ballern“, anstatt  ihre gegenseitigen Völker aus der Welt zu bomben. Terroristen 
leben wieder Greueltaten, die „längst  abgesunken ins Legendäre gewähnten, 
allenfalls noch in alten Kostümfilmen vorkommenden“ Böswilligkeiten, 
Mordlüste, Lynchphantasien und Bestialitäten aus. Der Hippie - Slogan „make 
love not war“ mutiert zu „make war not love“. Krieg und Liebe dominieren in den 
nach außen vereinten und entgrenzten Ländern des Kontinents. Statt Krieg sollen 
Friedensoperationen oder Liebesdiktat Vorschrift sein (Handke 2002: 109-110). 
Der Jugoslawienkrieg ist gegenwärtig in der Sierra, denn ihr Bruder agiert als 
Terrorist in Albanien. Die Frau sieht  Bombengeschwader, von Granaten zerstörte 
Häuser und Bäume, Jagdbomber in der Sierra de Gredos. Der Krieg ist überall, war 
und wird sein. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind angesprochen. Mit 
dem Krieg in den zwischenmenschlichen Beziehungen in ihrem Alltag greift 
Handke übrigens eine Thematik auf, die auch Ingeborg Bachmann in ihrem Werk 
eindrücklich gestaltet hat.2   
Wiederholt wird auf die Feinde und Feindinnen angespielt, die sich die Frau durch 
ihre Erfolge zuerst beim Film und dann als Bankfrau sowie durch ihre Schönheit 
zugezogen hat. Im Gegensatz zu Kriegen zwischen Nationen wird dieser „eines 
jeden gegen jeden - oft grausamsten gegen meinesgleichen, gegen meinen 
Nächsten“ nie förmlich erklärt. Handke führt Redewendungen an, wie: „’Ab heute 
ist Krieg zwischen uns!’; [...] ‚Ich werde dich vernichten!’; ‚[...] Dein 
Leichenwagen ist schon bestellt!’; [...] ,Krepier!’“ Dieser zwischenmenschliche 
Krieg wird verschleiert, hinter  bedrohlichen Täuschungsmanövern verborgen, wie 
zum Beispiel: „’Ich als dein Freund’ [...] ‚Ich liebe dich und werde dich immer 
lieben.’“ Das Wort Liebe verkommt zur Platitüde, die von der Werbung und 
Politik instrumentalisiert wird. „Liebevolle Pünktlichkeit, so ging ein  
Werbespruch für den Zugverkehr [...]“. Bei den inzwischen täglich vorkommenden 
Hinrichtungen in Texas oder an anderen Orten werde den Deliquenten  der 
Korintherbrief,“’[...] das Größte von allen aber ist die Liebe’“, zitiert. Der 
Übergang von der Disziplinargesellschaft zur Kontrollgesellschaft als weitere 
Konsequenz der Globalisierung wird ironisierend- persiflierend thematisiert, wenn 
Schwerbewaffnete vor gigantischen Metallsperren rund um die Uhr in 

                                                 
2 Ingeborg Bachmann versucht vor allem im Todesarten-Projekt die alltägliche Gewalt im 
Verhältnis der Geschlechter und  den Menschen untereinander darzustellen. Im Interview 
mit Volker Zielke vom 7. Okt. 1972 äußert sie: „[...] zu sagen, was neben uns jeden Tag 
passiert, wie Menschen, auf welche Weise sie ermordet werden von den andern, das muss 
man zuerst einmal beschreiben, damit man überhaupt versteht, warum es zu den großen 
Morden kommen kann“ (Bachmann 1983: 116). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 382 

Untergrundstationen und Suburb-Bahnhöfen zu Klängen von Liebessongs, 
gesendet Tag und Nacht von Radio „Sehnsucht“ oder vom Kanal „Siebenter 
Himmel“ für Sicherheit sorgen sollten. Mit einem Stahlgedonner schließen 
Metrotüren zu Klängen von Schlagern wie „’Love Me Tender’“ und „’Die Liebe 
ist ein seltsames Spiel’“ von „Radio Paradiso oder Radio Nostalghia“ (Handke 
2002: 105-106). 
Das von Handke benannte Interesse an einer Person, die aus einem Dorf stammt 
und sich die Position einer Bankdirektorin aufgebaut hat sowie dasjenige ihres 
Biografen hinter das Geheimnis des Geldes zu kommen, schlägt sich im Roman in 
einer eher naiv daherkommenden Kapitalismuskritik nieder. Dass die Komplexität 
ökonomischer Globalisierungsprozesse in einem Roman fehlen, in dem als 
Protagonistin eine Bankfrau aus dem Kader agiert, mag erstaunen.  
Vor der Überquerung der Sierrra de Gredos wertet sie ihr Eigentum als 
„Errungenschaft“, in der Sierra stellt sie diese in Frage und fühlt sich befreit von 
den Bürden des Eigentums. „Wie sie, der Bank- und Wirtschaftsmensch, welcher 
sie auch jetzt auf ihre angestammte Weise weiterhin war, ein Widersacher des 
Eigentums? Ja, wenigstens, was ihr persönliches Dasein anging. Sie sah auch da 
ein schönes = erzählenswertes Problem, jedoch keinen Widerspruch.“ Die 
allgegenwärtige materialistische Konsumwelt des alleingeltenden kapitalistischen 
Systems wird durch die Metapher eines biblischen Geldtempels  repräsentiert. Das 
Zitat: “Die Wechsler im Tempel? Nein, der Tempel der Wechsler – und der war 
der einzige noch geltende aller Tempel“ (Handke 2002: 512-517), verweist auf die 
Banken, sowie auf die Funktion des Materialismus als Religionsersatz. Dass 
Handke die Frau darüber nachdenken lässt, ob nicht andere  Welt- und Universal-
Bank-Manager unterwegs sein könnten, den Besitzlosen der Erde finanzielle Hilfe 
zukommen zu lassen,  verrät eine sympathische Portion an Idealismus, erweist sich 
jedoch letztlich wie vieles in diesem Roman als ein naiver unrealistischer 
Lösungsweg. Freilich wissen Handke-KennerInnen, dass es dem Autor keineswegs 
um realistisches Erzählen geht, sondern um den Anspruch, sprachlich schöne 
Bilder zu formulieren.  
Handkes beschriebene Novomaden können mit Walter Benjamins neuen Barbaren 
verglichen werden. Im Kapitel Gegen-Empire beschreiben Hardt/ Negri den 
Migrationsprozess als schwer zu fassen und diffus. Die ungeheuren 
Bevölkerungstransfers in der heutigen Zeit werden vor allem in der alten Welt 
gnadenlos zu bekämpfen versucht, allerdings erfolglos. Desertion und Exodus 
werde als machtvolle Form des Klassenkampfes in der imperialen Postmoderne 
aufgefasst (Hardt/ Negri 2002: 225). Bereits Walter Benjamin hat 1931 den neuen 
Barbaren positive Eigenschaften zugeschrieben: Dieser neue Barbar „sieht nichts 
Dauerndes. Aber eben darum sieht er überall Wege. [ ...] Weil er aber überall einen 
Weg sieht, hat er überall aus dem Weg zu räumen. [...] Das Bestehende legt er in 
Trümmer nicht um der Trümmer, sondern um des Weges willen, der sich durch sie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 383 

hindurchzieht.“ Sie bahnen durch Zerstörung „neue Lebenswege durch ihre eigene 
materielle Existenz“ (zit. aus Hardt/ Negri 2002: 227).  
 Die Anonymität der zugewanderten multikulturellen  Nachbarschaft  der Frau in 
ihrer Flussstadt wird einerseits als Anomie, Entwurzelung, und als 
Ausgeschlossensein dargestellt, wenn die Kinder im Schatten bleiben, das heißt 
nicht gesehen werden wollen, jedes seinen Heimweg von der Schule mit zum 
Boden gesenktem Blick allein geht, um anonym zu bleiben. Der Nachbarsohn teilt 
Folgendes in der Stille der Nacht voller Verzweiflung über seine Verlassenheit 
und sein Ausgegrenzt -Sein seinen Eltern mit: 

 
Ihr wollt, dass ich tot bin, Danke für die Knochen in den Käfig. Ihr werdet mich nie 
mehr wiedersehen. Mein Bett bleibt leer. Danke für die Blumen auf das Grab. 
Lasst mich aber wenigstens noch eine letzte Kassette spielen. Warum wollt ihr 
mich nicht. Warum hast du mich nicht abgetrieben. Warum hast du mich nicht in 
den Ofen gesteckt? Oder in die Kiste mit dem doppelten Boden. Brennend heißer 
Wüstensand. Euer euch liebender – (Handke 2002: 404). 

 
Am nächsten Morgen erfolgt wie immer keine verbale Reaktion seiner Eltern auf 
seine Verzweiflung. Am übernächsten Morgen wird der Jugendliche materiell 
entschädigt, das heißt mit einem Moped abgespeist. Statt Namen stehen Initialen 
an den Briefkästen, die einem griechischen, kyrillischen, arabischen oder 
armenischen Alphabet zugeordnet werden können. Andererseits wird von dieser 
schemenhaften anonymen multikulturellen Mittelklass-Nachbarschaft ein positives 
Bild vermittelt. Hier sieht die Bankfrau ihren eigenen Wunsch nach Anonymität 
erfüllt. Diese Gegend scheint ihr ein Beispiel für eine neue Lebensart zu sein, als 
deren Pionierin sie in den Roman eingeführt wird. Trotz der Anonymität 
respektiere man einander, würde im Notfall Hilfe geleistet. Die ideale Lebensform 
wird an der Frau als meditativ, kontemplativ, bedacht- und behutsam und 
unabhängig, das heißt nicht an Geselligkeit interessiert, demonstriert. Der 
Gleichförmigkeit einer globalisierten Welt stellt Handke mit der Persönlichkeit der 
Frau einen ausgeprägten Individualismus gegenüber. In diesem Zusammenhang 
möchte ich Rüdiger Safranzkis Essay  Wieviel Globalisierung verträgt der 
Mensch? anführen, in dem er die Gestaltung einer eigenen Individualität und 
Identität in einer sich globalisierenden Welt postuliert (Safranski 2003: 112). Als 
Eigentümerin eines großen Anwesens, bildet die Frau freilich eine Ausnahme in 
ihrer multikulturellen Umgebung. Die durch die Globalisierung geforderte 
Mobilität der Familien der Arbeitenden in Unternehmungen, Gesellschaften, 
Firmen, Instituten, Korporationen, Laboratorien waren in Wohnkontingenten 
untergebracht; ihnen wurden Firmenautos und größere Geräte zu Verfügung 
gestellt.   
Plötzlich werden  nach einer langen Zeit des Niedergangs Flussstädte und 
Regionales als Gegenglobalisierungstendenz wieder bevorzugt. Nach einem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 384 

Rekurs ins Mittelalter wird  der umweltfreundliche Verzicht auf die bisher 
eingeflogenen außersaisonalen Lebensmittel betont. Zwar gibt es noch Güter aus 
Südeuropa, wie Oliven, Weintrauben, Pistazien, aber keine treibstofffressende 
Produkte aus Übersee, wie frische Kirschen und Blaubeeren aus Chile, keine 
Herbstäpfel aus Neuseeland im Frühling und keine Steinpilze aus Südafrika 
„neben dem Osterlamm“. Einheimische Früchte und Gemüse werden wieder 
angepflanzt, was den Jahresrhythmus wieder ins Gleichgewicht bringt. 
Epochenlang aus der Mode gestoßene Regionalgerichte, in Klammer: „regional 
nichts Minderes inzwischen als national“, erhalten wieder erste Priorität (Handke 
2002: 47-49).  
Am Beispiel der Hondaredas wird die Gegenglobalisierung, die letztendes  eine  
globalisierte totalitäre Weltherrschaft etabliert, vorgeführt. Dass die Bewohner des 
spanischen Hondaredas aus sämtlichen Menschenrassen  Kreuzungen und 
Vermischungen des Erdkreises hässlich und verwahrlost bezeichnet werden, 
verweist auf die Problematik der Migration, Emigration und  Multikulturalität von 
Unterschichten: „entwurzelte Existenz in Armut und Elend“ (Hardt/Negri 2002: 
225). Im Roman hat die globalisierte Welt bereits den Nord- Südpol, den Gipfel 
des Everest und Aconagua erreicht, doch die Hondareda-Region scheint 
unzugänglich. Handke entwirft eine  Gegenwelt zur globalisierten Welt ohne 
Grenzen. „Diese Rückfallsrotte“ hat nämlich ganz enge Grenzlinien gezogen, „in 
Form von Schwellen, Schranken und Balken, und ebenso imaginären“, die oft noch 
wirksamer seien. Dies wird der Frau von einem Beobachter mitgeteilt, der einen 
Bericht über „Die Ausgespielten [...] die im Hochgebirge Gestrandeten“ verfassen 
soll (Handke 2002: 579). Diese Neusiedlerregion von Hondureda habe sich „aus 
der Gegenwart verabschiedet“. Ihre Zivilisation gehe auf eine längst überwundene 
Vergangenheit, um Jahrhunderte, ja, Jahrtausende zurück. Es handle sich um einen 
Rückfall ins Jäger- und Sammlertum, um „einen Atavismus eines Atavismus“ (ebd. 
527). Statt „Nuklear-Mikrochips, Makrohard-Wissenschaft im Silicon- Micomicon 
oder Peppermint-Valley“ (ebd. 583) entwickeln sie eine Tauwissenschaft. Handkes 
Zivilisationskritik ist deutlich vernehmbar: Taubrunnen werden Erdölfeldern 
gegenübergestellt. Das Tauwasser wird zur einzig gültigen Währung, zum 
Monopol, welches durch eine Tau-Mafia mit terroristischen Methoden die 
etablierten Weltrechtsstaaten zerstört, zur Gewaltmacht aufsteigt und der Welt 
letzendlich  eine neue Religion aufoktroieren wird. Auch  Hardt/Negri (2002: 220) 
weisen auf die Gefahren eines sich jeglicher Kontrolle entziehenden 
Totalitarismus hin, doch im Gegensatz zu Handkes Entwurf ist dieser  nicht mehr 
lokalisierbar , das heißt: er weist einen Nicht-Ort auf. 
Im Kontext der Hondredaner bringt Handke sein eigentliches Thema Bildverlust, 
Bildgewinn ins Spiel. Ihnen ist der Bildverlust zugestoßen, das heißt, ihre Augen 
wandern „auf der schmalen bildlosen Schneise horizontalwärts.“ Sie haben 
offensichtlich „sämtliche Bilder, Ideen, Ideale, Rituale, Träume, Gesetze und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 385 

zuletzt auch die ersten und die letzten Bilder verloren, welche Ihnen die 
Vorstellung von einer Welt, eines gemeinschaftlichen Lebens auf dem Planeten, 
ermöglichten, zeigten [...]“ (Handke 2002: 531). Während des Abstiegs vom 
Hochplateau ins Mancha-Dorf des Autors erkrankt die bildersüchtige Frau am 
Bildverlust. Sie erleidet einen physischen und psychischen Zusammenbruch, liegt 
leblos einen Tag und eine Nacht im Farn in der Todeszone. Da der Aspekt des 
Bildverlusts  mein Thema nur am Rande tangiert, verweise ich auf Handkes 
Kommentar und auf die umfangreiche Forschungsliteratur, die den Aspekt des 
Sehens bei Handke referiert. 
Handke versteht Bild-Erleben als einen Ort, der in Form eines Bildes plötzlich für 
einen Moment wiederkehre, und zwar „in Form eines Rebus, von etwas zwischen 
Bild und Wort“. Das sei immer ein Element seines Lebens gewesen, welches über 
ihn hinausgehe, in dem das Bild mehr sei als er, in dem die Person aufgehoben sei. 
Solche Bilder habe er noch nie beschrieben gefunden. Eine Zeit lang habe er 
gedacht, dass diese Bilder aufhörten: 
 

Diese Vorstellung war einer der epischen Ausgangpunkte meiner Geschichte. Und 
es wurde mir deutlich, dass es sich hierbei vielleicht nicht um ein physiologisches, 
sondern um ein epochales Problem handelt. Dem wollte ich nachgehen. Dem 
Verschwinden der Bilder, der Bilder aus einer anderen Zeit und von einem anderen 
Ort, die mir für eine kurze Zeit das Dasein bekräftigen, die mir zeigen, dass es die 
Welt noch gibt“ (zit. aus Pichler 2002: 185).  

 
Ein ähnlicher Satz ist im Roman zu lesen: Bild-Werden heißt und bedeutet: „Die 
Welt steht. Sie ist nicht untergegangen“ (Handke 2002).  Die Frau und ihr Biograf 
entwerfen Bilder, in denen die Welt zum Stehen kommt. Nunc stans, wie es in der 
Formel des mystischen Schauens heißt: Die Einstellung steht still. Das Persönliche 
daran verschwindet: „Die Bilder spielen in einer unpersönlichen Gegenwart, die 
mehr, weit mehr ist als meine und deine“, meint Handke (zit. aus Melzer/Tükel 
1995: 70). Die Frau sinniert darüber, eine Bilderbank zu gründen. 
Im Kontext  Miguel de Cervantes Pikaroromans Don Quijote de la Mancha wird 
der Frage des Bildverlusts nachgegangen, inwieweit dieser zu Cervantes Zeit 
überhaupt ein Thema oder Problem gewesen sei. Es lassen sich intertextuelle 
Bezüge zu Handkes Roman feststellen, die ich als einen Aspekt des Kulturtransfers 
interpretiere. An mehreren Stellen wird Cervantes zitiert, der Autor lebt in la 
Mancha, dem Ziel der Abenteuerfahrt der Frau, zudem wird wie bei Cervantes die 
Entstehung des Textes thematisiert. Sowohl Don Quichote verliert nach langen 
Fahrten das innere Bild der Liebe, wie auch die Frau Bilder einer früheren Liebe 
verliert. Die Frage des Gelingens dieser Reise, von der sie sich erhofft, es möge 
ihre letzte sein, stellt sich ähnlich wie bei Cervantes. Beide Autoren treten als 
Ironiker und Satiriker in Erscheinung. Viele skurrile Begebenheiten könnten von 
Cervantes inspiriert worden sein. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag



 

 386 

Dass das anfangs zitierte Motto aus dem lateinischen Orakel,  von einem Zitat des 
arabischen Autors Ibn‘ Arabî sowie von einem  aus Cervantes Roman Don 
Quijote de la Mancha begleitet wird,  deutet Handkes poetologisches Verfahren 
an,  spanische und arabische Ausdrücke sowie aus beiden Kulturen stammende 
Sätze in den Textkörper einzuweben, so dass der Eindruck von Kulturvielfalt und 
Kulturtransfer entsteht. Die Frau zitiert ausgiebig aus ihrer Reiselektüre, einem 
Arabischbuch, wie zum Beispiel: Patatas, Erdäpfel, arabisch batatas (Handke 
2002: 393), Laila, die Nacht; bil-lail, nachts; heute nacht, hadjihil-laila; 
Gegenwart, hadjir; jetzt, al-aana; Gesicht, wadj“ (Handke 2002: 438). „Tahallul, 
der Jubel, tanassul, das Seufzen“ (Handke 2002: 504), usw. Handkes poetologische 
Verfahrensweise ist gerade im Kontext der aktuellen durch 
Globalisierungsprozesse verschärften Differenzen im westlich-islamischen 
Konflikt äußerst begrüßenswert und zukunftsweisend. 
 
Literatur 
 
Ingeborg Bachmann (1983): Wir müssen wahre Sätze finden. Gespräche und 

Interviews, hrsg. v. Christine Koschel und Inge von Weidenbaum, 
München/Zürich. 

Greiner, Ulrich (2002): „Der Herr der Fragezeichen. Der Schriftsteller Peter 
Handke wandert in die Sierra de Gredos und verirrt sich“. In: Die Zeit, Nr. 
5, 24.1.2002, 41. 

Handke, Peter (2002):  Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos, 
Frankfurt/M. 

Hardt,  Michael/ Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung, 
Frankfurt/New York. 

Melzer, Gerhard/ Tükel, Jale (1995): Peter Handke. Die Arbeit am Glück, 
Königstein. 

Pichler (2002): Die Beschreibung des Glücks. Peter Hanke. Eine Biografie, 
Wien. 

Safranski, Rüdiger (2003): Wieviel Gobalisierung verträgt der Mensch, 
Frankfurt/M. 

Steinfels, Thomas(2002): „Ich erzähle von einem Leben, das über mich 
hinausgeht. Peter Handke im Gespräch“. In: Süddeutsche Zeitung, 
20.1.2002. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:28 UTC)
BDD-A13164 © 2006 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

