
Bianca Bican 
Klausenburg 

 

Antike Göttervorstellungen im Spannungsfeld von Literatur 
und Philosophie: Xenophanes 

 
 
1. Lebensdaten Xenophanes’. Seine Einordnung innerhalb der 

Vorsokratiker 
 
Aus der Biographie des Griechen Xenophanes sind einige Eckdaten bekannt, 
aufgrund deren sein Lebenslauf mit gebotener Vorsicht einigermaßen stichhaltig 
rekonstruiert werden kann; wenige Informationen sind tatsächlich gesichert. Er 
stammt aus Ionien, wo er als Sohn des Dexi(n)os/Orthomenes geboren wurde. Laut 
seinen eigenen Angaben verlässt er die Heimatstadt Kolophon mit etwa 25 Jahren, 
um sich in Italien niederzulassen; anschließend irrt er ungefähr 67 Jahre lang in 
ganz Griechenland umher. Wenn man die Eroberung Ioniens durch die Meder 
(546-5 v. u. Z.) berücksichtigt und die Anmerkung des Historikers Timaeus, 
Xenophanes habe zur Zeit des Hieron von Syrakus (478-467 v. u. Z.) gelebt, für 
glaubwürdig betrachtet, lassen sich die Lebensdaten Xenophanes auf die 
Zeitspanne 570-478 v. u. Z. Festlegen (Craig 1998: 808).1 Zwar wird auch diese 
genaue Datierung z.T. angezweifelt  (Edwards 1967: 353), hauptsächlich wegen 
der für die Antike überdurchschnittlich langen Lebenszeit, doch kann mit ihrer 
Hilfe eine umstrittene Gestalt der frühgriechischen Philosophie historisch 
festgehalten werden. 
 
1.1. Xenophanes und die italische Philosophie 
 
Nicht die zeitlich festlegbare, sondern vielmehr die räumliche Verortung des 
Xenophanes wird in der Fachliteratur als Ausgangspunkt für dessen Einordnung 
innerhalb der Vorsokratiker gewählt. Seine Äußerungen werden zum Anlass 
genommen, ihn entweder zum ionischen oder zum italischen Zweig der 
vorsokratischen Philosophie zu zählen; zudem wird er als Vorläufer und Lehrer 
von Parmenides und der Eleaten betrachtet. Dass diese Chronologie nicht 
einstimmig durchgeführt wird, belegt folgende selektive Übersicht. 

                                                 
1 Auch Guthrie (1962: 362-363) akzeptiert nach eingehender Auseinandersetzung mit 
weiteren antiken Quellen diese Jahresangaben, ändert jedoch das Todesjahr (seine Angabe 
lautet: 470). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 268 

Diogenes Laertios, dessen Geschichte der antiken Philosophie Philosóphōn bíōn 
kai dogmátōn synagogé (Leben und Lehrmeinungen der Philosophen) die 
Abfolge der behandelten Persönlichkeiten in ein Lehrer-Schüler-
Beziehungsgeflecht verwandelt, berücksichtigt für Xenophanes das pythagoräische 
Umfeld in der Abfolge Empedokles, Heraklit, Xenophanes, Parmenides (apud 
Geyer 1995: 19-20). 
Eine weitere antike Quelle, Theophrasts physikōn dóxai (Die Lehren der 
Naturphilosophen), hat aufgrund ihrer Relevanz auch Diels/ Kranz (191996) als 
Grundlage für die Textanordnung gedient. Darin werden nach den Milesiern und 
den Pythagoräern als dritte Gruppe die Eleaten aufgelistet, zu denen Xenophanes, 
Parmenides, Melisssos und Zenon zu rechnen sind (apud Geyer 1995: 21). 
In seiner tabellarischen Zusammenfassung am Schluss der gebotenen Einleitung 
zählt Geyer Xenophanes ebenfalls zu den Eleaten, deren Schule er in 
chronologischer Abfolge mit Xenophanes, Parmenides, Zenon, Melissos und 
Empedokles belegt. Damit folgt auch seine Darstellung jenen Meinungen, die 
Xenophanes aus dem Umfeld der Milesier ausschließen (ebda 182).  
Entscheidend für jenen Ansatz, der in der Abfolge der Vorsokratiker Xenophanes 
vor Parmenides stellt und ihn damit als Begründer der eleatischen Schule einsetzt, 
sind Überlieferungen, die bezeugen, dass Parmenides ein Hörer Xenophanes 
gewesen sei. Von Theophrast ausgehend, über Diogenes Laertios bis hin zu 
Aristoteles sind sich die antiken Quellen darin einig; in dem Begriff „Hörer“ wird 
zugleich eine gedankliche Abhängigkeit mitgeliefert, da er voraussetzt, dass der 
zweite gleichzeitig Schüler des ersteren gewesen sei. 
Dem widersetzt sich Karl Reinhardt in seiner Untersuchung Parmenides und die 
Geschichte der griechischen Philosophie (1916). Ausgehend von der pseudo-
aristotelischen Schrift De Melisso Xenophane Gorgia, deren Quellenwert in der 
Forschung jedoch umstritten ist, und gleichzeitig bestrebt, Parmenides als 
selbständigen Denker herauszustellen (möglicherweise angeregt durch den 
Geniegedanken Nietzsches) stülpt Reinhardt die überlieferte Chronologie um 
(Schadewaldt 1978: 297-298). Um Parmenides auch an den eleatischen Anfang 
setzen zu können, entwertet er Xenophanes und schreibt ihm eine epigonenhafte 
Denkart zu. Die spätere Sekundärliteratur nimmt diesbezüglich eine zwiespältige 
Haltung ein. Während Jaeger und Schadewaldt den polemische Ausgangspunkt 
Reinhardts und zudem noch die fragwürdige Beweisführung aufgrund eines nicht 
authentischen Textes bloßstellen, und dementsprechend seinen Schluss als nicht 
zwingend betrachten, stellt Guthrie an den Schlussteil seines Xenophanes-Kapitel 
jene Gottesvorstellungen, die sämtlich aus Überlieferungen zusammengestellt sind 
und von den Parmenide’schen Gedanken beeinflusst wurden. 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 269 

1.2. Xenophanes und die Ionier 
 
Der Abstand Xenophanes zu den ionischen Naturphilosophen ist einerseits durch 
die, (teilweise etwas schroffe) aus der Antike überlieferten Kritik zu erklären. 
Heraklit, Empedokles, Aristoteles haben die Gleichsetzung der Urstoffes Wasser 
mit der Naturerscheinung der Wolken als lächerlich empfunden. Zu bedenken ist 
in diesem Zusammenhang jedoch, dass die Ionier auf der Suche nach plausiblen 
„archē“-Erklärungsmodellen vermutlich jede weitere Deutung durch dieses Raster 
(miss)verstanden haben. Aristoteles wiederum ordnet seine Überlieferung dem 
eigenen philosophischen Ansatz unter, so dass er eine eigene Interpretation 
mitliefert.  
In der kritischen Auseinandersetzung um den Status, der Xenophanes zugedacht 
wurde, grenzt ihn zwar auch The Encyclopedia of Philosophy (1967) von der 
ionischen Schule ab, doch nicht in abwertendem Sinn. Vielmehr bildet die von ihm 
formulierte Trennung zwischen allgemeinem Wissen und individueller Meinung 
einen produktiven Kontrast zu den ausgrenzenden physikalischen Festlegungen der 
Milesier, da es einen notwendigen Moment der Relativierung in den allgemeinen 
philosophischen Gedankengang mit sich bringe: 
 

Nonetheless, the explicit introduction of the contrast between  knowledge 
and opinion is a very important step. The Ionians generally seem only to 
have attempted to substitute their own knowledge for the false knowledge 
of others. Xenophanes did believe (fragment 18) that, by searching, men 
can improve their understanding, but he implies that this will always fall 
short of knowledge (Edwards 1967: 356).  

 
Auch neuere lexikographischen Einträge pflichten diesem Standpunkt bei The 
Routledge Encyclopedia of Philosophy hält ebenfalls fest, dass die 
naturwissenschaftlichen Hypothesen des Xenophanes zwar fragwürdig seien, er 
aber trotzdem innerhalb der Milesier zu werten sei: 

 
The seriousness of Xenophanes’ interest in natural science has been generally 
discounted, in part as a consequence of the bizarre character of some of the views 
ascribed to him and also (as in the case of Aristotle) because his real interests were 
assumed to lie elsewhere. But neither of these lines of thinking can withstand 
scrutiny. [...] 
While Xenophanes’ scientific understanding was deficient in a number of respects, 
he remains a central figure in the Ionian scientific revolution (Craig 1998: 809). 

 
Diese konvergierenden Meinungen lassen sich wohl dadurch erklären, dass, 
beginnend mit Aristoteles, die Geschichte der Philosophie dazu neigt, ihre ersten 
Vertreter: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 270 

 
[…] in einer Perspektive zu betrachten, die vor allem ihre Errungenschaften als 
Naturforscher ins Licht stellt (Jaeger 1953: 16).  

 
Die Tatsache jedoch, dass – so wie es der Fall Xenophanes belegt – dieses 
Kriterium gesetzt wird, um im selben Zug widerlegt zu werden, stellt es 
rückwirkend in Frage, zumal es den Zwang ausübt, Einzeläußerungen in den 
vorgesetzten Kanon zu zwängen. 
 
1.3. Xenophanes I und II. Ein theoretisches Hilfsmittel und sein 
Gegenargument 
 
Damit bleibt die Frage nach einer (wenn auch nur ungefähren) Einordnung des 
Xenophanes weitgehend ungeklärt. Notwendig ist sie nicht allein, um durch eine 
äußere Rubrizierung  die Fragestellungen, die sich im Zusammenhang mit seinen 
philosophischen Fragmenten ergeben, zu klären und die darin aufgeworfenen 
Probleme zu lösen. Vielmehr ergeben die erwähnten gegensätzlichen Standpunkte 
einen Widerspruch, der mit ihrem gegenseitigen Ausschluss zu Gunsten des einen 
oder des anderen nicht zu lösen ist. 
Dagegen ist ein theoretisches Hilfskonstrukt zu beachten, das die beiden 
unvereinbaren Wertungen miteinander ausgleicht. Ausgehend von der realen 
Biograpie des Xenophanes kann eine Übertragung auf seine philosophischen 
Gedankengänge vollzogen werden, die somit einer ionischen und einer italischen 
Periode unterzuordnen seien, wobei die regional bedingten Zusammenhänge der 
vorsokratischen Philosophie ihren Ausdruck in den Äußerungen des Xenophanes I 
bzw. II finden.  
 

O. Gigon vertritt die These, die naturphilosophischen Aussagen seien dem frühen, 
unter milesischen Einfluß stehenden Xenophanes zuzuordnen. Als dieser später in 
Süditalien unter dem Einfluß des Pythagoras in den Bann einer Philosophie gerät, 
die das Göttliche zum Zentrum des Nachdenkens macht, komme es zu einer 
Unausgewogenheit zwischen den frühen naturphilosophischen und den späteren 
theologischen Interessen, die an sich ja auch unvereinbar seien (Geyer 1995: 98).  

 
Eine Änderung der inhaltlichen Schwerpunkte in den philosophischen Ansätzen 
des Xenophanes wäre in diesem Zusammenhang nachvollziehbar; zu hinterfragen 
bleibt jedoch, ob dieser plausible Wandel auch jene Aussschließbarkeit 
voraussetzt, die in der Sekundärliteratur vertreten wird. Diese Problematik soll im 
folgenden im Zusammenhang mit dem ebenfalls umstrittenen Status des 
Xenophanes erörtert werden. 
Der Einordnung des Xenophanes in eine schulmäßig imaginierte Gruppe 
widersetzen sich Kirk/Raven/Schofield. Sie entziehen die Gestalt dieses großen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 271 

Spötters jeglicher Kategorisierung, zumal sich Anzeichen dafür in der ironischen 
Grundhaltung vieler Aussagen finden lassen.  
 

Nicht unwahrscheinlich ist, daß Xenophanes Elea besuchte; das ist vielleicht schon 
das ganze Ausmaß seiner Verbindung mit dieser Stadt. Er war in keiner Weise 
typisch für den von Pythagoras initiierten neuen westlichen Trend in der 
Philosophie. Auch war er nicht typisch ionisch. Aber weil seine Ideen eine direkte 
Rektion auf ionische Theorien und auf den ursprünglich ionischen Homer, wird er 
in diesem Buch zu den Ioniern gestellt und nicht an den Platz, der ihm von der 
Chronologie her wahrscheinlich anstünde, also nicht hinter Pythagoras, der wie er 
ein Emigrant von Ost- nach Westgriechenland war (Kirk/Raven/Schofield 1994: 
181). 

 
 
2. Dichter oder Philosoph? 
 
Nicht allein in der chronologischen oder themengeschichtlichen Abfolge der 
Vorsokratiker wird Xenophanes widersprüchlich gewertet, auch hinsichtlich seines 
„beruflichen“ Status gehen die Meinungen auseinander. 
Schon die fachlichen Nachschlagewerke zeichnen einen Wandel nach: während 
die ältere Encyclopedia of Philosophy (1967: 353-354)  keine Festlegung 
vornimmt und sowohl die literarischen als auch die naturphilosophischen 
Äußerungen nennt, zieht die Routledge Encyclopedia of Philosophy (1998: 807) 
einen klaren Trennungsstrich zwischen diesen  und erklärt Xenophanes zu einem 
„philosophically minded poet“.  
In ähnlicher Weise, wenn auch radikaler ausformuliert, verfährt Kafka, der 
Xenophanes „in erster Linie [als] Dichter, nicht [als] Denker“ verstanden werden 
will. Des weiteren sei aus diesem Gegensatz ersichtlich: 
 

[…] die Eigenart seines Denkens folgt aus der Eigenart seiner dichterischen 
Überzeugung (Geyer 1995: 95).  

 
Jaeger scheint zunächst eine andere Meinung zu vertreten, wenn er einleitend zu 
dem Xenophanes-Kapitel schreibt, dieser sei „der erste griechische Denker, der als 
Persönlichkeit faßbar ist“, doch relativiert er seinen Standpunkt, indem er ausführt: 

 
Daß wir von der Gestalt des Xenophanus mehr wissen, hängt gerade damit 
zusammen, daß er kein reiner Denker ist wie jene [die Naturphilosophen], so 
unschätzbar auch sein Einfluß für die Wirkung der Philosophie in weiteren Kreisen 
gewesen ist (Jaeger 1953: 50-51). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 272 

Damit scheint ein Gegensatz gestiftet worden zu sein, der über das Dilemma 
„Dichter vs. Denker“ hinaus auch eine skeptische Unternote mitführt bezüglich der 
Kompetenz dieser Berufungen, miteinander zu kommunizieren. Doch gerät eine 
solche Position leicht in den Verdacht, einen gegenwärtigen Standpunkt  
retrospektiv zu projizieren in eine Zeit, in der die Grenzen zwischen Dichtkunst 
und philosophischer Fragestellung nicht eindeutig gezogen worden waren und 
gebundene Rede sich nicht obligatorisch der Prosa widersetzte. Guthrie weist auf 
diesen Zusammenhang ausdrücklich hin: 
 

Xenophanes is indeed a reminder of the artificiality of the barriers which the need 
for selections forces us to set up between other Greek writers and those whom at 
this early period we choose to call philosophers. He is a poet, the only whose 
genuine writings find a place both among the Presocratic philosophers of Diels and 
in the lyric anthology of Diehl; and like every Greek poet he was a teacher with a 
message to convey. Poetic form is no bar to philosophy (Guthrie 1962: 361). 

 
Xenophanes ist nicht der einzige Dichter in der Reihe der Vorsokratiker. 
Parmenides zählt ebenfalls dazu, und die eigentümlich dunkle Sprache vieler 
Aussagen weiterer frühgriechischen Philosophen macht deutlich, dass die 
Trennung zwischen Poesie und Philosophie fließende Grenzen kennt. Auch der 
formale Aspekt, d. h. „Dichtung vs. Prosa“, ist noch kein Kriterium für eine klare 
Polarität. Nach Schadewaldt (1978: 299-300) ist Xenophanes von der Gattung der 
Elegie her, die philosophische Gedanken in poetische Form einkleidet, zu 
verstehen:  
 

[...] er war einfach ein großer Elegiker, und die Elegie war das eigentliche Gefäß 
für seine Sophia, wie noch Pindar nicht nur die Dichtung nennt, sondern den 
umfassenden Inhalt eines höheren Wissens, das der Dichter in dieser Form zum 
Ausdruck bringt. 

 
Zu einer fast selbstverständlichen Grenzverwischung führt die Darstellung 
Fränkels, der Xenophanes zur gleichen Zeit als „Rhapsode, Philosoph und 
Theologe“ (Fränkel 1962: 371) bezeichnet, ohne darin einen Widerspruch zu 
erkennen, wie ihn die philosophiegeschichtlichen Werke allgemein hervorheben.  
Diese Skala von „Berufen“ bzw. Berufungen, die nach heutigem Selbstverständnis 
auf eine Trennung hinauszielt, wie sie für die Zeit der Vorsokratiker 
möglicherweise gar nicht durchzuführen ist, geht von keinen sicheren Quellen aus; 
Annahmen, Vermutungen, nicht selten auch Rückprojektionen werden dabei 
bemüht. Eindeutig lässt sich keine Trennungslinie ziehen, wenn auch die meisten 
der zitierten Autoren der Sekundärliteratur Xenophanes unter die Dichter zählen, 
wobei sie die Relevanz seiner Aussagen für die Philosophie der Vorsokratiker 
unterschiedlich einschätzen. Für die hier diskutierte Problemstellung ist sein 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 273 

unleugbarer poetischer Ausgangspunkt von Bedeutung, da er eine weitere 
Bezugsetzung innerhalb der frühen griechischen Dichtkunst erlaubt.  
 
 
3. „Da von Anfang an alle nach Homer gelernt haben“ (Diels/ Kranz B10) 
 
Über die grundlegende Bedeutung von Homer für die Literaturgeschichte 
allgemein besteht kein Zweifel. Der aus Ionien stammende, der Überlieferung nach 
blinde Dichter der Ilias und der Odyssee, dessen Lebenszeit ungenau etwa im 8. 
Jh. v. u. Z. angesetzt wird, wird als der Urvater der Kunstdichtung überhaupt 
angesehen. Nicht allein im Bereich der  poetischen Rede, auch hinsichtlich der 
Erfindungsgabe und der überzeugenden Gestaltung menschlicher und göttlicher 
Ebenen gilt: 
 

[…] sa cécité comme liée à une divine intuition des choses, à une clairvoyance 
spirituelle apparentée au don poétique (Larousse 1997: 5974).2 

 
Ein Bezug des Xenophanes auf Homer wird in der Sekundärliteratur wiederholt 
unternommen. Dazu trägt zum einen der Umstand bei, dass Xenophanes seine 
Meinungen in gebundener, d.h. poetischer Form verfasst und vorgetragen haben 
soll. Hexameter und Jambus sind in der Dichtungsgeschichte mit dem antiken Epos 
untrennbar verknüpft (Brockhaus Enzyklopädie 1997: 55-56/X; 99/XI) und 
wurden im Zuge einer Verherrlichung der antiken Vorbilder auch von später 
nationalliterarisch eingenommenen  Autoren angewandt (so ist der fünffüßige 
Jambus das Versmaß des klassischen deutschen Dramas). Damit grenzt sich 
Xenophanes von den Vorsokratikern bewusst ab, die mit wenigen Ausnahmen 
(Parmenides ist ebenfalls zu erwähnen) auf Prosa als philosophisch geeignete 
Ausdrucksform zurückgegriffen haben. Des weiteren wird Xenophanes in die 
Reihe der dichtenden philosophischen Amateure zurückgedrägt, weil er auch eine 
neue literarische Gattung geschaffen hat, jene des Spottgedichtes (Silloi), das auch 
Nachahmer gefunden hat.  
Der soziale Status des Xenophanes innerhalb der antiken Welt ist in der Forschung 
umstritten. Seine aristokratische Gesinnung soll sich in der Kritik an der 
Überschätzung physischer Leistungen äußern (Guthrie 1962: 365): 
 

[...] Denn besser als Männer- und Rossekraft ist doch unser Wissen. Vielmehr ist 
das eine gar grundlose Sitte, und es ist nicht gerecht die Stärke dem tüchtigen 
Wissen vorzuziehen. [...] (Diels/ Kranz B2) 

 

                                                 
2 Ebenfalls zu Homer s. Brockhaus Enzyklopädie 1997: 226-227/X. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 274 

Im Widerspruch dazu stehen jene Meinungen, die ihn als fahrenden Rhapsoden 
betrachten und sein syrakusisches Exil als erwerbsbedingtes Reisen auf 
griechischem Boden verstehen.  
 

[...] Dazu trägt nicht wenig bei, daß Xenophanes nicht wie andere vorsokratische 
Philosophen sein Leben als Wissenschaftler oder Forscher verbringen konnte, 
sondern seinen Lebensunterhalt als Rhapsode, d. h. durch den Vortrag eigener oder 
fremder Dichtungen, verdienen mußte. Er war ein fahrender Sänger, angewiesen 
auf die Gunst der Stunde und ein unterhaltungswilliges Publikum (Geyer 1995: 
95). 

 
Dem widerspricht Jaeger (1953: 54), da er in diesem Standpunkt eine moderne 
Interpretation erkennt, die Xenophanes nicht genüge: 
 

[...] Das Unnatürliche kommt erst in sein Bild hinein durch das, was die irrige 
Interpretation der Modernen hinzuerfunden hat, durch die berufsmäßige Beziehung 
des Xenophanes zu Homer. Aber das Rhapsodentum war ja gerade der Träger 
jener offiziellen klassischen Geltung Homers, die Xenophanes so heftig bestreitet. 
Einzig aus diesem Kampf gegen die Lobredner des Homer ist er zu verstehen.  

 
Mit Fränkel (1962: 10) lassen sich beide Meinungen über den sozialen Status des 
Xenophanes in Einklang miteinander bringen, da das Epos sowohl von den 
Mitglieder der gehobenen Gesellschaft als auch von Sängern dargeboten wurde; 
erst im Laufe der Zeit habe sich das berufsmäßige Rhapsodentum herausgebildet.  
Unabhängig davon, ob Xenophanes eine klar umrissene gesellschaftliche Stellung 
zugeschrieben werden kann, die an jener Homers bemessen wird, besteht nach 
Ansicht aller hier zitierten Untersuchungen an seiner Kritik gegenüber dem 
Meister des antiken Epos kein Zweifel. In der Textanordnung von Diels/Kranz  
eröffnet das in der Kapitelüberschrift zitierte Fragment sogar die Reihe der Sillen. 
Zu diesen kommen weitere Äußerungen bezüglich der Götter, die den eigentlichen 
Gegenstand dieser Arbeit bilden sollen. 

 
 

4. Zur Gottesvorstellung des Xenophanes. Fragmente und Deutungen. 
 

4.1. Xenophanes im Widerstreit von mythologischen und philosophischen 
Gottesvorstellungen 

 

In dem zitierten Fragment dürfte  der Ausdruck „nach Homer“ zunächst eine strikt 
temporale Bedeutung haben. Dem wäre ein weiterer Satz hinzuzufügen, in 
welchem eine Chronologie angedeutet wird: „Homer war älter als Hesiod“ (Diels/ 
Kranz B13). Damit schafft Xenophanes eine Rahmensituation, innerhalb deren er 
seine weiteren Äußerungen anbringt.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 275 

Es mag ungewöhnlich anmuten, dass sich Xenophanes nicht auf andere 
Philosophen namentlich bezieht, sondern auf zwei Vertreter der 
vorphilosophischen, also mythischen Wirklichkeitserfassung. Zwar liegt jene 
Erklärung nahe, die Xenophanes als Dichter versteht und ihn sozusagen unter 
seinesgleichen einfügt. Doch dürfte dem antiken Spötter selbst eine so prekäre 
Trias zweifelhaft erschienen sein, zumal sein „Werk“ (sofern man diese 
Bezeichnung auf die Überlieferung bzw. auf die vermuteten Texte anwenden darf) 
mit jenem der beiden Dichter nicht zu vergleichen gewesen wäre. Ein (u. U. 
angezweifeltes – Jaeger 1953: 52) Lehrgedicht Über die Natur und weitere 
Gründungsepen zur Geschichte von Kolophon und Elea (Guthrie 1962: 365) hätten 
ohne Zweifel einer „Konkurrenz“ mit der Ilias, der Odyssee oder der Theogonie 
nicht standgehalten. 
Somit wäre ein Xenophanes, der in offenem Widerspruch zu den beiden 
„Vorläufern“ gestanden hätte, vermutlich unglaubwürdig gewesen. Doch werden 
deren Gestaltungsprinzipien weiterhin erwähnt:  

 
Alles haben den Göttern Homer und Hesiod angehängt, was nur beim Menschen 
Schimpf und Tadel ist: Stehlen und Ehebrechen und einander Betrügen. (Diels/ 
Kranz B11) 
Wie sie sehr viele ungesetzliche Taten (oder: so viele wie nur möglich) der Götter 
erzählten: Stehlen und Ehebrechen und einander Betrügen (Diels/ Kranz B12). 

 
Einen Vorwurf enthalten beide Sätze nicht (ihr fast identischer Wortlaut lässt 
vermuten, dass sie – obwohl eine Namensnennung im zweiten Fall fehlt – als 
Wiederholung oder gegenseitige Bestätigung zu lesen sind). Aufeinander bezogen, 
sind zwei Ausschnitte daraus wenn nicht synonym, doch wohl parallel zueinander 
zu verstehen: „was nur beim Menschen Schimpf und Tadel ist“ bzw. 
„ungesetzlich“. In der angedeuteten Restriktion auf die menschliche Welt, die auch 
nach Ansicht weiterer vorsokratischen Philosophen oder Gruppen durch Regeln 
bestimmt wird (seien es physisch oder mathematisch abgeleitete oder im 
allgemeinen Bewusstsein verankerte Verhaltensweisen: „es geziemt ihm [Gott] 
nicht“- Diels/ Kranz B26) wird die göttliche ausgeklammert, möglicherweise weil 
sich diese solchen Gesetzmäßigkeiten entzieht. Das Hauptanliegen der 
Vorsokratiker ist jedoch, mythologische Erklärungsmuster durch rationale, 
zunächst naturwissenschaftliche zu ersetzen: 
 

Die ontologische Haltung des ionischen Geistes im Sinn der Erforschung der 
sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit wäre dann gleichbedeutend mit nicht-
theologischer Haltung schlechthin (Jaeger 1953: 30). 
Es ist charakteristisch für die Wirkung der ionischen Naturphilosophie auf den 
Geist der aufgeschlossensten Zeitgenossen, daß im Mittelpunkt der Erörterungen 
des Xenophanes das Gottesproblem steht. Das ist der beste Beweis, wie stark man 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 276 

die neue Lehre vom Ursprung der Welt als in die religiöse Späre eingreifend 
empfand (ebd. 55). 

 
Xenophanes stellt in den beiden Sätzen zunächst fest, dass sich in den klassischen 
Epen Menschen- und Götterwelt gegenüberstehen und dass diese nicht mit den 
gleichen Maßstäben gemessen werden (können?). Die negative Wertung von 
„Stehlen und Ehebrechen und einander Betrügen“ kommt ausschließlich der 
menschlichen Ebene zu. Man könnte in diesem Fall hinzufügen, dass sich die 
Zwischenstufe der Heroen dieser Einschätzung schon entzieht: der listenreiche 
Odysseus (zu dessen Überlebensmitteln die eben kritisierten hinterhältigen 
Handlungstypen gehören) war als Held eines nach ihm benannten Epos nicht als 
tadelnswertes Gegenmodell erschafft worden.  
Auch wenn sich in den beiden Aussagen von Xenophanes auch keine unmittelbare 
Kritik an Homer oder Hesiod äußert, sind die Fragmente in diesem Sinn 
verstanden worden: 
 

Des Xenophanes Auseinandersetzung mit den Mythen Homers ist die vielleicht 
erste Spielart einer kritischen Bezugnahme auf die Religion unter moralischen 
Kriterien (Geyer 1995: 101). 
Diese Worte [Diels/Kranz B10] verraten ein klares Bewußtsein von der 
überragenden Bedeutung Homers als höchster Autorität im Bereiche der musischen 
Bildung. Aber gerade darum muß Xenophanes seinen Angriff gegen ihn als die 
stärkste Stütze des herrschenden Irrtums richten (Jaeger 1953: 54). 
 
But the fullest weight of his displeasure was reserved for Homer and Hesiod, the 
two poets who as Herodotus said had determined for the Greeks the nature of their 
gods. [...] Both in Homer and Hesiod the gods play a prominent part, and it is on 
religious grounds that Xenophanes launches his attack. His main charges are two: 
that they portray the gods as immoral and that they cast them in human shape 
(Guthrie 1962: 370-371). 

 
In dem Gegensatz zu den beiden Dichtern allein lässt sich Xenophanes kritische 
Grundeinstellung nicht nachzeichnen, zumindest nicht in der expliziten 
Stellungnahme auf ihre mythologisch (v)erklärende Weltsicht. Dafür lässt sich ein 
weiterer Gegensatz denken, und zwar zu den Vorsokratikern selbst, zu denen 
Xenophanes bei allen erwähnten Vorbehalten gezählt wird. Keine direkten 
Nennungen von Milesiern oder Italiern sind in den überlieferten Fragmenten 
wiederzufinden, wohl aber eine in milesischem Sinne geäußerte archē-Deutung; in 
den Überlieferungen (Diels/ Kranz B27-33 bzw. B37) sind es Erde, Wasser und 
Wolken, von der Nachwelt wurden allein die Wolken als unzulässige, 
möglicherweise parodistisch aufgenommene Ursubstanz wahrgenommen und 
zurückgewiesen. Dass die Wolken ein Begleitumstand oder Attribut der Götter 
waren, belegen zahlreiche Beispiele nicht nur aus der griechischen Welt (Schwartz 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 277 

1879: 1-46/II). Diese Fehldeutung Xenophanes durch die philosophische Tradition 
verwundert durch die Heftigkeit der Ablehnung und kann als Hinweis dafür 
gesehen werden, dass sein Erklärungsmodell nicht in der homerischen, sondern 
innerhalb des naturphilosophisch vorsokratischen Traditionslinie geortet wurde, 
und dass es demnach keine Dichterphantasie, sondern eine in polemischer Absicht 
formulierte sarkastische Bloßstellung miletischer Bemühungen  gewesen sein 
könnte.  

 
Xenophanes was chiefly known to the ancient world as a writer of satirical 
criticism and denunciation, and the extant verses provide ample evidence that such 
was indeed his attitude to poets, philosophers, and the ordinary run of man 
(Guthrie 1062: 370). 
 
Manche seiner sonstigen naturphilosophischen Statements sind unglaublich bizarr; 
aber wir können nicht sagen, wie ernst sie gemeint waren. Xenophanes war in 
erster Linie ein Kritiker, mit einem originellen und häufig idiosynkratischen 
Zugang, kein Spezialist, sondern ein wahrer σοφιστής oder Weiser, bereit, seine 
Intelligenz auf praktisch jedes Problem zu richten [...] (Kirk/ Raven/ Schofield 
1994: 183). 

 
In diesem Deutungszusammenhang kann Xenophanes’ Gottesvorstellung als in 
beiden Richtungen (der mythologischen und der empirisch-logischen) in jeweils  
unterschiedlichem Maß auf Abgrenzung zielend gelesen werden. Anhand der 
einzelnen Aussagen soll diese im folgenden ausgearbeitet werden. 
 
4.2. Die Existenz der Gottheit 
 
Mehrere Aussagen Xenophanes belegen eine intensive gedankliche 
Auseinandersetzung mit der theologischen Problematik. Sein Ansatz geht zunächst 
dahin, die Existenz einer göttlichen Instanz zu postulieren, und zwar in einer 
sowohl von mythischer als auch von physischer Kanonisierung befreiten Sicht.  
 

Wir kommen hier an den Punkt der geschichtlichen Entwicklung,  wo der latente 
Gegensatz der neuen philosophischen Denkart und der mythischen 
Vorstellungswelt, die die maßgebenden älteren Schöpfungen des griechischen 
Geistes beherrschte, zu offenem Konflikte ausbrach. Dieser Zusammenstoß war 
unvermeidbar, und wenn die Denker selbst, die die Bahnbrecher der neuen 
Erkenntnis gewesen waren, nicht so viel Aufhebens von diesem Gegensatz gemacht 
hatten, wird er für Xenophanes zu einem Brennpunkt seines Denkens (Jaeger 1953: 
54). 

 
Der miletische Ansatz, anstelle göttlicher Lenkung menschlicher Schicksale die 
Natur bzw. einzelne Elemente zu setzen, dürfte in der griechischen Welt nicht 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 278 

vorbehaltlos aufgenommen worden sein. Die Umkehrung war durchaus radikal, 
und der auf griechischem Boden weitgereiste Xenophanes kann durchaus die 
Wirkung des vorsokratischen Gedankenguts bemerkt und eingeschätzt haben. 
Ohne auf tradierte Mythen zurüchzukommen, aber auch ohne die neue Darstellung 
unbedingt zu befürworten, erhebt Xenophanes seine Gottesvorstellung aus dem 
menschlichen Vorstellungsbereich: 
 

Ein einziger Gott, unter Göttern und Menschen am größten, weder an Gestalt den 
Sterblichen ähnlich noch an Gedanken (Diels/ Kranz B23). 

 
Er plädiert nicht für eine anthropomorphe Gottesgestalt, aber auch nicht für eine 
abstrakte, allein laut menschlicher Denkweise aus der Natur ausgesperrten 
Gottheit. Diese ist weder konkret vorstellbar noch in ihrer Absicht erkennbar. Ihr 
Prädikat ist das Sein. Damit stellt Xenophanes die von ihm als notwendigerweise 
existent empfundene Gottheit in einen Zusammenhang ein, aus dem sie die antiken 
Epen und die zeitgeschichtlichen Kritiker gleichermaßen entfernt hatten. Er erhebt 
diese eine Gottheit zum göttlichen Prinzip selbst,3 das nicht in Frage gestellt 
werden kann (da eine Negierung ebenfalls eine menschliche und somit unzulässige 
Handlung wäre). 

 
4.3. Existenzformen der Gottheit 
 
Als Prinzip kann die von Xenophanes entworfene Gottheit nur im Singular 
bestehen, da es einen Gegensatz zur homerischen pluralen und personifizierten 
Götterwelt bildet. Anstelle der allgemein bekannten Göttergesellschaft regiert der 
eine Gott, der aber, entgegen späterer – zumal christlicher – Lesarten, nicht mit 
dem monotheistischen höchsten Wesen des Judentums oder des Christentums 
gleichzusetzen ist.   
Als einen ersten, durchaus bemerkenswerten Schritt spricht Xenophanes diesem 
einen Gott die bis dahin bekannten Gestaltungsmerkmale ab. Er lehnt eine 
anthropomorphe Gottheit ab, beschreibt aber diesen Abstraktionsprozess, den er 
vornimmt, anhand physischer Merkmale: 
 

Gott ist ganz Auge, ganz Geist, ganz Ohr (Diels/ Kranz B24). 
 
Einen Widerspruch beinhaltet diese Beschreibung nicht. Darin werden 
unterschiedlich verteilte Eigenschaften der griechischen Götterwelt 
zusammengefasst in dem einen Gott; keine individuellen Zuständigkeiten (deren 

                                                 
3 Laut Jaeger (1953: 28-49) setzt Xenophanes dadurch das „apeiron“ Anaximanders fort, 
ohne auf dessen Abstraktionsstufe zu bleiben. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 279 

Spezifika im Laufe der Zeit immer mehr verwischt wurde, da z. B. Artemis auch 
als Mondgöttin gedeutet wurde, obwohl die Gestirne eigenen Gottheiten 
verkörperten) werden neu aufgeteilt. Die neue Gottheit wird eher aufgrund der 
menschlich vorgegebenen Wahrnehmungsmöglichkeit umschrieben.  
Kein abstraktes Prinzip, wenn auch – wie von den Milesiern vertreten – in einer 
konkreten elementaren Weise tätig, die aber viele Fragen nach der Kausalität 
offengelassen hatte, wird hier von Xenophanes dem frühgriechischen Naturdenken 
entgegengehalten. Vielmehr ist es eine Gottheit, die mit solchen Mitteln 
umschrieben wird, die der menschlichen Vorstellungskraft entsprechen. Das 
bedeutet jedoch nicht, das dieser eine Gott mit den Menschen gleichgesetzt wird. 
Ein entscheidendes Unterscheidungsmoment, das in die Beschreibung eingebracht 
wird, ist die Zeit. Die homerische Welt der Unsterblichen kannte keine zeitlichen 
Grenzen; Götter waren einst entstanden, durch Kämpfe mit den Titanen an die 
Macht gekommen, und danach vollzog sich das ihnen zugedachte Leben außerhalb 
zeitlicher Maßstäbe. Kein zyklisches Denken kennzeichnet die griechische 
Götterwelt, ihr Vergehen ist durch keine Endzeitmythen bezeugt. Es sind kleine 
Geschichten, die sich darin abspielen, Episoden einer großen Familie, in der jedes 
Mitglied mit einer eigenen Biographie bedacht worden war.  
Das Element der Zeit ist in das griechische Denken von den Vorsokratikern 
eingefügt worden; die von ihnen erfundenen Erklärungsmuster für die inneren 
Zusammenhänge der physis versuchen, die Frage nach Anfang und Ende der Welt 
zu beantworten. Diesem neuen Zeitgefühl, das als zyklisch beschrieben werden 
kann, widersetzt sich Xenophanes durch ein anderwertiges Moment: die 
Simultaneität. Sein Gott ist zur gleichen Zeit Auge, Geist und Ohr. Damit erhebt 
ihn Xenophanes eindeutig aus der bis dahin bekannten Götter- und vielmehr noch 
aus der menschlichen Welt. Dieses göttliche Prinzip widersetzt sich dem 
menschlichen linear- oder zyklisch-kausalen Denkvorgang; gerade dadurch 
beinhaltet es die glaubhafte Verkörperung des einen Gottes. 
 

Doch wähnen die Sterblichen, die Götter würden geboren und hätten Gewand und 
Stimme und Gestalt wie sie (Diels/ Kranz  B14). 

 
Kein Anfang, d.h. kein zeitlich genau festlegbares oder auch nur denkbares 
Moment kennzeichnet die Existenz des einen Gottes, und dadurch unterscheidet er 
sich von den anderen, bis dahin gedachten Gottheiten. Der Gott des Xenophanes 
existiert außerhalb von Werden und Vergehen, er kann nur im absoluten Präsens 
nachvollzogen werden. 
Auch dem sogenannten ethnographischen Argument des Xenophanes kann eine 
zeitliche Festlegung entnommen werden, und zwar eine allein auf das menschlich 
erfassbare Jetzt ausgerichtete Denkweise: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 280 

Die Äthiopen behaupten, ihre Götter seien stumpfnasig und schwarz, die Thraker, 
blauäugig und rothaarig (Diels/ Kranz B16). 

 
Der Vorwurf der Anthromorphisierung der Götter liegt nicht allein in dem ihnen 
zugedachten Äußeren, er ist ebenfalls in der Begrenzung dieses Merkmals auf die 
historische Gegenwart enthalten. „Gewand und Stimme und Gestalt wie sie“ 
[Menschen] können nur ebenfalls vergängliche Götter haben, doch widerspricht 
dieser Punkt einem Hauptprinzip des Xenophanes’schen Gottes, seiner 
chronologischen Bezugslosigkeit. 
 

Doch sonder Mühe erschüttert er alles mit seines Geistes Denkkraft (Diels/ Kranz 
B25). 

 
Dieser eine Satz kann als eine Warnung gelesen werden und auch als ein Trost für 
die menschliche Beschränktheit. Wie auch Anaximander in seiner Lehre vom 
„apeiron“ hebt Xenophanes bewusst die Schranken des vom Menschen Gedachten 
und somit mit der „peras“ behafteten Vorstellungskraft auf, um das eine Prinzip 
(für dessen Umschreibung er den Begriff „Gott“ beibehält) mit den Attributen des 
Grenzenlosen zu beschreiben. „Sonder Mühe“, „alles“, „seines Geistes Denkkraft“ 
sind Eigenschaften, die seinen Gott von den Menschen abheben; im Vergleich zur 
damals bekannten Göttervorstellung ist es die exklusive Vergeistigung des einen 
Gottes, die ihn von den vermenschlichten Homerischen Gestalten distanziert. Die 
unbeschränkte Fähigkeit „seines Geistes“ entzieht ihn der Zweifel unsererseits; 
somit ist dieser eine Satz auch eine allgemeine Bedingung für die Art, wie die 
Gotteslehre des Xenophanes zu begreifen sei. 
Eine weitere Einheit, die der Gott des Xenophanes voraussetzt, ist jene des Ortes. 
Sein Gott ist nicht mal an einer Stelle, mal an der anderen, sondern gleichzeitig 
überall. 
 

Stets aber am selbigen Ort verharrt er sich garnicht bewegend, und es geziemt ihm 
nicht hin- und herzugehen bald hierhin bald dorthin (Diels/ Kranz B26). 

 
Nicht nur die Hektik der Homerischen Götterwelt hinterfragt dieser Satz, sondern 
auch die Mobilität der milesischen Deutungen. In einem zyklischen Ablauf der 
Welt ist jedes Grundelement (Wasser, Erde u.s.w.) auf unterschiedliche Stellungen 
aufgeteilt, zeitlich und räumlich. Doch wird dieser Umstand als ungebührlich 
verworfen, denn „es geziemt ihm nicht“. Immer wieder entzieht Xenophanes 
seinen Gott der menschlichen Vorstellungskraft, wie sie an bekannten Modellen 
der frühgriechischen Geisteswelt ausprobiert wurden. Dadurch erschafft er einen 
Abstand zum Gotteswesen, den es so nicht gegeben hatte. Sowohl Homer als auch 
die „physikoi“ hatten sich der göttlichen Welt genähert, sie durchleuchtet und 
ausgehöhlt. Dagegen wehrt sich Xenophanes und bietet eine Alternative, die nicht 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 281 

in der Reihe der Vorgängermodelle steht. Seine Gottesvorstellung ist ein Plädoyer 
für das Meta-Physische, für einen Gott, der weder menschlich geartet, noch nach 
gewohnten menschlichen Maßstäben zu begreifen ist. 
 
4.4. Wahrnehmung der Gottheit 
 
Dass eine so radikale Gottesvorstellung nicht widerstandslos hingenommen 
werden kann, dürfte Xenophanes dazu veranlasst haben, den Zugang zu dieser 
neuen Vorstellung mit Ratschlägen, Warnungen und Vorbereitungsritualen 
abzusichern.  

Während er dem einen Gott ein absolut gesetztes Präsens zugesteht, sichert er dem 
wissbegierigen Menschen die zeitlich sich vollziehende Annäherung an diesen 
Gott: 
 

Wahrlich nicht von Anfang an haben die Götter den Sterblichen alles enthüllt, 
sondern allmählich finden sie suchend das Bessere (Diels /Kranz B18). 

 
Eine Voraussetzung zu dieser Suche ist jener Initiationsritus, der mit einer 
körperlichen Reinigung vor der analogisch gedachten seelischen Läuterung 
beginnt. Nicht durch Askese und abstrakte Vorstellungskraft ist der Weg zu 
begehen, sondern mit menschlichen Mittel (einschließlich Speise und Trank). 
Damit schließt Xenophanes den Kreis: Menschen können sich nicht jenseits ihrer 
Grenzen wagen, wenn sie zum Göttlichen Zugang suchen, denn diese Grenzen sind 
allein auf die physische Welt beschränkt.  
Der Dichter Xenophanes beschreibt den ritualisierten Übergang aus der 
empirischen in die gedankliche Welt in allen Einzelheiten. Die üblichen 
Reinigungsriten von Körper und Raum („Denn nun ist ja der Fußboden rein und 
aller Hände und Becher“, Diels/ Kranz B1) leiten über zu einem Zustand der 
gesteigerten Wahrnehmung, der durch die sinnlichen Genüsse zusätzlich gefördert 
wird. Unter diesen Umständen „ziemt’s zuerst wohlgesinnten Männern dem Gotte 
lobzusingen mit frommen Geschichten und reinen Worten“ (ebda B1).  
Den Erwartungen eines an Homer geschulten Publikums entsprechend („Da von 
Anfang an alle nach Homer gelernt haben“, Diels/ Kranz B10) findet der Einstieg 
in die Gedankenwelt der antiken Gottesvorstellung statt. Doch wird ein Gott nicht 
beschworen, um dem Sprecher oder Sänger Kraft und sprachliche Meisterschaft in 
der Bewältigung des epischen Stoffes zu verleihen, vielmehr vollzieht sich eine 
zunächst äußerliche, dann aber verinnerlichte Einstellung auf einen 
Vorstellungsbereich, der näher erläutert wird. 
Diesem Fragment wird z.T. in der Sekundärliteratur die philosophische Relevanz 
abgesprochen; so bei Guthrie (1962: 361): 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 282 

The second [quotation] sets the scene in vivid detail for a typical symposium, at 
which the Greek would always give the gods the first place, and liked to mingle 
serious and elevating conversation with the entertainment of song and dance that 
was also provided. This poem conforms to a type, and what is laid down in the 
latter part scarcely goes beyond the limits of conventional piety. 

 
Guthrie kommt darauf noch verstärkt zurück: 
 

In fr. I he is the genial arbiter bibendi, and naturally sees no harm in conforming to 
the traditional custom which indeed it is its function to enforce. Consequently he 
speaks at the end of being ‚mindful of the gods‘, and when in line 13 he mentions 
theos in the singular, that is no doubt explained by the mention of the altar two 
lines earlier. It would be an altar set up to a particular god – Dionysius or some 
other – in whose honour therefore the hymns are sung. Whichever he is, he has 
nothing to do whith the ‚one god‘ of  fr. 23, nor should we look for serious 
theology in this drinking-poem (ebda 375). 

 
Er sieht den variierenden Singular-Plural-Gebrauch bei Xenophanes als einen 
Beweis an für die Beibehaltung nicht allein des griechischen Sprachgebrauchs, 
sondern auch der tradierten Götterwelt. Darin bestätigt er die Ansichten Jaegers 
(1953: 56-57). Doch widersprechen dem Kirk/ Raven/ Schofield (1994: 185), die 
in der verwendeten Mehrzahl  
 

[…] zweifellos  eine (vielleicht nicht ganz bewußte) Konzession an die verbreitete 
religiöse Terminologie 

 
zu erkennen meinen.  
Die Berufung auf Homer findet wiederholt statt. Zunächst wird er an den ihm 
gebührenden Anfang der griechischen Kultur gesetzt (Diels/Kranz B10), ohne eine 
Wertung dabei mitklingen zu lassen. Auch die Tatsache, dass Homer 
chronologisch vor dem eigentlichen Geschichtsschreiber Hesiod anzusiedeln ist 
(„Homer war älter als Hesiod“, Diels/Kranz B13), stellt den antiken Dichter in 
jene Vorbildsituation, die schon das Fragment Diels/Kranz B10 genannt hat. Wie 
Homer auch unternimmt Xenophanes den Versuch, sich des Göttlichen zu nähern 
und es in Worten zu fassen; dabei ist die Sprache, in der dieser Versuch 
unternommen wird, von Bedeutung, denn sie soll „reine[ ] Worte[ ]“ (Diels/Kranz 
B1) gebrauchen. Läuterung ist also nicht ein rein äußerlicher Vorgang, allein auf 
genau abgestimmte Handlungen zu beziehen. Sie ist zugleich eine Angelegenheit 
des logos, zunächst auf denjenigen bezogen, der diesen benutzt, und anschließend 
auch auf seine Zuhörer. „Fromme […] Geschichten“ sind von Xenophanes 
allerdings nicht überliefert; ob es diese gegeben hat, ist unbekannt.  
Doch lässt sich an dieser Textstelle eine weitere Interpretation anbringen, die die 
beiden Teile der Xenophanes’schen Forderung nicht bloß summiert. Demnach 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 283 

könnten die angemahnten frommen Geschichten durchaus dem Epos, die reinen 
Worte dem philosophischen Denken zugeordnet werden, so dass  zwei 
gebräuchliche Sprachformen zu unterscheiden wären. Untermauert werden kann 
diese Deutung auch mit der Tatsache, dass mündlich und schriftlich tradierte 
Literaturformen auf eine eher schmuckvolle und nicht auf eine schlichte Sprache 
angewiesen sind. Von dieser jedoch wird Abstand gewahrt, und Xenophanes selbst 
enthält sich der zu erwartenden übertragenen Redeweise in den Fragmenten, die er 
der Gottesvorstellung gewidmet hat: 
 

Jetzt will ich wieder zu anderer Rede mich wenden und den Pfad weisen (Diels/ 
Kranz B7). 

 
 
5. Die homerische Götterwelt. Exkurs 
 
Dass es keine alleinige, unter der geistigen Schirmherrschaft Homers erarbeiteten 
Gottesvorstellung im alten Griechenland gegeben hat, ist nicht allein den 
biographischen Zweifeln über seine Existenz beizumessen, sondern vielmehr dem 
Wandel, den die Gesellschaft, ihre Werte und ihr Verhältnis zur Götterwelt von 
der Ilias hin zur Odyssee vollzogen hat.  
Für die ältere Welt der Ilias sind Götter in personifizierter Form notwendig, die 
eine imaginäre Welt bevölkern, die bewusst parallel zur realen gesetzt wird.  
 

Das tragische Geschehen auf Erden verlangt nach einem sonst gleichartigen, aber 
untragischen, Geschehen im Olymp. So paradox es scheinen mag: daß die Götter 
burleske Possen mit einander aufführen, gehört hier zu ihrer Göttlichkeit (Fränkel 
1962: 60). 

 
Als solche agieren sie eigenständig und gleichzeitig gemäß ihrer Rolle im 
Gesamtgeschehen. Ihre primäre Funktion besteht darin, das eigene Spiel 
durchzuführen; diese autonome Rollenbekleidung gewährt ihnen trotz des 
anthropomorphen Grundmusters ihrer Existenz einen durch Distanz zum 
menschlichen Mikrokosmos bestimmten Wirkungsbereich.  
 

Aber niemals wird die Verschiedenheit der Seinsordnungen vergessen, denen 
Mensch und Gott angehören (Fränkel 1962: 77). 

 
In diese Distanz greift eine Größe ein, die selbst die Götter bezwingt: die 
Notwendigkeit. Sie lenkt eigentlich die menschlichen Schicksale und nicht die 
Götter: 
 

Die Götter bewirken, was für die Geschichte notwendig ist (ebda 73). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 284 

 
Dieses Götterbild erfährt in der Odyssee einen grundlegenden Wandel; in dem 
späteren Epos agieren die Göttergestalten in einem riesigen Welttheater und lassen 
hinter den Kulissen die Fäden des „deus ex machina“ erkennen: 
 

Die göttliche Fürsorge erhält nunmehr den Charakter einer unablässigen Regie, die 
mit großer Pünktlichkeit über ihren Schützlingen wacht und nach genauem Plan 
mit natürlichen und wunderbaren Mitteln eingreift und nachhilft (ebda 99-100). 

 
Der frühgriechische Heldentyp mutiert von Achilles zu Odysseus und setzt somit 
andere Schwerpunkte in der Nachzeichnung der Charaktere; in ähnlicher Weise 
müssen nun die Götter dieser veränderten Menschenwelt entsprechen, und somit 
strafft sich auch die Beziehung zwischen Menschen und Göttern, die Übergänge 
werden fließend, die Götterwelt verliert ihre Selbständigkeit. 
 
 
6. Xenophanes und Homer – ein Antagonismus? 
 
Einzelne Merkmale der Gottesvorstellung von Xenophanes lassen sich im Hinblick 
auf das vorangegangene Kapitel an jene der homerischen Zeit messen; der 
Widerspruch dürfte allerdings nicht so gravierend ausfallen, wie er allgemein 
angenommen wird. 
Dem einen Gott, den Xenophanes postuliert, entsprechen auch die sprachlichen 
Gepflogenheiten des Epos:  
 

In ihrer Eigenschaft als Weltregenten verschmelzen die Götter Homers zu einer 
Einheit, in der Individuen nicht mehr unterschieden zu werden brauchen. Man 
spricht in solchem Zusammenhang von „den Göttern“ schlechthin, oder auch ohne 
wesentlichen Unterschied im Singular von „Gott“ oder „Zeus“ (Fränkel 1962: 61). 

 
Xenophanes selbst benutzt zur Abgrenzung noch den Plural sowohl für die Götter 
als auch für die Menschen; von Bedeutung ist jedoch die ausdrückliche Singular-
Setzung, die er vornimmt.  
Die Eigenschaften, die er diesem einen Gott zuspricht, widerspiegeln gedankliche 
Konstruktionen aus der Ilias. Paradoxerweise sind sie in doppelten Bezug gesetzt, 
gleichzeitig zur menschlichen und zur göttlichen Typologie. 
Die Einheit der Sinnesorgane und ihre Verschmelzung in der göttlichen Gestalt ist 
eine Wahrnehmungsform, die dem homerischen Menschen entspricht: 
 

Jedes einzelne Organ des homerischen Menschen kann eine eigenen Energie 
entfalten, aber jedes repräsentiert zugleich die Gesamtperson (Fränkel 1962: 85). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 285 

Die ausdrückliche Unbeweglichkeit des Gottes, der allein kraft seines Geistes 
Geschehen bewirkt und die Erklärung dieser Tatsache durch die axiomatische 
Notwendigkeit („es geziemt ihm nicht“) scheint im Widerspruch zur hektischen 
Götterwelt der Odyssee gedacht worden zu sein; sie kommt gleichzeitig der 
göttlichen Autonomie aus der Ilias wieder nahe. 
Ein weiterer Punkt in dem Gotteskonstrukt des Xenophanes ist der 
Anthropomorphismus. Allgemein wird dieser in der Fachliteratur zur „destruktiven 
Theologie“ des Xenophanes gezählt, während die monotheistischen 
Gedankengänge und die weiteren Umschreibungen des einen Gottes als 
„konstruktive Theologie“ gewertet werden. Diese angebliche Dualität, die in dieser 
Form auch hervorgehoben wird, führt eine Vereinfachung mit sich, die der 
komplex aufgebauten Gottesvorstellung des Xenophanes nur bedingt gerecht wird. 
Dieser vollzieht vielmehr einen retrospektiv angelegten Gedankengang: im Spiegel 
der homerischen Menschenbeschreibung ist einerseits die Zusammenfassung der 
Sinne in einer einzigen Gestalt nichts weiteres als eine Übertragung derselben 
Beschreibungsform von dem Menschen auf Gott. Damit findet keine polemische 
Abwertung der anthropomorphen Spiegelung eines göttlichen Wesens statt; im 
Gegenteil, das Menschliche dient zur gedanklichen Konstruktion des Göttlichen. 
Für eine solche Betrachtung spricht auch die Tatsache, dass ausgerechnet jenes 
Fragment, das immer wieder als Beleg für die Kritik an den anthropomorphen 
Gottesbildern zitiert wird, in Form eines „locus communis“ in späteren Zeiten in 
umgekehrten Sinn als Beleg eingesetzt wird. In einer philosophisch-theologischen 
Befürwortung der menschlichen Möglichkeit, Gott wahrzunehmen, führt Nikolaus 
Cusanus (De visione Dei) jene Bilder an, die schon von Xenophanes benutzt 
wurden: 
 

Der Mensch kann nicht anders als nur menschlich urteilen. Wenn er Dir ein Antlitz 
zuspricht, so sucht er es nicht außerhalb der menschlichen Eigengestalt, da sein 
Urteil innerhalb der menschlichen Natur verschränkt ist. Und das Gebundensein an 
diese Verschränkung verläßt er nicht beim Urteilen. Genauso würde auch ein 
Löwe, wenn er Dir ein Gesicht zuschriebe, es für nichts anderes als ein 
löwenartiges, ein Rind für das eines Rindes und ein Adler für das eines Adlers 
halten (Kues 1967: 115/III). 

 
In der Argumentation des Xenophanes zugunsten eines eigenen theologischen 
Vorschlags sind zwei Denkmuster eingeschlossen; diese müssen sich nicht 
zwangsweise gegenseitig aufheben, vielmehr bestätigt ihre Koexistenz einen 
weiteren Grundzug homerischen Ursprung; Fränkel bezeichnet ihn als „die polare 
Denkweise“ und erläutert den Begriff wie folgt: 
 

Die enge Gebundenheit des menschlichen Daseins bedarf demnach des 
Gegenbildes eines unbeschränkten, aber im übrigen menschenähnlichen, göttlichen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 286 

Daseins. Der Gott ist in dieser Konzeption nicht sittlicher als der Mensch, denn 
strikte Sittlichkeit ist eine lästige Fessel; sondern er genießt eine übermenschlich 
freie Fülle vitaler Existenz. Darum sind diese Götter sehr persönlich, und nicht 
abstrakt; [...] (Fränkel 1962: 59-60). 

 
Mit der Fränkel’schen Argumentation lässt sich das Gottesbild des Xenophanes 
nicht mehr als eine Kritik an Homer lesen, sondern vielmehr wie eine 
Rückbesinnung auf die Vorschläge, die insbesondere im früheren Epos zum 
Ausdruck gebracht wurden. Der Ansatz des Xenophanes wäre also durchaus 
„konstruktiv“ zu bewerten und nicht als Negativbild. Zudem mag die Auflösung 
seiner Theologie in einen negativen und einen positiven Teil vielmehr durch die 
Perspektive der historischen Theologie entstanden sein, wobei auch schon in der 
zitierten Literatur wiederholt gewarnt wird vor einer modernen Lesart des 
Xenophanes, die diesen sogar in Richtung der späteren Theodizee Leibniz‘ 
ausschlagen lässt.  
 
 
7. Schluss 
 
Ein vereinfachtes, auf „negativ“ und „positiv“ reduziertes Gottesbild ließe den 
Einfluss des Xenophanes auf die theologische Nachwelt nicht erklären; allein 
durch wenige, nicht immer glaubwürdige Sätze könnte dieser Denker, der nach 
Jaeger „überhaupt nur als Theologe zu begreifen“ (Jaeger 1953: 62) sei, nicht als 
Ausgangspunkt späterer Gottesvorstellungen benutzt worden sein.  
Ein eleatisch geschulter Xenophanes, wie ihn die als Originalquelle angezweifelte 
anonyme Schrift De Melisso Xenophane Gorgia wahrhaben will, und darauf 
beruhend allerdings die Sekundärliteratur einheitlich ablehnt (mit Ausnahme der 
polemischen Absicht Karl Reinhardts) soll hier aufgrund der unklaren Textvorlage 
nicht behandelt werden.4 
 

Indem Aristoteles ihn als einen Ureleaten behandelte, führte er die ganze antike 
Tradition hierzu in die Irre. Die Schlußfolgerung scheint die zu sein, daß 
Xenophanes’ Gott als die Negation der homerischen göttlichen Eigenschaften 
konzipiert und daß er nicht genau lokalisiert war – ebenso wenig, wie Xenophanes‘ 
Zeitgenossen von den alten homerischen Göttern meinten, daß sie notwendig auf 
dem Olymp lokalisiert seien (Kirk/ Raven/ Schofield 1994: 188).  

 

                                                 
4 Auch sind weitere Ansätze zur Beschreibung des einen Gottes (sphärische Form oder 
universalistische Gültigkeit), die Guthrie und teilweise auch Jaeger ansprechen, 
insbesondere bei dem ersten ausdrücklich aus den Überlieferungen der philosophischen 
Tradition der Antike und nicht unmittelbar aus den Fragmenten selbst abgeleitet.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 287 

Diesem Ansatz dürfte auch die erwiesene Schwierigkeit, Xenophanes in 
Zusammenhang einer Überleiferungsschule einzuordnen, entgegenkommen; 
nachgezeichnet wurde ein solches Unterfangen am Beispiel zweier 
unterschiedlichen Denkmustern, jene der homerischen und der miletischen 
Tradition. 

Und schließlich dürften auch die eingangs erwähnten Zweifel an dem unklaren 
Status des Xenophanes innerhalb der griechischen Geisteswelt eher ein Argument 
dafür sein, diesem eine Einzelposition im Rahmen der Vorsokratiker zuzugestehen, 
die von seinen unkonventionellen philosophischen Gedankengängen, zumindest 
von jenen zur Gottesproblematik, auch unterstützt wird. Dem ist die Entwicklung 
des „theos“/„theoi“ (Gott/ Götter) in Richtung des „theíon“ (des Göttlichen) als 
philosophischen Begriff entgegenzuhalten (Geyer 1995: 100); dazu leisten die 
Ansätze des Xenophanes zweifellos ihren Beitrag.  
 
 
Literatur 
 
Brockhaus. Die Enzyklopädie in vierundzwanzig Bänden, Bd. 10, Bd. 11, 

Leipzig/Mannheim: Brockhaus, 1997. 
Craig, Edward (Hrsg.) (1998): Routledge Encyclopedia of Philosophy, Bd. 9, 

London/New York: Routledge. 
Diels, Hermann; Kranz, Wilhelm (191996): Die Fragmente der Vorsokratiker. 

Griechisch und deutsch, 1. Bd., Zürich: Weidmann. 
Edwards, Paul (Hrsg.) (1967): The Encyclopedia of Philosophy, Bd. 8, 

London/New York: Collier-Macmillan. 
Fränkel, Hermann (1962): Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums. 

Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis zur Mitte 
des fünften Jahrhunderts, München: Beck’sche Verlagsbuchhandlung. 

Geyer, Carl-Friedrich (1995): Die Vorsokratiker zur Einführung , Hamburg: 
Iunius. 

Guthrie, W. K. C. (1962): A History of Greek Philosophy, Bd. I: The Earlier 
Presocratics and the Pythagoreans, Cambridge: University Press. 

Jaeger, Werner (1953): Die Theologie der frühen griechischen Denker, 
Stuttgart: Kohlhammer. 

Kirk, Geoffrey S. /Raven, John E./ Schofield, Malcolm (1994): Die 
vorsokratischen Philosophen. Einführung, Texte und Kommentare. 
Ins Deutsche übersetzt von Karlheinz Hülser, Stuttgart; Weimar: Metzler.  

Kues, Nikolaus von (1967): Philosophisch-theologische Schriften. Hrsg. Leo 
Gabriel. Übers. D. und W. Dupré. Bd. III. Wien: Herder. 

Larousse. La Grande Encyclopédie, Bd. 10. Paris: Librairie Larousse, 1974. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag



 

 288 

Schadewaldt, Wolfgang (1978): Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen. 
Die Vorsokratiker und ihre Voraussetzungen, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Schwartz, F.L.W.( 1879): Die poetischen Naturanschauungen der Griechen, 
Römer und Deutschen in ihrer Beziehung zur Mythologie. Bd. II. 
Wolken und Wind, Blitz und Donner, Berlin: Hertz. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:42 UTC)
BDD-A13156 © 2006 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

