
 

 185 

Paola Bozzi 
Mailand 
 
 

Irene in den Städten. Nomadische Subjektivität im Werk 
Herta Müllers 1 

 
 
1. Voy(ag)euse 
 
Sigrid Weigels historischer Überblick der Konstruktionen von Stadt und Wilden in 
der westlichen Kultur beruft sich vor allem auf Benjamins Konzept des Flaneurs 
und zeigt, wie sich diese mit der diskursiven Konstruktion von Weiblichkeit 
kreuzen. Weigel verleiht der Perspektive des Flaneurs weibliche Züge, zumal er 
keiner „phallischen Ökonomie folgt“ (Weigel 1990: 214), eine Vorliebe für das 
Nebensächliche und Marginale hat und in der Topographie der Stadt wie in einer 
Schrift liest. Obgleich der Wert dieses interpretatorischen Modells für die Literatur 
der Moderne unbestreitbar ist, bleibt es für die Zeit der Postmoderne durchaus 
fragwürdig, da es eben nur die subjektive Großstadterfahrung konzeptualisiert, die 
noch nicht von der Globalisierung geprägt ist. Benjamins Faszination für die 
Pariser Arkaden und urbane Kunsterzeugnisse war vor allem einer Nostalgie der 
verlorenen Tradition geschuldet und gewissermaßen getrieben vom Vormarsch der 
Modernisierung2. Seine Essays über Baudelaire etwa schließen die Sehnsucht nach 
einem Zustand der unentfremdeten sozialen Integration und Kontinuität der 
Tradition aus. Folglich sind es weniger Raumbeziehungen und ihre 
identitätsstiftende Funktion, die ihn interessieren, sondern vielmehr das Wecken 
der Erinnerung im Sinne Marcel Prousts. Gerade heute jedoch ist die Wirkung der 
Postmoderne nirgendwo sichtbarer als in der Architektur und Stadtplanung, wo der 
rationelle Funktionalismus eines Mies van der Rohe oder eines Le Corbusier dem 
historischen Eklektizismus und der Mischung von internationalen und lokalen 

                                                 
1 Der Text dieses Beitrags entstand bereits vor Jahren für die Temeswarer Beiträge zur 
Germanistik; für die vorliegende Publikation habe ich ihn unwesentlich ergänzt. Für 
Anregungen und wichtige Hinweise danke ich Frau Prof. Dr. Roxana Nubert, Prof. h.c. Dr. 
Stefan Sienerth und Prof. h.c. Dr. Peter Motzan: Ihnen ist dieser Beitrag gewidmet. 
2 Susan Buck-Morss (1989: 214) unterstreicht die widersprüchlichen Impulse, die 
Benjamins Passagenwerk zugrunde liegen, das einerseits versucht, die unbewusste 
Geheimnisse eines träumenden Kollektivs zu ergründen, so wie etwa Marcel Proust seine 
eigene vergessene Geschichte entdeckt hat, und andererseits vom internationalen Stil der 
modernen Architektur fasziniert ist: Schließlich gelten die Arkaden als das Kennzeichen der 
modernen Metropole schlechthin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 186 

Stilen weitgehend Platz gemacht haben. In Anbetracht dieses 
„Sensibilitätswechsels” (Huyssen 1984: 8) ist es umso erstaunlicher, wie sehr sich 
die Interpretationen von zeitgenössischen Stadtdarstellungen weiterhin auf die 
Erfahrungen des ersten Viertels des 20. Jahrhunderts berufen (vgl. Weigel 1990: 
215-221; Kublitz-Kramer 1993: 15-36; Wilson 1991). 
Aktuell bleibt Benjamins Figur des Flaneurs dort, wo sich dessen Aufenthaltsraum 
nicht auf ein männlich festgelegtes Territorium beschränkt, sondern ihn im 
zweideutigen Raum des Übergangs verortet:  
 

Die Straße wird zur Wohnung für den Flaneur, der zwischen Häuserfronten so wie 
der Bürger in seinen vier Wänden zu Hause ist. Mauern sind das Schreibpult, 
gegen das er seinen Notizblock stemmt (Benjamin 1974: 538 – 539).  

 
Die Gegensätze von Stadt und Land, von Straße und Interieur sind in der 
Erfahrung des Flaneurs zur Deckung gelangt, beides wird zugleich und eins durchs 
andere – metaphorisch – wahrgenommen. So wird die Stadtwahrnehmung zur 
Schwelle, wo das Gegensätzliche, ohne zusammenzufallen, ineinander übergeht. 
Wenn der Benjaminsche Text hier die Figur des Flaneurs in der Kluft zwischen 
Zeiten und Territorien ansiedelt, in der sich semantische Zuordnungen auflösen, 
ohne daß sie deshalb aufgehoben wären, zeigt sich darin eine Verwandtschaft mit 
Lektüren, die den Ort der Frau und der weiblichen Rede als Grenzfall oder – linie 
beschreiben (vgl. Menke 1992: 448f), als nicht abgestecktes Territorium, das nicht 
in Ordnung aufgeht (Lacan). 
Grenzbereiche und Übergänge sind immer wieder zentrales Thema der 
literarischen Texte Herta Müllers (Niederungen, Barfüßiger Februar, Reisende 
auf einem Bein, Der Fuchs war damals schon der Jäger, Hunger und Seide), 
die übrigens selbst in einer Grenzlandschaft (zwischen Donau, Theiß und 
Mieresch) aufgewachsen ist. Ihre Erzählungen gehören einer Zeit an, in der das 
geplagte Subjekt der Moderne von einem bruchstückhaften, diskursiv 
angefochtenen und sexuell differenzierten längst ersetzt worden ist:  
 

The world we live in now seems rhizomic even schizophrenic, calling for theories 
of rootlessness, alienation und psychological distance between individuals and 
groups, on the one hand, and fantasies (or nightmares) of electronic ubiquity on the 
other (Appadurai 1996: 29). 

 
Der Niedergang der klassischen Rationalität, der als Produkt der Moderne bzw. 
Kennzeichen der Postmoderne gilt, hat zweifellos Raum für neue Begriffe von 
Subjektivität geschaffen. So versucht Rosi Braidotti vor dem Hintergrund der – 
selbst erlebten – transnationalen Mobilität und des Niedergangs des 
Nationalstaates eine neue Denkfiguration für die zeitgenössische Subjektivität zu 
finden und zu entwickeln. Das nomadische Subjekt wird in ihrem Werk als eine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 187 

Figur aufgefasst, die nur von der Lust getrieben wird, sich jeder Assimilierung 
erfolgreich widersetzt und Übergänge ohne teleologischen Zweck erlebt:  
 

The nomad does not stand for homelessness, or compulsive displacement; it is 
rather a figuration for the kind of subject who has relinquished all idea, desire, or 
nostalgia for fixity. This figuration expresses the desire for an identity made of 
transitions, successive shifts, and coordinated changes, without and against an 
essential unity (Braidotti 1994: 22).  

 
Identität ist demnach ein retrospektiver bzw. rekursiver Begriff, der nicht auf 
Abgrenzung und Macht, sondern auf den Komplex der Orte, wo man schon 
gewesen ist, auf das Inventarverzeichnis ihrer Spuren verweist:  
 

The nomad's identity is a map of where s/he has already been; s/he can always 
reconstruct it a posteriori, as a set of steps in an itinerary. But there is no 
triumphant cogito supervising the contingency of the self; the nomad stands for 
movable diversity, the nomad's identity is an inventory of traces (Braidotti 1994: 
14). 

 
Margaret Littler hat überzeugend gezeigt, dass der Rekurs auf Braidottis Konzept 
einer nomadischen Subjektivität sich bei einer Lektüre der Werke Herta Müllers 
als sehr fruchtbar erweisen kann (vgl. Littler 1998: 36-56). Hier lässt sich 
allerdings noch etwas entdecken, hinzufügen bzw. umschreiben. Der Aussiedler-
Status hat in der Tat der Autorin die erzählerische Freiheit erlaubt, mit 
Subjektpositionen zu experimentieren: Ihre weiblichen Hauptfiguren sind an der 
Schnittstelle von geschlechtsidentifizierten, linguistischen, ethnischen und 
nationalen Identitäten situiert. Die Thematisierung von Subjekt, Identität und 
Körper in Müllers Texten legt die Fragilität und Heterogenität des geschlechtlich 
identifizierten Subjekts der Moderne offen, stellt die Denkgewohnheit der 
Identitätslogik in Frage und macht den Weg für Umdeutungen frei. So kommt die 
Autorin in ihren Schilderungen der postmodernen Selbstwahrnehmung als eine 
diffuse und widersprüchliche und als ein Zuhause in der Mannigfaltigkeit der Welt 
sehr nahe, darüber hinaus konfrontiert sie ihre Leser jedoch auch mit der 
fundamentalen Frage, was neuerdings Subjekt, Identität und Körper überhaupt sein 
könnten. Die Verortung jeder zeitgenössischen Subjektivität bedeutet für die Frau 
eine ständige Verhandlung zwischen der Fragmentierung, Mobilität und Differenz 
einerseits und der politischen Notwendigkeit andererseits. Folgerichtig wird das 
unruhige, unstete Leben der Frau bzw. ihre Lage zwischen „Bleiben und Gehen“ 
im Werk der Autorin durchaus als ambivalent dargestellt: Reisen heißt bei Müller 
auch frieren (RB 154), und ihre Frauen sind „Reisende auf einem Bein und auf 
dem anderen Verlorene“ (RB 92).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 188 

Dieses Bild, das bereits im Titel ihres Romans von 1989 auftaucht, gehört 
zweifelsohne zu den prägnantesten im Werk Herta Müllers und kann sicherlich als 
Symptom eines (weiblichen) Gehens gelten, das gegen Ende des 20. Jahrhunderts 
den sicheren Boden und das sichere Stehen auf zwei Beinen als obsolet auffasst 
(Kublitz-Kramer 1995: 115). Irene, die weibliche Protagonistin, kommt aus dem 
„anderen Land“ mit seinen Grenzpatrouillen und Radarschirmen (RB 7), das sie 
ursprünglich verlassen hat, um mit ihrem deutschen Geliebten, Franz (Student in 
Marburg) zu leben; als ihre Beziehung zu Ende geht, bleibt sie in Westberlin und 
beantragt die deutsche Staatsbürgerschaft. In der Zeitspanne zwischen dem Warten 
auf den Pass und der Aushändigung der neuen Einbürgerungsurkunde lebt Irene 
ohne Flucht- und Haltepunkt im Zustand der „Vorläufigkeit“ (Eke 1991: 89), kauft 
sich nur ein Gästebett, denn Besitz ist nur für Sitzende, also Sesshafte möglich: 
„Seßhafte sitzen und Nomaden fahren“ (Flusser 1994: 105). Die Reisende Irene 
befindet sich permanent in einem Zustand zwischen Wegfahren und Nicht-
Ankommen, ist „ein Mensch im Niemandsland zwischen zwei Welten, zwischen 
zwei Kulturen“ (Cramer 1989), was durch ihr Hinken zusätzlich versinnbildlicht 
wird.3 So ist auch das am Anfang des Romans beschriebene Grenzgebiet 
symbolisch zu verstehen, weil Irene seelisch darauf vorbereitet ist, eine 
geographische Grenze zu überschreiten und in den Westen umzusiedeln: 
 

Zwischen den kleinen Dörfern unter Radarschirmen, die sich in den Himmel 
drehten, standen Soldaten. Hier war die Grenze des anderen Landes gewesen. Die 
steile Küste, die halb in den Himmel reichte, das Gestrüpp, der Strandflieder waren 
für Irene das Ende des anderen Landes geworden. [...] Die Steilküste war wie 
gebaut aus Erdbrocken und Sand, wie gebaut von Soldaten, damit der Sog nicht ins 
Land, nicht ins Innere kam, von irgendwo her (RB 7). 

 
Diesen Schwellenstatus markieren auch Flughäfen, Bahnsteige, Züge und Busse 
als Aufenthaltsort, wo die Protagonistin, die aus traditionellen 
Rollenzuschreibungen herausgefallen ist, ihr Unterwegs- und Dazwischen-Sein, ihr 
Oszillieren zwischen Orten, ihr Ungebundensein, ihre Nichtzugehörigkeit und 
generelle Ortlosigkeit bestätigt (Kublitz-Kramer 1995: 85). Die Ansichtskarten, die 
Irene verschickt, sind Abbild ihrer Existenz als heimatlose Reisende (RB 142 – 
143). 
Kein Ort, nirgends: Diese von der Frauenbewegung aufgegriffene literarische 
Metapher ist Sinnbild für den Status der Frauen geworden, für ihre 
Heimatlosigkeit und ihre Wanderschaft, auf die sie sich qua Geschlecht begeben, 

                                                 
3 Die Texte Herta Müllers stehen im Zeichen des „Fremden Blicks“ und entwickeln 
Konzepte einer geschlechtsspezifischen multidimensionalen Identität, Kultur und Sprache 
innerhalb der wechselseitigen Wahrnehmung von Minderheit(en) und Mehrheit in der 
deutschen Gesellschaft; vgl. dazu Bozzi 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 189 

gewinnt aber durch die Ereignisse der letzten Jahre, durch Krieg, Flucht und Asyl 
eine bittere Aktualität. Angesichts der Realität von Massenmigration in einer 
global mobil gewordenen Welt und angesichts der Ortlosigkeit vieler Zeichen im 
scheinbar locker und durchlässig gewordenen postmodernen Symbolgefüge ist 
festzustellen: Heimatlosigkeit ist kein angenehmer, geschweige denn ein 
anzustrebender Zustand. 
Aus der Erfahrung und dem Wissen einerseits, immer wieder die eigene  Identität 
und die Identität der Gruppe sowohl des Herkunfts- als auch des Ziellandes 
herauszufordern, andererseits die Schwelle überschritten zu haben und zu 
überschreiten, die eine endgültige Festlegung bzw. Tilgung unmöglich macht, 
bewegen sich Texte schreibender Frauen, die Migration oder Exil erlebt haben, im 
Zwischenraum des Sowohl-als-auch. Diesen Differenz- bzw. Schwellenstatus zu 
thematisieren, erfordert ein Oszillieren zwischen Formen von Endgültigkeit und 
Nichtzugehörigkeit bzw. Ungebundensein, das Herta Müllers „Reisende auf einem 
Bein“ immer wieder zu provozieren vermag, etwa mit Sätzen wie: „Der Koffer 
stand lange geschlossen im Flur, als wäre Irene nur halb am Leben“ (RB 39), oder: 
„Es war eine Stille wie zwischen Hand und Messer gleich nach der Tat“ (RB 33). 
Am Ende des Romans steht nur noch der Wunsch „weit weg zu fahren. Aus dem 
Abteil durchs Fenster zu sehn, in den Sog der Landschaft hinein, die sich in grünen 
Schlieren wegdrehte und verschwand“ (RB 166). 
„Ausländerin im Ausland“ wird Irene, die weibliche Flaneurin, die sich auf der 
Schwelle zwischen Kulturen bewegt, von einem italienischen Gastarbeiter 
genannt, dem sie zu verstehen gibt, dass sie nicht „heimatlos“ sei. Als 
deutschsprechende Rumänin ist Irene überrascht zu hören, dass ihre Muttersprache 
von diesen deutschen „Ausländern“ gesprochen wird (RB 61). Andererseits ist der 
Begriff einer Identität, die vom abstrakten Wesen der Nation auferlegt wird, für 
Irene ein Anathema, in dem eigentlich Müllers Erfahrungen unter der dreifachen 
Zwangsherrschaft einer patriarchalischen Familie, der obligatorischen Identität 
einer deutschen Minderheit, eines übermäßig schmerzhaften totalitären Staates 
widerhallen (vgl. TS 21 u. TS 122 u. auch „Essen mit Herta Müller“ 1993: 112). 
Wie die Autorin, entspricht die Protagonistin keiner der Kategorien, die im 
Formular der Ausländerbehörde vorgesehen sind, da sie sowohl Deutsche wie auch 
politischer Flüchtling ist. Sie befindet sich - wie in Rumänien - auch hier in einem 
fortwährenden Dilemma: Sie ist zwar in Deutschland, aber noch nicht Deutsche. 
Sie sitzt quasi im Vorzimmer Deutschlands und wartet auf den Erhalt ihrer 
Staatsbürgerschaft, die ihr den Eintritt in das Innerste des Landes erlauben soll, 
und wird wie so viele Migranten zur Nummer ohne Gesicht. Dies wiederum 
bestätigt nur die Wankelmütigkeit einer Identität, die Staaten und Städte 
durchquert, wo es ebenso Ausländer wie Minderheiten gibt, so dass diese Begriffe 
in ihrer politischen Bedeutung fragwürdig werden: 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 190 

Doch bei dem Wort Ausländer hab ich nicht bloß an mich gedacht. Ich habe an das 
Wort „Minderheit“ gedacht. Außer den wenigen, die Staaten vertreten, sind doch 
die vielen Minderheiten. Werden doch ganze Völker ahnungslos nach innen und 
nach außen falsch vertreten. Und in der Minderheit der vielen wieder 
Minderheiten. Und, wo zwei Menschen sind, ist doch der eine in der Minderheit. 
Wo einer ist, da ist er eine Minderheit vor seinen eignen Tagen, und kann sich, 
weil er einsam ist, nicht halten (TS 129). 

 
Migranten sind die Unterwegsseienden, die nie Ankommenden, immer fremd 
Bleibenden – Entwurzelte. In diesem Sinne können sie auch als Ortlose 
gekennzeichnet werden. Bereits in Barfüßiger Februar hatte Herta Müller diese 
ortlose Zustandserfahrung in zugespitzter Form festgehalten: „Das Wohnen ist 
kein Ort“ (BF 96). Heimat gibt es in ihrer Literatur weder früher noch jetzt, weder 
dort noch hier. Es gibt sie nur als „Hoffnung im Nirgendwo“, in der Geschichte 
von der Fremden, die behauptet: „Ich bin nicht heimatlos. Nur im Ausland“ (RB 
61), in der Geschichte von der Migrantin, die keine sein kann, weil es die Heimat 
nicht gibt, von der sie träumen könnte (außer in Alpträumen). Diese Geschichten 
sind Parabeln der nomadischen Subjektivität schlechthin. Sibylle Cramer spricht in 
diesem Zusammenhang von einem doppelten Ich der Protagonistin, „von einer 
Spaltung in eine alte und in eine neue Identität. Aber das bleibt ein blindes Motiv 
der Erzählung“ (Cramer 1989). 
„Das Gehen wird zur Existenzweise“ (Kublitz-Kramer 1995: 134) Irenes: Nur in 
diesem Sinne kann die Rede von einer Dichotomie in eine alte und in eine neue 
Existenz sein. Auf keinen Fall jedoch kann behauptet werden, Irenes 
„Außenseitertum ist keine reflektierte Entscheidung oder Lebensweise, die bewußt 
ein menschenwürdiges Leben nur am Rande der Gesellschaft für möglich hält, 
sondern basiert auf der Unmöglichkeit, im neuen Land eine Verbindung 
herzustellen zwischen der „anderen“ Irene, dem im „anderen“ Landgeprägten 
Bewußtsein und der Irene, die jetzt in Deutschland lebt“ (Bauer 1996: 275). 
Schließlich bot ihr das „andere Land“, aus dem sie gekommen war, ebenfalls 
keinen festen Boden: Darauf verwies die Warntafel mit „Erdrutschgefahr“ an den 
„Treppen der Steilküste, wo Erde bröckelte“ (RB 7). Irene hat Heim und Heimat 
„auf den Strümpfen“ (RB 54) verlassen, ohne eine fixe Identität mit sich zu 
bringen. Aus Rumänien zu stammen, bedeutet für sie, sich nicht auf eine 
identitätsstiftende Heimat beziehen zu können, sondern durch die Herkunft 
fragmentiert zu sein. So ist die Protagonistin auch nicht fähig, sich mit den Photos, 
die sie abbilden, zu identifizieren, auf ihnen blickt sie eine fremde Irene an: „Eine 
fremde Person hatte sich eingeschlichen in Irenes Gesicht“ (RB 18).4 So wird die 

                                                 
4 Vgl. auch RB 50: „Auch auf den Photos des Automaten war die andere Irene“; RB 154: 
„Doch das Gesicht als Ganzes hatte einen sonderbaren Ausdruck. Es war die andere Irene“; 
RB 156: „Der Arbeiter sah Irene an. Dann die andere Irene“. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 191 

Bewusstwerdung einer multiplen Identität, eine Komplexität und Andersartigkeit 
reflektiert, die „in der Subjektivität jeder einzelnen Frau als Effekte von 
Differenzen und Spaltungen“ (De Lauretis 1993: 93-102, dies.1986: 1-19) 
produziert werden. Das weibliche Subjekt wird hier als ein Ort von Differenzen 
charakterisiert, und sogar der eigene Körper wird zum Fremdkörper: „Und es war 
eine fremde Hand auf der Haut, als Irene sich ins Gesicht griff. Und das Gedärm, 
Irene sah fast ihr Gedärm. Trug es wie ein Einweckglas im Bauch. Und das Herz 
und die Zunge, wie tiefgefrorenes Obst“ (RB 122). 
Die Protagonistin von Reisende auf einem Bein fühlt sich den Menschen 
verbunden, die, wie sie, nirgends zu Hause, ständig Reisende sind: der Italiener 
(RB 61), der Arbeiter auf dem Baugerüst, „den Irene sich ausgesucht hatte“ (RB 
71), der alte Bettler (RB 87, 146 – 146) oder die Frau, die in den Zug nach 
Marburg steigt, bei deren Anblick Irene sich wünscht, ebenso zu sein, wie sie (RB 
137 – 138). Überall begegnet Irene Menschen, die am Rande der Gesellschaft 
leben, wie die Obdachlosen, die „den Horizont bewohnen, der Stadt gehören“ (RB 
129). Die Protagonistin überschreitet die Grenze zwischen den Staaten, ihre 
Männer sind ständig verreist, haben Koffer in der Hand, sind „dauernd Rastlose“; 
die Erzählung spielt auf Gleisen, Bahndämmen, in U-Bahnzügen, auf Bahnsteigen, 
in Wartehallen und Hotels, immer in Stadien der Ambivalenzen. Diese 
Schauplätze werden von Menschen bevölkert, die sich nur zufällig begegnen, keine 
Kontakte knüpfen und dann wieder in der Anonymität untertauchen:  
 

In der Halle des Flughafens waren die Reisenden verwirrt. Ihre Stimmen waren 
verhalten, wenn sie miteinander sprachen. Die Reisenden griffen nach den Koffern, 
als müsse etwas Unvorhergesehenes geschehen. Sie gingen langsam (RB 83). 

 
 Es scheint, als ob Menschen auf Reisen zwangsläufig aus der normal gestifteten 
Ordnung austreten müssten, um sich in einen „anderen Zustand“ einzufügen. 
Irene wird zuerst in ein „Asylantenheim“ gesetzt, weil im Gästehaus für 
„Aussiedler“ keine Zimmer mehr frei sind (RB 28). Das Asylantenheim in der 
Flottenstraße erscheint als Symbol für das Leben der Flüchtlinge in Deutschland: 
Die Flottenstraße ist eine Sackgasse, das heißt, ihre Hoffnungen haben sich als 
vergeblich erwiesen (RB 29). Abgeschoben in ein Niemandsland zwischen 
stillgelegten Bahngleisen, führen die Flüchtlinge nun ein Schattendasein. Irene 
sieht sie in einem Kasten voller alten, billigen Schuhen auf der Suche nach einem 
passenden Paar wühlen. Als Kontaktpunkt mit der Stadt sind die Füße Ort von 
Identität: Die Füße der Flüchtlinge machen keine Geräusche (RB 29), denn sie 
sind noch nicht offiziell berechtigt, im Land der Freiheit zu leben; ihre Gesichter 
haben „die Farbe alter Photos“, weil sie in ihrem Leben schon viel gesehen haben 
und schnell gealtert sind (RB 29 – 30); und es ist der Blick des 
Ausgeschlossenseins, der in ihren Augen steht. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 192 

Die Schuhe werden zur Metapher der Identität, die Ähnlichkeit zwischen ihnen ist 
wie diejenige zwischen dem wirklichen und dem imaginären Subjekt, eine Einheit 
mit einer eingebauten Distanz:  
 

Irene hatte gesehen, wie die Männer und Frauen den einen, passenden Schuh 
gefunden hatten. Wie sie ihn über den Kopf hielten mit der einen Hand. Mit der 
anderen Hand weiter wühlten, im Haufen der auseinandergerissenen Paare. Und 
diese Entfernung blieb, von einem Schuh zum andern. Sie wuchs hinter dem 
Rücken. Schloß auch die Schultern ein. Auch in den Augen stand diese Entfernung 
(RB 29 – 30).  

 
Die Entfernung zwischen den Schuhen ist die Entfernung zwischen dem einzelnen 
Fremden und der Gesellschaft, die von ihm nie überwunden werden wird. Auch 
Irene, die „mal zu leicht und mal zu schwer [...] auf den Straßen“ (RB 79) ist, 
bleibt allein und fremd. 
Nach Julia Kristeva ist der Raum des Fremden „ein fahrender Zug [...], der jedes 
Anhalten ausschließende Transit selbst“ (Kristeva 1990: 17 – 18). Das Gefühl der 
Fremdheit erwächst bei Irene auch aus diesem Zustand des „Dazwischen“. Diese 
Situation wird in vielen literarischen Texten der achtziger Jahre in topologischen 
Vorstellungen gefasst und mit Raum-Metaphern in Verbindung gebracht: 
„Zwischen zwei Giganten“ (vgl. Biondi u.a. 1983) ist der Ort des Migranten. 
Dabei erhält diese Situierung verschiedene Schattierungen, die zwischen einem 
positiv formulierten sowohl-als-auch und einem weder-noch schwanken, wobei 
beides durchaus auch nebeneinander stehen kann: „Ich bin weder noch, ich bin 
beides“ (Ackermann 1983: 216 – 117). Sehr häufig erscheint das Dazwischen auch 
als ständiges „Unterwegssein“, als wechselnder – konkreter und imaginärer – 
Aufenthalt in zwei Kulturen, als „tägliche Reise“ zwischen hier und dort, so in 
dem Gedicht Dazwischen von Alev Tekinay:  
 

Und jeden Tag fahre ich / zweitausend Kilometer in einem imaginären Zug/ hin 
und her,/ unentschlossen zwischen/ dem Kleiderschrank/ und dem Koffer,/ und 
dazwischen ist meine Welt (Tekinay 1983: 59). 

 
Reisende auf einem Bein, strikt aus der Perspektive der Protagonistin erzählt, 
hebt an wie die Geschichte eines alltäglichen Ortwechsels, aber es geht um mehr; 
um mehr auch als um Aussiedler-Schicksal oder Emigration. Derlei Ereignisse 
sind Auslöser für Momentaufnahmen vom einsamen Leben in der Fremde, für 
Bilder, die sich allmählich zu einem kunstvollen Tableau alltäglich-fremden 
Lebens arrangieren – mit schockartigen Einsichten, Zweifeln und Ängsten. Die 
Ähnlichkeit der Begriffe „das andere Land“ und „die andere Irene“ ist auch ein 
Hinweis darauf, dass Irene nicht nur in geographischer Hinsicht heimatlos ist, 
sondern dass das Gefühl des Fremdseins auch ihren eigenen Körper betrifft. Des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 193 

Öfteren werden im Text Syntagmen wie „fremd“ und „Ferne“, „heimatlos“, 
„Angst“, „kaltes Land“, „leer“ verwendet, welche die Intensität dieses Gefühls 
verstärken sollen. Häufig tauchen Vergleiche zwischen dem „anderen Land“ und 
dem „hier“ auf. Beide sind schmerzliche Welten, die eine wegen der Vertrautheit, 
die andere wegen der Fremdheit: 
 

In dem anderen Land habe ich verstanden, was die Menschen so kaputtmacht. Die 
Gründe lagen auf der Hand. Es hat sehr weh getan, täglich die Gründe zu sehen. 
Und hier, sagte Irene. Ich weiß, es gibt Gründe. Ich kann sie nicht sehen. Es tut 
weh, täglich die Gründe nicht zu sehen (RB 137). 

 
Irene fühlt sich „außen alt“ und „innen unmündig“ oder an anderer Stelle „müde“ 
und „innerlich wach“ (RB 141, 109). Die auf sie einstürzenden Erfahrungen 
lähmen sie, machen sie handlungsunfähig. Nachdem die Protagonistin in 
Rumänien ein Schild von einer Baustelle gesehen hat, bezieht sie die darauf 
geschriebene Warnung auf ihr ganzes Leben: „Gefahr ins Leere zu stürzen“ (RB 
84). Derselbe Leitspruch lässt sich auch hier anwenden: existentielle Erfahrungen, 
wie sie in der Situation der Auswanderung und des Umsiedelns erlebbar werden, 
bewirken einen Zustand des Ausgesetztseins, die auch schmerzliche Erfahrung des 
Alleinseins. 
Nicht zufällig ist Reisende auf einem Bein wie viele andere Texte Müllers von 
den Freundschaften, von der Liebe her strukturiert. Weil die Liebe die Erfahrung 
der Differenz und Spaltung hervorbringt, die die Fremde verstärkt bzw. verdoppelt, 
nämlich kein Zuhause zu haben und dennoch diesen Ort zu suchen, ist die 
weibliche Erzählfigur ständig in Bewegung und unterwegs. Irene erlebt 
wechselnde Beziehungen, die unerfüllt bleiben. Der Illusion, durch Liebe in dem 
neuen Land Boden unter den Füßen zu gewinnen, folgt bald darauf Ernüchterung. 
Irene wird von den drei Männern, mit denen sie sich im Westen befreundet, 
gleichermaßen verraten. Hier zeigt sich Unvereinbarkeit von weiblichem Lieben-
Müssen und dem Fehlen eines liebenswerten, einfühlsamen Gegenübers. Die 
Protagonistin ist „auf den Flügeln der Liebe von Osten nach Westen buchstäblich 
ins Leere gereist. Darum kommt sie nicht an, sondern setzt die sentimentale Reise“ 
(Cramer 1989) als seelischer Krüppel, als Behinderte fort: „auf einem Bein“. 
Deswegen sagt sie ihrem Freund Franz vor ihrer Trennung:  
 

Ich war zu zweit abgereist. Angekommen bin ich allein. Ständig schreib ich dir 
Karten. Die Karten vollgeschrieben. Und ich leer. [...] Das Weggehen von Franz 
war ein Schrumpfen. Als hätte er sich etwas herbeigesehnt, was ihn zerstörte. 
Zwischen Ankommen, Auspacken, Einpacken, Wegfahren war fast keine Zeit (RB 
126).  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 194 

Irenes Freundschaften finden keine Orientierung, sie werden nicht zum Halt, die 
Fremde wird auch in ihnen nicht zur Heimat, wobei „die enttäuschte Liebe 
Symptom einer Fremdheit“ (Harnisch 1997: 511), „eine[r] seltene[n] Nähe und 
häufige[n] Ferne“ (RB 150) ist. Ihre Ankunft scheitert auch an der 
Beziehungslosigkeit der Menschen, die unfähig zu dauerhaften Bindungen sind. 
Waren die gesellschaftlichen Deformationen, die sich in den psychischen 
Verkrüppelungen der Männer widerspiegeln, in Rumänien offensichtlich, so fehlen 
sie auch im Westen nicht. Die Männer, denen Irene in Deutschland begegnet, 
bleiben austauschbar, zufällige Gestalten. „Kaltes Land, kalte Herzen“ (RB 91), so 
synthetisiert sie ihre Erfahrungen. Die Dialoge mit ihren Männern erscheinen wie 
Selbstgespräche, sie treiben den „Diskurs des Alleinseins“ (vgl. TS 57-73) bis zu 
seinen radikalen Konsequenzen fort. Es gibt für die Frau keine erfüllte 
Liebesbeziehung, sondern nur ein in sinnlicher Erregung resorbiertes Gefühl, so 
wie es auch für die Gestalten der dörflichen Sphäre oder der in der Diktatur 
Rumäniens Verorteten keine geglückte Verbindung geben kann: „Das eine ist mein 
Bild, das andere ist dein Bild. Dazwischen gibt es nichts“ (RB 86), sagt Irene und 
meint damit die Barrieren zwischen den Geschlechtern. 
Die „Reisende auf einem Bein“ – in der Pluralform „Reisende“ finden sich ihre 
Erfahrungen nur verallgemeinert – hat ihr anderes Bein nicht im „anderen Land“ 
gelassen. Das Bild entspricht der Unmöglichkeit, in der Fremde anzukommen oder 
in die „Heimat“ zurückzukehren. Statt dessen zieht die Protagonistin den 
Aufenthalt auf der Straße, auf Bahndämmen und in U-Bahnhöfen vor und träumt 
von einem nomadischen Leben im Zwischenstadium des Eisenbahnabteils, das 
sowohl die Bodenberührung meidet, wie es vor einem längerfristigen oder gar 
endgültigen Sich-Niederlassen schützt (RB 143). 
Herta Müller hat sich dazu in ihren poetologischen Überlegungen wie folgt 
geäußert: 
  

Zu Orten kann man nicht gehören. [...] Wenn das ein Unglück ist, dann ist 
Fremdsein Unglück. Sonst nicht (TS 123).  

 
Unlängst hat sie in einem Interview noch hinzugefügt:  
 

Die ideale Beziehung zu einer Umgebung ist aus meiner Sicht eine Fremdheit, an 
die man sich gewöhnt, Fremdheit kann nicht ausgetragen werden, weil sie eine 
Modalität der Wahrnehmung ist. Bewußte Wahrnehmung und kritische Sicht 
werden immer Fremdheit zur Folge haben (Littler 1998: 20).  

 
So ist für die fiktiven Stadtläuferinnen ihres Romans die emanzipatorische 
Errungenschaft, auf beiden Füße zu gehen, ein Schwindel, eine Täuschung. Dabei 
restituiert der Romantext nicht etwa Unselbstständigkeit und Fetischisierung der 
weiblichen Füße, sondern weist die Hoffnung auf ein Vertrautwerden mit dem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 195 

fremden Terrain zurück und löst sie in Paradoxen auf: Das Fremdsein und das 
Sichverfehlen sind Grunderfahrungen; das Hinken, Hüpfen bzw. unkoordinierte 
Gehen ist die einzige den Wahrnehmungen und Erfahrungen adäquate Lebensform. 
Das deutet auch auf die Einschränkungen hin, die dem „normalen“ Gehen 
innewohnen, und bestimmt das Weibliche von diesen Abweichungen her. Die 
paradoxe Struktur des Hinkens, die, wie Lyotard (1986: 28) sagt, auf den 
paradoxen Bezug des hinkenden Körpers zum Raum verweist, läuft gegen die 
Ordnung an, indem das Terrain wiederholt sondiert wird, dabei kein Gleichmaß, 
sondern ein „Unmaß“ (TS 40) verrät: Es ist ein Wider-die-Ordnung-Schieflaufen. 
Ein solches weibliches Gehen zeigt – ebenso wie die Sprache – „daß in sich selbst 
ein Nichtankommen ist - denn, damit das so sei, muß etwas auf einer Seite hinken“ 
(Lacan 1986: 61). Am Ende erkennt Irene, wovor sie schon im anderen Land ein 
Schild gewarnt hat, dass auf dem Weg in die Freiheit die „Erdrutschgefahr“ 
ebenfalls sehr groß ist und dass der Weg von dem Moment an, da sie aus dem 
anderen Land ausgereist ist, nie enden wird (RB 7), denn:  
 

Um frei zu sein, müssen die Bedingungen, die die Existenz bestimmen, 
angenommen werden, damit sie später überholt werden können. Wer sie akzeptiert, 
ohne sie überholen zu wollen [...], ist damit einverstanden, bedingt zu bleiben. Frei 
zu sein ist eine schwere Aufgabe, die immerzu vom Scheitern bedroht ist, weil sie 
dialektisch die Bedingungen, unter denen sich das Subjekt in der Welt befindet, 
zugleich bejaht und verneint (Flusser 1995: 57). 

 
 
2. Grenzbereiche und Übergangszonen 
 
Geschlecht wird in der symbolischen Ordnung unserer Kultur durch eine 
Grenzziehung zwischen weiblich und männlich bezeichnet. Bei allen 
unterschiedlichen Überschreibungen der Inhalte der binären Positionen ist diese 
Relation selbst eine der stabilsten kulturellen Konstruktionen. Historisch hat sich 
die heute wirkende Geschlechterordnung ihre Stabilität dadurch gesichert, dass 
alles, was die Etablierung der bürgerlich-modernen Gesellschaftsordnung störte, 
ausgegrenzt, unterdrückt und als Ort des Anderen bezeichnet wurde. Die 
Produktion des Einen ist dabei einem androzentrischen Weltbild mit dem logisch 
rationalen Denken als absolutem Maßstab verpflichtet, für die Stabilität der binär 
angelegten Relation ist der Phallogozentrismus aber auf das ausgegrenzte Andere 
angewiesen: In stützender Funktion ist das Ausgegrenzte zugleich eingeschlossen. 
Wie diskursanalytische Arbeiten inzwischen gezeigt haben, fallen unter dieser 
Kehrseite der Vernunftkonzeption der Moderne große Anteile unserer Kultur, 
deren Komplexität immer wieder auf eine Statthalterposition des Weiblichen 
reduziert und auf dieses hin festgeschrieben worden ist (vgl. grundsätzlich dazu 
schon Horkheimer/ Adorno 1969; Foucault 1969, 1983ff; Irigaray 1979, 1980). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 196 

Aus der Codierung der Gleichheitssemantik der Aufklärung geht die Produktion 
der weiblichen Anderen hervor, die bis heute, und auch im feministischen Diskurs, 
in der Rede vom Geschlecht wirkt. Die Wirkungsweisen der weiblichen Anderen 
bedeuten für Frauen, die im Wechselspiel von Vorstellungen und Darstellungen 
das Wort ergreifen, die Einnahme einer paradoxen Position: Sie suchen sich in 
einer Sprache zu artikulieren, in der sie zwar bezeichnet, von der sie aber zugleich 
ausgeschlossen sind. Die feministische Theorie sucht diese komplexe Position mit 
dem Begriff des doppelten Ortes zu beschreiben, an dem sich Frauen, die sprechen 
und schreiben, immer schon befinden. 
Im Werk Herta Müllers ergibt sich der doppelte Ort zum einen aus der deutlich 
weiblich markierten Erzählposition heraus, die sich als solche immer schon mit 
einer überwältigenden männlichen Tradition des Schreibens auseinanderzusetzen 
hat. Zum anderen geht es bei der Autorin vorwiegend um die gesellschaftlichen 
Mechanismen des Ein- und Ausschließens, um das Setzen von Ordnung, die als 
Opferung und Tötung des Anderen erinnert werden. Auch wenn diese 
Szenographien der Ordnungsstiftung nicht explizit Geschlechterverhältnisse 
thematisieren, verweisen sie darauf. Müllers Prosa entwickelt sich aus der 
unterdrückenden und destruktiven patriarchalen Ordnung ihrer Heimat und aus der 
Arbeit an der Täuschung, die ein Mechanismus zur scheinbaren Anpassung und 
Ausdruck der sozialen und existentiellen Angst vor dem Ausgeschlossensein ist 
(TS 13): Der Fremdkörper muss sich sozusagen tarnen, um wirksam zu werden 
und die Kultur und Sprache von innen her zu transformieren. Der Autorin ist es 
mit ihren Texten gelungen, eine Darstellungsweise für den paradigmatischen 
Ausschluss des Weiblichen aus dem Symbolischen und den doppelten Ort zu 
finden, doch bleibt sie dabei nicht bei der Skizzierung dieser Gesetzmäßigkeit 
stehen, in die sie sich auch als Autorin verstrickt weiß, sondern versucht, diese zu 
unterlaufen: etwa durch Verdoppelung oder Vervielfältigung der 
Erzählperspektiven (die weibliche Hauptfigur als Beschreibende und 
Beschriebene, Sehende und Dargestellte) bzw. der Identitätspositionen (Irene, die 
als „Reisende auf einem Bein“ nicht „eins“ ist), durch trennende, sezierende 
Schilderung dessen, was zusammengehört, und vor allem durch die Zitierung 
tradierten Wissens bei dessen gleichzeitiger Störung durch Umdeutungen geltender 
Bedeutungen. 
Das Wieder- bzw. Erfinden eines weiblichen Imaginären setzt beim bestehenden 
kulturellen Erbe ein, demaskiert es als kontingente Konstruktion und arbeitet sie 
von der Position der Anderen aus um. Mit raffinierten Verfahren und Strategien 
greift die Autorin Sinnbilder auf, öffnet im Zitieren Bedeutungsräume oder deckt 
im Verrücken der Oberfläche geltender Zusammenhänge deren verborgene, 
grimassierende (Ab-) Gründe auf. Dabei spielen die Bilder als 
Überlieferungsträger und (Körper-)Sprache eine zentrale Rolle, denn sie 
repräsentieren zeitlos mit dem artikulierten zugleich auch das verschwiegene 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 197 

Wissen. Müllers weibliche Figuren sind für die dafür geforderte spezifische 
Wahrnehmungsarbeit, für das Aufnehmen des unter der Oberfläche der 
Sinnzusammenhänge liegenden Verborgenen, ihres doppelten Ortes wegen 
besonders sensibilisiert. Grenzübergänge vielfältigster Art, zwischen Außen und 
Innen, Betrachtender und Betrachtetem, Raum und Körper, Schlafen und Wachen, 
Vergangenheit und Gegenwart ereignen sich bei Herta Müller in einer überwachen 
und alle Sinne einbeziehenden präzisen Wahrnehmung, die auch noch auf kleinste 
Zwischentöne und Nuancen achtet. Hellwach auf des Messers Schneide lotet ihr 
Schreiben verborgen liegende Zwischenräume aus und verletzt und verschiebt 
dabei stückchenweise Tabus und Grenzen. 
Dank ihrer assoziativ-poetisch gestaltenden Prosa werden Konstellationen des 
Übergangs in einen „anderen Zustand“ in Müllers Texten immer wieder lesbar, 
auch als Bilder der Auflösung von Grenzen und der Vermischung von Zuständen.5 
Innen- und Außenperspektive, Erlebtes und Vorgestelltes verschränken sich, die 
Dimensionen zwischen Detail und Ganzem verschieben sich, und das Ich gerät „in 
den Sog einer alles auffassenden Auflösung, das es den Gegenständen annähert“ 
(Eke 1991: 13). Die chirurgische Genauigkeit der Beschreibung paart die Autorin 
mit intensiven Gefühlserlebnissen, so dass die realistischen Aufnahmen von der 
Umwelt durch die Gefühlswelt (des Kindes, der Erzählerin) zu phantastischen und 
oft grotesken Bildern ausgeweitet werden. Dadurch werden Gewohnheiten und 
Gepflogenheiten des Alltags gewissermaßen überbelichtet und verfremdet. Die 
Müllerschen Texte münden immer wieder aus der Wirklichkeit ins Irreale, 
erzeugen surrealistische Bilder, die der Autorin den Vorwurf eines hermetischen 
Schreibens eingebracht haben und oft die Lektüre erschweren.6 Gespannt zwischen 
der Unberechenbarkeit der Bilder und einer der präzisen Beobachtung dienenden 
Genauigkeit der Sprache, schlagen die Texte schockierende Brücken zwischen der 
Realität und dem Traum und machen dabei das für Herta Müllers Schreiben 
konstitutive Moment des Grenzen verletzenden Widerspruchs unmittelbar selbst 
zum Gegenstand des Erzählens: 
 

Ich schrie. Ich riß die Augen auf. Das Zimmer drehte sich. Ich lag in einer Kugel 
aus weißen zerfledderten Blumen und war eingeschlossen. Dann hatte ich das 
Gefühl, daß der Wohnblock umkippt und sich entleert in den Boden (N 12). 

 

                                                 
5 Es geht um eine ausgeklügelte Technik, die durch Bilderketten geheime Korrespondenzen, 
Wahlverwandschaften zwischen verschiedensten Dingen entdeckt und dadurch 
Assoziationsräume schafft; vgl. z.B. die Erzählung Die große schwarze Achse (BF 14, 16, 
19 u. 20). 
6 Zu einer Parallele zwischen Herta Müller und den Surrealisten s. die Dissertation von 
Cristina Tudorică 1997: 92-98. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 198 

Surrealität ist dann nicht etwas anderes, sondern eine tiefere Form von Realität 
(Littler 1998: 18). Als unfreiwillige Arbeit an der Existenz und „auch als 
Spiegelbild für die, die es nicht dürfen oder nicht wagen, in den Spiegel zu sehn“ 
(TS 65) bietet der Traum die Möglichkeit, verbotene Gedanken zu thematisieren, 
eine unbekannte Seite der menschlichen Persönlichkeit anzugehen und ein neues 
Bild von Realität, in dem Regeln und Gesetze aufgehoben werden (vgl. F 8–9).  
Aus der Fokussierung auf das, was in unserer Gesellschaft als monströs 
ausgegrenzt wird, resultiert in Müllers Texten ein Übergewicht des Schrecklichen, 
das uns als Leser zumutet, immer wieder die Grenze zu überschreiten, die wir als 
unsere Schmerzgrenze zu bezeichnen pflegen. In Träumen, die die Vorgeschichte 
für das „Ich ohne Gewähr“ (vgl. Bachmann 1978: 218) im Symbolischen liefern 
(TS 18–19), in dem Zusammentreffen von Un- und Bewusstem, von Bildern und 
Texten, Gedächtniskörper und Sprache, aber auch im Aufeinandertreffen 
verschiedener Zeitschichten, in imaginierten Einheitserfahrungen, die den Spalt 
der Welt für einen Augenblick zu schließen suchen, verschafft sich das Unsagbare 
Gehör: „Das Gesagte muß behutsam sein, mit dem, was nicht gesagt wird“ (TS 
19). Mit einer Praxis verrückender Besetzung (TS 12) wird weiterhin eine 
unmögliche Erzählzeit konzipiert, in der Realität und Erinnerung verschmelzen.7 
Es ist kein Zufall, dass in den meisten Texten der Autorin ein Handlungsfaden 
bzw. ein kontinuierliches, chronologisches Erzählen fehlt, an dem sich der Leser 
orientieren könnte: Eindrücke, Erlebnisse, Gedankenfetzen, Gefühlsfragmente und 
Ereignisse folgen unmittelbar aufeinander und „scheinen sich in einem Raum ohne 
Zeit abzuspielen“, in einer „Zeit ohne Zeit“ (Rüb 1989). Dieser respektlose 
Umgang mit einem zentralen Parameter der Ordnungsmacht nimmt ein Verfahren 
auf, das sich auch in Müllers Texten als Möglichkeit findet, „die Zeit zu 
ermorden“ und in eine wahre Anarchie gleichzeitiger „Vergangenheit Gegenwart 
Zukunft“ führt. 
Doch auch in den Texten mit dem größten utopischen Potential, findet sich kein 
Entwurf eines „Anderswo“.8 Denn Müller entwirft keine utopische Ethik der 
Differenz, die bezugslos zur Definitionsmacht der Diskurse „woanders“ wäre, 
sondern zeigt eine Einheit des Differenten im Hier und Jetzt, in einer Welt, die 
nicht schön und nicht gut ist. Es ist dies ein Plädoyer für ein hierarchiefreies 
Denken jenseits von „Trennung –  Teilung – Spaltung“, aber keineswegs ein 
leichtfertiges, das nur das Schöne, Gute und Wahre einbezieht, sondern eines, das 

                                                 
7 Beispielhaft in diesem Sinne ist die Erzählung Die kleine Utopie vom Tod, in der das 
Leben der Großmutter splitterartig in die Beschreibung ihres Grabsteinfotos verwoben wird 
(BF 35-43). 
8 Vgl. zum Thema auch Apel 1991: 28: 
„In der Tradition der Romantiker vermutet Herta Müller die Wahrheit hinter der 
Erscheinung, im Gegensatz zu ihnen verzichtet sie auf den Gedanken der Versöhnung, auf 
Utopie.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 199 

um Vollständigkeit bemüht ist und den „Ort von allen Seiten“ zeigen will, auch 
und gerade von den Kehrseiten. In der Spannung von Aufklärungskritik und dem 
Entwerfen von Utopischem hält Müller die Hoffnung aufrecht, im Widerspiel des 
Unmöglichen mit dem Möglichen die Grenzen des Möglichen zu erweitern, gerade 
auch im Wissen darum, dass die Utopie nicht eintreten wird. Die Autorin selbst hat 
mehrmals betont, sie wisse nicht, wozu eine Utopie gut sein sollte, da dadurch 
keine Gesellschaft verändert oder verbessert werden könnte: „Man spricht heute 
wieder überall davon, daß eine Utopie fehle. Wem und wozu“ (HS 52). Sie habe 
bei der Utopie die Angst, „daß es nicht das einzelne Detail ist, sondern daß es eben 
dieses große Übergestülpte ist“, und fragt anschließend: „Wer kann heute in einer 
so komplizierten, zersplitterten, diversifizierten Gesellschaft so etwas leisten? Und 
wer sollte sich das anmaßen?“ (Littler 1998: 22). Schließlich seien die in der 
Realität umgesetzten Utopien stets ein Unglück geworden und hätten zwangsläufig 
zu einer Diktatur geführt (vgl. HS 50). 
Bei Müller kann es also keinen utopischen Austritt aus der geltenden Ordnung 
geben; ihre Texte erwecken aber wiederholt Hoffnung auf Übergänge zu einem 
„anderen Anfang“. Die Konkretisierung utopischer Vorstellungen aus 
feministischen Entwürfen an einer weiblichen Figur der Gegenwart führt in 
Müllers Werk zu einer Desillusionierung des Befreiungsdiskurses über das ganz 
und gar Differente. Zugleich zeigt die erschreckende Wirkung einer chaotischen 
Welt auf das dieser Wirklichkeit ausgesetzte Subjekt die Grenzen jener 
Befreiungsdiskurse auf, die Ordnungen per se als repressiv qualifizieren: Vielmehr 
haben Vervielfältigungen nicht nur befreiende Wirkung, und Ordnungen – 
respektive Grenzen – wirken nicht nur unterdrückend. Dennoch sind es gerade 
Grenzbereiche, in denen sich die weiblichen Figuren Müllers immer schon 
befinden, die als Übergangszonen in den Texten der Autorin ihr ganzes Potential 
eröffnen. 
 
 
Literatur 
 
Ackermann, Irmgard (Hrsg.) (1983): In zwei Sprachen leben. Berichte, 

Erzählungen, Gedichte von Ausländern, München: dtv. 
Apel, Friedmar (1991): Schreiben, Trennen. Zur Poetik des eigensinnigen Blicks 

bei Herta Müller. In: Norbert O. Eke: Die erfundene Wahrnehmung. 
Annäherung an Herta Müller, Paderborn: Igel-Verl. (Reihe Literatur- u. 
Medienwiss.; 7), 22-31. 

Appadurai, Arjun (1990): „Disjuncture and Difference in the Global Cultural 
Economy”. In: Public Culture 2.2 (Spring), 1-24; hier zit. nach dem 
Nachdruck (Chapter 2) in ders. (1996): Modernity at Large. Cultural 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 200 

Dimensions of Globalization, Minneapolis/London: U of Minnesota P, 
27-47. 

Bachmann, Ingeborg (1978): Frankfurter Vorlesungen: Probleme zeitgenössicher 
Dichtung [1959-60 gehalten]. In: dies.: Werke IV. Essays, Reden, 
vermischte Schriften, Anhang, München/Zürich: Piper, 181-297. 

Bauer, Karin (1996): „Tabus der Wahrnehmung: Reflexion und Geschichte in 
Herta Müllers Prosa“. In: German Studies Review XIX, 2, 257-278. 

Benjamin, Walter (1974): Der Flaneur. In ders.: Gesammelte Schriften, Bd.1.2, 
537-567. 

Biondi, Franco/ Naoum, Jusuf/ Schami, Rafik (Hrsg.) (1983): Zwischen zwei 
Giganten. Prosa, Lyrik und Grafiken aus dem Gastarbeiteralltag, 
Bremen: Edition CON. 

Bozzi, Paola (2005): Der fremde Blick. Zum Werk Herta Müllers , Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 

Braidotti, Rosi (1994): Nomadic Subjects. Embodiment and Sexual Difference 
in Contemporary Feminist Theory, New York: Columbia UP. 

Buck-Morss, Susan (1989): The Dialectics of Seeing: Walter Benjamin and the 
Arcades Project, Cambridge (Mss)/London: MIT P. 

Cramer, Sibylle (1989): „Auf den Flügeln des Gefühls westwärts. Herta Müllers 
Erzählung Reisende auf einem Bein“. In: Tagesspiegel, 11.11. 

De Lauretis, Teresa (1993): „Der Feminismus und seine Differenzen“. In: 
Feministische Studien 2, 93-102. 

De Lauretis, Teresa (1986): Feminist Studie/ Critical Studies: Issues, Terms, and 
Contexts. In dies. Feminist Studies/ Critical Studies, Bloomington: 
Indiana UP, 1-19. 

Eke, Norbert O. (1991): ‚Überall, wo man den Tod gesehen hat’. Zeitlichkeit und 
Tod in der Prosa Herta Müllers. Anmerkungen zu einem 
Motivzusammenhang. In ders.: Die erfundene Wahrnehmung. 
Annäherung an Herta Müller, Paderborn: Igel-Verl. (Reihe Literatur- u. 
Medienwiss.; 7), 74-94. 

Eke, Norbert O.: Augen/Blicke oder: Die Wahrnehmung der Welt in den Bildern. 
Annäherung an Herta Müller (Einleitung). In ders.: Die erfundene 
Wahrnehmung. Annäherung an Herta Müller, Paderborn: Igel-Verl. 
(Reihe Literatur- u. Medienwiss.; 7), 7-21. 

Flusser, Vilém (1994): Von der Freiheit des Migranten. Einsprüche gegen den 
Nationalismus, Düsseldorf: Bollmann. 

Flusser, Vilém (1995): Jude sein. Essays, Briefe, Fiktionen, Mannheim: 
Bollmann. 

Foucault, Michel (1969): Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 201 

Foucault, Michel (1983ff.): Sexualität und Wahrheit I-III: Der Wille zum 
Wissen, Der Gebrauch der Lüste, Die Sorge um sich, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Harnisch, Antje (1997): „’Ausländerin im Ausland’: Herta Müllers Reisende auf 
einem Bein“. In: Monatshefte 4 , 507-521. 

Horkheimer, Max/ Adorno, Theodor W. (1969): Dialektik der Aufklärung , 
Frankfurt a.M.: Fischer. 

Huyssen, Andreas (1984): „Mapping the Posmodern”. In: New German Critique 
33, 5-52. 

Irigaray, Luce (1979): Das Geschlecht, das nicht eins ist, Berlin: Merve. 
Irigaray, Luce (1980): Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt 

a.M., Suhrkamp. 
Kristeva, Julia (1990): Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M. 
Kublitz-Kramer, Maria (1993): Die Freiheiten der Straße. Stadtläuferinnen in 

neueren Texten von Frauen. In: Friedmar Apel/ Maria Kublitz-Kramer/ 
Thomas Steinfeld: Kultur in der Stadt , Paderborn: Univ. Paderborn 
(Paderborner Universitätsreden 36), 15-36. 

Kublitz-Kramer, Maria (1995): Frauen auf Straßen. Topographien des 
Begehrens in Erzähltexten von Gegenwartsautorinnen, München: Fink 
(zugl.: Paderborn, Univ., Diss., 1995). 

Kublitz-Kramer, Marie (1995): „Drinnen und Draußen. Zur Analyse erzählender 
Texte von Gegenwartsautorinnen“. In: Der Deutschunterricht 1, 78-86. 

Lacan, Jacques (1986): Encore 1972-73. In ders.: Das Seminar. Buch XX, 
Weinheim, Berlin: Quadriga. 

Littler, Margaret (1998): Beyond Alienation: The City in the Novels of Herta 
Müller and Libuše Moníková. In: Brigid Haines: Herta Müller , Cardiff: U 
of Wales P, 36-56. 

Littler, Margaret (1998): Gespräch mit Herta Müller. In: Brigid Haines: Herta 
Müller , Cardiff: U of Wales P. 

Lyotard, Jean-François (1986): „Was man nicht erfliegen kann, muß man 
erhinken.“ J.-F. Lyotard im Gespräch mit Alain Pomarèd. In ders.: 
Philosophie und Malerei im Zeitalter ihres Experimentierens, Berlin: 
Merve, 25-49. 

Menke, Bettine (1992): Verstellt - der Ort der 'Frau'. Ein Nachwort. In: Barbara 
Vinken (Hrsg.): Dekonstruktiver Feminismus. Literaturwissenschaft in 
Amerika , Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 473-476. 

Herta Müller (1993): Niederungen, Reinbek: Rowohlt [Bukarest: Kriterion, 1982; 
N]. 

Herta Müller (1990): Barfüßiger Februar, Berlin: Rotbuch [1987, BF]. 
Herta Müller (1995): Reisende auf einem Bein, Reinbek: Rowohlt [Berlin: 

Rotbuch, 1989; RB]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag



 

 202 

Herta Müller (1995): Der Teufel sitzt im Spiegel. Wie Wahrnehmung sich 
erfindet, Berlin: Rotbuch [1991; TS]. 

Herta Müller (1994): Der Fuchs war damals schon der Jäger, Reinbek: Rowohlt 
[1992; F]. 

Herta Müller (1995): Hunger und Seide, Reinbek: Rowohlt [HS]. 
Rüb, Matthias (1989): „Das fremde Heimatland“. In: FAZ , 10.11. 
Tekinay, Alev (1983): Dazwischen. In: Biondi/ Naoum/ Schami (Hrsg.): Zwischen 

zwei Giganten. Prosa, Lyrik und Grafiken aus dem 
Gastarbeiteralltag, Bremen: Edition CON. 

Tudorică, Cristina (1997): Rumäniendeutsche Literatur (1970-1990). Die letzte 
Epoche einer Minderheitenliteratur, Tübingen: Francke. 

Weigel, Sigrid (1990): Topographien der Geschlechter. Kulturgeschichtliche 
Studien zur Literatur , Reinbek: Rowohlt. 

Weigel, Sigrid (1990): Wildnis und Stadt. In: dies.: Topographien der 
Geschlechter. Kulturgeschichtlichen Studien zur Literatur , Reinbek: 
Rowohlt, 215-221. 

Wilson, Elisabeth (1991): The Sphinx in the City: Urban Life, the Control of 
Disorder, and Woman, London: Virago. 

Interview: „Essen mit Herta Müller“. In: Vogue (Deutsch, Januar 1993) 1, 112-
113. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:43:54 UTC)
BDD-A13151 © 2006 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

