Roxana Nubert
Temeswar

Ansitze zur literarischen Moderne im Banat: Franz Xaver
Kappus

Schon 1926 bezeichnet Felix Milleker den vielseitigen Schriftsteller,
Verfasser von Gedichten, Satiren, Erzdhlungen und Romanen sowie
Journalisten Franz Xaver Kappus (1883-1966) als einen bedeutenden Autor:

Der Fiihrende unter den Banater deutschen Dichtern ist heute unstreitig Franz
Xaver Kappus (Milleker 1926: 3).

Fiir Herbert Bockel (1977: 71) stellt der Autor den ,,Typus des modernen
vielschreibenden Zivilisationsschriftstellers™ dar, ,,dem man heute — bedingt
oder unberechtigterweise — wohl kaum eine groBere Aufmerksamkeit
schenken wiirde, wire er nicht der Empfanger der beriihmten Briefe von
Rilke*”. Als Journalist hat er u. a. in der Vossischen Zeitung und in der
Berliner Zeitung veroffentlicht.

Geboren wurde Kappus als Sohn eines hohen Magistratsbeamten in
Temeswar, der als Wirtschaftssenator in Vertretung der Stadt maf3geblich an
der Errichtung der Arbeiter-Krankenkasse beteiligt war. Das Einsetzen
seines Vaters findet seinen Niederschlag in Kappus’ spiteren Texten mit
Bezug zur Stadt an der Bega. Nach der Ausbildung zum Offizier in seiner
Heimatstadt und in der Wiener Neustadter Militirakademie wirkt Kappus
langere Zeit in mehreren siidslawischen Garnisonen. Im Jahre 1911 ist er als
Hauptmann im Literarischen Biiro des k.u.k. Kriegsministeriums titig.
Desgleichen leitet der zukiinftige Autor die Militdrische Rundschau in
Wien, steht in Kontakt mit dem Schriftsteller Roda Roda, alias Sandor
Rosenfeld, und verdffentlicht satirische Beitrdge zum Militdrleben in der
Muskete und im Simplicissimus. Ofter war der nonkonformistische Kappus
gezwungen, sich krank schreiben zu lassen, um im Wiener Literaten- und
Kiinstlermilieu verkehren zu kdnnen.

Wihrend des Krieges dichtet der gebiirtige Temeswarer Texte zu Melodien
von Robert Stolz, rezensiert zahlreiche Biicher, die ,,seine Aufgeschlossen-
heit der Moderne gegeniiber dokumentierten® (Stanescu 1970: 399), verfasst
zusammen mit Kurt Robitschek die erfolgreiche Komoddie Der Liebeskonig

313

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



und beendet die Tapete in einem Akt, die 1914 im Kabarett Wiener
Kiinstlerspiele ein voller Erfolg war.

Im Ersten Weltkrieg hat er einen Lungenschuss in Polen erlitten. Als Folge
davon wird er nach Belgrad versetzt, wo er zwischen 1917-1918 zusammen
mit seinem Landsmann, dem Schriftsteller Otto Alscher (1880-1944), als
Redakteur der Belgrader Nachrichten titig ist. Wie Heinz Stanescu (1970:
400) hervorhebt, setzen sich beide Herausgeber ,,immer nachdriicklicher [in
ihren] Skizzen und Feuilletons, die sie in dem seitenarmen, kommuniqué-
iiberladenen und mit amtlichen Kommentaren vollgestopften Blatt
unterbringen konnten® fiir Humanitit und Volkerverstdndigung ein.

Bei Kriegsende war Kappus, der fiir seine Verdienste das Ritterkreuz des
Franz-Josef-Ordens mit der Kriegsdekoration erhalten hat, mit der gesamten
Redaktion der Belgrader Nachrichten nach Wien abgeriickt, wo er den
Versuch unternimmt, die satirische Wochenzeitschrift Der Esel
herauszugeben. Diese Veroffentlichung erweist sich als Misserfolg, und
Kappus zieht nach Budapest weiter. Hier werden Kappus und Otto Alscher
in einen ,,deutschen Regierungsausschuss® ernannt, was manche magyarisch
gesinnte Landsleute dazu veranlasst hat, die beiden mit Vorbehalt zu
betrachten.

Nachdem Franz Xaver Kappus fiir kurze Zeit in Otto Alschers Deutschem
(Neuem Budapester) Tageblatt expressionistische Gedichte verdffentlicht
hatte, wirkte er im Zeitraum 1919-1925 in seiner Geburtsstadt in der
Redaktion der Deutschen Wacht (spiter in Banater Tagblatt umbenannt),
der Temesvarer Zeitung und der Schwibischen Volkspresse. Desgleichen
sind Essays von ihm in Viktor Orendi-Hommenaus (1908-1958) Kultur-
zeitschrift Von der Heide erschienen.

Obwohl Franz Xaver Kappus nur bedingt dem deutschsprachigen
Schrifttum im Banat zugeordnet werden kann, hat er im Vergleich mit
anderen Autor/Innen liangere Zeit in seiner Heimat verbracht:

Von allen Schriftstellern deutscher Sprache, die aus dem Banat stammten und
unter fernen Himmelsrichtungen ihre Erfiilllung als Menschen und literarische
Gestalter fanden, von dem josephinischen Aufklédrer Johann Friedel aus Temeswar
bis zu dem im sprachlichen Selbstbehauptungskampf der Nationalititen des alten
Ungarn engagierten Adam Miiller-Guttenbrunn, von dem europabekannten
Vorkdmpfer der franzosischen Impressionisten Julius Maier-Grefe aus Reschitza
bis zu dem aus Karansebesch stammenden Kulturhistoriker René Fiilop-Miller,
war Kappus der einzige, der als Schaffender einen ldngeren Abschnitt seines
Lebens in der Heimat verbrachte (Liebhard 1966: 3).

314

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Vom Spitsommer 1919 bis 1925 hilt sich ndmlich Kappus in der
,,Heidestadt” auf — wie Temeswar in seinem Roman Brautfahrt um Lena
(1935) heiBt —, nachdem er die Krankenschwester Alexandra geheiratet
hatte, die miitterlicherseits von Hans Holbein abstammte. Er war sowohl als
Schriftsteller, in erster Linie als Verfasser von Romanen, als auch als
Journalist titig. So sei damals der Anschein entstanden, meint Franz
Liebhard (1966: 3), dass Kappus in Temeswar andauernd Wurzeln
geschlagen habe.

Die Redaktion der Schwébischen Volkspresse schitzt die Mitarbeit von
Kappus ein:

Damit tritt ein Mann in unsere Reihen, der sich in der literarischen und
publizistischen Welt Osterreichs und Deutschlands seit langer als einem Jahrzehnt
des allerbesten Rufes erfreut (zit. nach Bockel 1966: 72).

Die eher konservativ eingestellten Temeswarer informiert er iiber die
literarische Moderne. In einem seiner Vortrdge fiihrt Kappus das Publikum
in den literarischen Naturalismus, Symbolismus und in die Heimatkunst ein.
Die Schwiibische Presse berichtet dartiber:

Besonders den Expressionismus, dem Franz Xaver Kappus durch seine eigenen
literarischen Arbeiten nahe stand, verstand er dem Verstindnis der ZuhoOrer nahe
zu bringen und ihn an Beispielen zu illustrieren (zit. nach Bockel: 1980, 93).

Die deutsche Bevolkerung des Banats war in jener Zeit in zwei Parteien
gespalten: Die eine Richtung ist magyarisch orientiert, die andere steht im
Dienste des Deutschtums und begriiit die Vereinigung mit Ruménien im
Dezember 1918. Deutsch gesinnt ist auch Franz Xaver Kappus gewesen.
Dementsprechend begegnet er in Temeswar einem Publikum, das ihn nicht
immer verstanden hat, obwohl Kappus, wie er selbst zugibt, immer nur das
Verhiltnis zum Echten bewahren wollte:

Ob die Form diese oder jene war, immer wollte ich ja nur helfen, immer nur
Ausblicke eroffnen, immer nur Beziechungen zu den echten Werten des Daseins
schaffen. Manches bitterbose Wort fiel dabei, mancher harte Streich. Vieles sah

nach Ulk aus, was eigentlich zum Weinen war, vieles tat weh und sollte doch nur
heilen (zit. nach Liebhard 1967: 83-84).

Die Bemiihungen um die Sicherung der materiellen Grundlage fiir die

geplante Deutsche Theater A.G. scheitern am Unverstindnis seiner
Landsleute. Unter den gegebenen Umsténden begibt sich im April 1921 eine

315

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Delegation, bestehend aus Kappus, Viktor Orendi-Hommenau und Otto
Alscher, zum Biirgermeister, um sich fiir die unter der Leitung von Ida
Giinther stehende Gastspieltruppe einzusetzen. Die Genehmigung zur
Auffiihrung wird erteilt, und am 22. Mai erklingt nach 23 Jahren der
Magyarisierung des Stadttheaters wieder die deutsche Sprache auf der
Temeswarer Biithne. Schillers Maria Stuart konnte aber nicht auf der
groflen Biihne des Theaters dargeboten werden, weil diese zusammen mit
dem Zuschauerraum gerade vor einem halben Jahre einem verheerenden
Feuer zum Opfer gefallen ist. Die Vorstellung hat auf einer improvisierten
Biihne im Redoutensaal stattgefunden, wo in den 1950er Jahren das
deutsche und ungarische Stadttheater gegriindet werden. Ungeniigende
Finanzierungen fiihren bedauerlicherweise schon am 31. Juli zur Auflésung
der deutschen Theatergruppe.

In dem Aufsatz ,, Abschied von Temeswar®, der am 31. Mai 1925 in der
Temesvarer Zeitung erschienen ist, begriindet der Schriftsteller seinen
Entschluss, seine Heimatstadt zu verlassen und nach Berlin umzusiedeln:

Ganz abgesehen davon, dal3 ich kein pathetischer Wanderer bin, vielmehr ein sehr
betriebsamer deutscher Schriftsteller, der die Konjunktur ausniitzen und dorthin
gehen muBl, wo er seine Geisteswaren am giinstigsten absetzen kann (zit. nach
Stanescu 1970: 407).

Franz Liebhard, der fast zur selben Zeit seine journalistische Karriere
beginnt, als Kappus sie in Temeswar beendet hat, bezieht sich seinerseits
auf den Anlass, der den Autor dazu angeregt hat, nach Deutschland
auszuwandern:

Kein Wunder, dafl Kappus, im Besitz des Ullstein-Angebots, eine Lektorenstelle
anzunchmen, der Temeswarer Lebensenge zwischen dem volkischen Nagelbrett
und der 6den Tafelrunde eines groBkapitalistischen Artushofes den Riicken kehrte
und seine Vaterstadt verlie3 (Liebhard 1967: 82).

Ein erneuter Besuch in Temeswar, kurz vor dem Ausbruch des Zweiten
Weltkrieges, um seinen alten Vater zu besuchen, wirkt sich negativ auf sein
Leben aus. Seine kritischen Bemerkungen iiber das Hitlerregime, die er in
der Rasierstube des Altmeisters Ebl verlauten lisst, werden von lokalen
Nazis nach Berlin gemeldet, was zu Schwierigkeiten bei seiner Riickkehr in
Berlin fiihrt.

Merkwiirdigerweise geniefit Kappus groes Ansehen bei den Siebenbiirger
Sachsen. Gelegentlich einer Vortragsreise durch Siebenbiirgen, Ende 1920,

316

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



schitzt ihn der Schriftsteller und Publizist Egon Hajek in der bekannten
Hermannstddter Zeitschrift Ostland. Zeitschrift fiir die Kultur der
Ostdeutschen positiv ein:

Die Fiille der Ausdrucksmittel von Fr. X. Kappus, die Durchbildung der seelischen
Analyse, die Sicherheit des festgefligten Aufbaus, die Vielseitigkeit in der
Beherrschung verschiedenster literarischer Gattungen ist an ihm zu bewundern
(zit. nach Stanescu 1970: 406).

Seit Juni 1925 tritt der Autor als Lektor beim Ullstein-Verlag in Berlin ein,
wo er bis zu seiner Pensionierung gearbeitet hat. Im Zeitraum 1926-1942 ist
Kappus als Verfasser von Unterhaltungsromanen in den Vordergrund
geriickt.

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges hat Franz Xaver Kappus von
West-Berlin aus mit dem von Johannes Robert Becher mitgegriindeten
Aufbau-Verlag im damaligen Ostlichen Sektor der deutschen Hauptstadt
zusammengearbeitet. In der Triimmerwelt, die ihn in der unmittelbaren
Nachkriegszeit umgibt, bemiiht er sich 1946 um eine Neufassung von
Grimmelshausens Simplizissimus.

Die letzten Jahre von Kappus, der eine besondere Vorliebe fiir die
Philosophen Anaximander, Spinoza, Hobbes, Kant, Hegel und Kierkegaard
hatte, werden von Seh- und Horbeschwerden markiert, die ihn daran
gehindert haben, schriftstellerisch téitig zu sein. RegelméBig korrespondiert
er mit seinem Kousin Josef Kappus aus Temeswar, von dem er immer
wieder Neues iiber seine Geburtsstadt erféhrt.

Franz Xaver Kappus ist vor allem durch seinen Bezug zu Rainer Maria
Rilke bekannt geworden. Die Insel-Biicherei, die in ihrer ersten Nummer
Rilkes Buch Weise von Liebe und Tod des Cornets Christoph Rilke
verdffentlicht hat, bringt 1929 als neunte Rilke-Erscheinung die Briefe an
einen jungen Dichter (Nr. 406) heraus. Dieser Band, der zwischen den
Ausgewihlten Gedichten (Nr. 400) und den Briefen an eine junge Frau
(Nr. 409) steht, wird in rund einem Jahrzehnt in 250.000 Exemplaren in
zahlreichen Ubersetzungen herausgegeben. Im Jahre 1938 gibt Ana Maria
Musicescu die erste ruménische Fassung in Bukarest heraus. Wegen der
groflen Popularitét erscheint unter dem Titel Briefe an eine junge Frau im
Jahre 1930 in der gleichen Reihe der Insel-Biicherei eine parallele
Veroftentlichung, die Briefe an Lisa Heise aus den Jahren 1919-1924
umfasst.

Die Rilke-Briefe liel der Empfinger in den unmittelbaren Jahren nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges zugunsten der in Not geratenen Tochter des

317

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Dichters versteigern und sie wurden vom Hamburger Verlag Dr. Ernst
Hauswedell und Co. wahrscheinlich im Auftrag eines amerikanischen
Interessenten erworben (Liebhard 1966: 4).

Bekanntlich hatte sich Rilke als junger Dichter selbst immer wieder an
grofle Namen gewandt und sich von ihnen Rat und Geleit erhofft. So muss
Theodor Fontane in seiner Antwort auf die Zusendung von Larenopfer
bestdrkend auf den jungen Rilke gewirkt haben; Richard Dehmel wurde
zeitweise zu einer Art Mentor. Weniger forderlich hat sich das Verhéltnis zu
Stefan George gestaltet. Von Anbeginn anders geartet, war seine Beziehung
zu dem ohnehin nur um ein Jahr dlteren Hugo von Hofmannsthal. Doch,
unterstreicht Riidiger Gorner (2004: 245), konne man sich des Eindrucks
nicht erwehren, als habe Rilke, erstmals im Jahre 1903 durch den jungen
Dichter Franz Xaver Kappus seinerseits in der Rolle als Mentor gefordert,
sehr bewusst das bieten wollen, was er fiir sich selbst ein Jahrzehnt zuvor
erhofft hatte.

Die Korrespondenz besteht aus zehn Briefen im Zeitraum 1903-1908. Der
erste Brief war vom 17. Februar 1903 aus Paris datiert, der letzte, ebenfalls
aus Paris, vom zweiten Weihnachtstag 1908. Die meisten Briefe wurden aus
Viareggio bei Pisa, Worpswede, Rom und Schweden gesandt. Die Tatsache,
dass sechs Briefe auf das erste Jahr des Briefwechsels zuriickgehen, drei
Briefe mit der Jahreszahl 1904 {iberschrieben sind, der letzte Brief dagegen
1908 entstanden ist, zeigt nach einem anfanglichen intensiven Briefverkehr
einen unerwarteten Abbruch. Franz Xaver Kappus bemerkt diesbeziiglich:

Mein regelméfBiger Briefwechsel mit Rainer Maria Rilke [...] versickerte dann
allméhlich, weil mich das Leben auf Gebicte abtrieb, vor denen des Dichters
warme, zarte und rilhrende Sorge mich eben hatte bewahren wollen (zit. nach
Stanescu 1970: 399).

Das Vorwort zu den Briefen war mit dem Namen Franz Xaver Kappus
unterschrieben. Die Daten, die sich auf ihn beziehen, haben nicht viel
Aufschluss zu seiner Personlichkeit geboten. Der Leser erfahrt blof3, dass er
Zogling der Wiener Neustiddter Militdrakademie war, als er den ersten Brief
mit seinen dichterischen Versuchen und der Bitte um Rat an Rainer Maria
Rilke geschickt hat. Es ist nicht auszuschlieBen, dass der Hilferuf des jungen
Kappus den Verfasser der Duineser Elegien an seine personlichen
Erlebnisse in der Sankt Poltener und Méhrisch-WeiBlkirchner Militar-
erziehungsanstalt erinnert hat. Darauf geht auch Franz Liebhard in einem
seiner Beitrige iiber den Verfasser der Lebenden Vierzehn ein:

318

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Ungemein weit lagen [...] die Gedichte des aus Temesvar gebiirtigen Zoglings der
Wiener Neustiadter Militdrakademie zuriick, die den ersten auf gut Gliick an Rilke
gerichteten Briefen beigegeben waren als Dokumente der Seelennéte, durch die
der junge Mann bedriingt gewesen sein mochte, sich einem Alteren anzuvertrauen,
dem solche Zusténde des Innenlebens bestimmt nicht fremd sein konnten. Dies ist
schon deshalb nicht von der Hand zu weisen, da Rilke selbst eine dhnliche Lage
der Umschniirung des Geistes durch militdrischen Anstaltszwang zu erleben
beschieden war (Liebhard 1967: 77).

Rainer Maria Rilke legt besonderen Wert auf Kappus’ Suche nach einer
eigenen Identitét:

[...] darf ich Thnen nur noch sagen, dafl Thre Verse keine eigene Art haben, wohl
aber stille und verdeckte Ansdtze zu Personlichem (Rilke 1987: 45).

Ein Sonett, das er sogar abschreibt, schitzt Rilke, der als Meister des
Sonetts im deutschsprachigen Kulturraum gilt, ganz besonders ein:

Durch mein Leben zittert ohne Klage,
Ohne Seufzer ein tiefdunkles Weh.
Meiner Traume reiner Bliitenschnee
ist die Weihe meiner stillen Tage.

Ofter aber kreuzt die groBe Frage
meinen Pfad. Ich werde klein und geh
kalt voriiber wie an einem See,
dessen Flut ich nicht zu messen wage.

Und dann sinkt ein Lied auf mich, so triibe
wie das Grau glanzarmer Sommernéchte,
die ein Stern durchflimmert — dann und wann —:

Meine Hénde tasten dann nach Liebe,
weil ich gerne Laute beten mochte,

die mein heifler Mund nicht finden kann ...

(Kappus: Sonett. In: Neue Literatur, 3-4/1967: 91)
Im Brief vom 14. Mai 1904 schreibt Rilke dem Temeswarer Dichter:

[...] ich habe Ihr Sonett abgeschrieben, weil ich fand, daB8 es schon und einfach ist
und in der Form geboren, in der es mit so stillem Anstand geht. Es sind die besten
Verse, die ich von Ihnen lesen durfte (Rilke: 1987, 75).

319

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Diese Korrespondenz dokumentiert erstmals den Typus der ,,Ratgeber-
Briefe”, deren Entstehen ein zwischen Kunst und Leben schwankender
junger Offizier mit seinen Fragen ausgeldst hatte. In seiner Mentorenrolle
geht Rilke einflihlsam auf den Briefpartner ein und ldsst sich dabei anregen,
seine eigenen Gedanken iiber existenzielle Grundfragen zu entwickeln. Im
brieflichen Austausch mit dem jungen Dichter wendet sich Rilke in
gleichem Mal den eigentlichen &dsthetisch-poetologischen Fragen zu. So
z.B. findet er im Brief vom 12. August 1904 beruhigende Worte aus der
eigenen Erfahrung eines Lebens mit ,,viel Miihsal und Traurigkeit” (Rilke
1987: 95):

Wir haben keinen Grund, gegen unsere Welt Miftrauen zu haben, denn sie ist
nicht gegen uns. Hat sie Schrecken, so sind es umsere Schrecken, hat sie
Abgriinde, so gehdren diese Abgriinde uns, sind Gefahren da, so miissen wir
versuchen, sie zu lieben (Rilke 1987: 99).

Auf diese Weise klirt sich in Form einer Selbstbestitigung zugleich das
geistige Rohmaterial fiir seine eigene Dichtung. Gewiss, bemerkt Joachim
W. Storck (2004: 500), werde hierdurch bei Rilke auch ein aus eigenen
negativen Schulerfahrungen gespeister pddagogischer Impetus angeregt, zu
dem ihn, nach Ellen Keys Buch Das Jahrhundert des Kindes, vor allem
seine Erlebnisse in Schweden 1904 inspiriert hétten, wo er die Reform-
schule Samskola in Goéteborg besucht hat. Als eine ,,Gesamtschule® im
besten Sinne, wurde sie nach den Prinzipien freier Entwicklung gefiihrt,
wobei Kinder, Lehrer und Eltern harmonisch zusammengearbeitet haben
und die driickende Atmosphire fehlt, an die sich Rilke immer wieder aus
seiner eigenen Schulzeit erinnert. Er war so begeistert von diesem
Experiment, dass er sogar einen Aufsatz iiber die Samskola verfasst.

Diese kleine, aber gewichtige Sammlung der Kappus-Briefe lese sich wie
ein Essay in Briefform, auch wenn sie von Rilke urspriinglich so nicht
konzipiert gewesen sein konnte, sondern sich Brief auf Brief in dieser Weise
ergeben habe, bemerkt Riidiger Gorner (2004: 245). Der Hauptgedanke
lautet: Ein Kunstwerk miisse aus innerer Notwendigkeit entstehen. Allein
der Weg nach Innen sei die Grundvoraussetzung allen Schaffens:

Sie [Kappus] sehen nach auflen, und das vor allem diirften Sie jetzt nicht tun.
Niemand kann Thnen raten und helfen, niemand. Es gibt nur ein einziges Mittel.
Gehen Sie in sich. Erforschen Sie den Grund, der Sie schreiben heifit; priifen Sie,
ob er in der tieferen Stelle Thres Herzens seine Wurzeln ausstreckt, gestehen Sie

320

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



sich ein, ob Sie sterben miifiten, wenn es Ihnen versagt wiirde zu schreiben (Rilke
1987: 45-46).

Es gelte, die ,, Tiefe der Dinge* zu suchen, da diese Tiefe die relativierende
Ironie nie erreiche. Und vor allem:

[...] versuchen Sie [Kappus], wie ein erster Mensch, zu sagen, was Sie sehen und
erleben und lieben und verlieren (Rilke 1987: 46).

Diese Einstellung mag wohl Rilke in seiner Haltung beeinflusst haben, als
er manche Gedichte von Kappus wegen ihres leicht ironischen Geprédges mit
Vorbehalt betrachtet hat:

Die Leute haben (mit Hilfe von Konventionen) alles nach dem Leichten hin gelost
und nach des Leichten leichtester Seite; es ist aber klar, dal wir uns an das
Schwere halten miissen; alles Lebendige hilt sich daran, alles in der Natur wéchst
und wehrt sich nach seiner Art und ist ein Eigenes aus sich heraus, versucht es um
jeden Preis zu sein und gegen allen Widerstand. Wir wissen wenig, aber dall wir
uns zu Schwerem halten miissen, ist eine Sicherheit, die uns nicht verlassen wird;
es ist gut, einsam zu sein, denn Einsamkeit ist schwer; dall etwas schwer ist, muf3
uns ein Grund mehr sein, es zu tun (Rilke 1987: 76).

Hinzu gehort Rilkes Auffassung, dass der Schaffende immer der Unbe-
wusste, der Ahnungslose seiner besten Tugenden bleiben miisse, wenn er
diesen nicht ihre Unbefangenheit nehmen wolle:

Denn der Schaffende mufl eine Welt fiir sich sein und alles in sich finden und in
der Natur, an die er sich angeschlossen hat (Rilke 1987: 47).

Andererseits bestétigt der Verfasser des Stunden-Buches dem Brief-
empfanger, dass das ,kiinstlerische Erleben so unglaublich nahe am
Geschlechtlichen, an seinem Weh und seiner Lust* (Rilke: 1987, 53) lage, ja
»daB die beiden Erscheinungen eigentlich nur verschiedene Formen einer
und derselben Sehnsucht und Seligkeit* (Rilke 1987: 54) seien — was nun
wiederum wenig mit ,,Unbefangenheit™ oder gar ,,Unberiihrtheit gemein
haben konne, hebt Gorner (2004: 246) hervor. Es ist nun aber psychologisch
nicht bedeutungslos, dass Rilke als einem jungen Dichter Ratender
ausgerechnet jenes Vorbild demontiert, bei dem er einst selbst Orientierung
gesucht hatte: Richard Dehmel. Schon in seinem dritten, aus Viareggio
geschriebenen Brief an Kappus, urteilt der Autor:

321

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Mir geht es mit seinen [Richard Dehmels] Biichern (und nebenbei gesagt auch mit
dem Menschen, den ich fliichtig kenne) so, dal wenn ich eine seiner schonen
Seiten gefunden habe, ich mich immer vor der nichsten fiirchte, die alles wieder
zerstoren und das Liebenswerte in Unwiirdiges verkehren kann (zit. nach Gorner
2004: 246).

Wer, wie Rilke, auf junge Dichter einzugehen bereit war, der hatte vor allem
daran ein Interesse, ihnen sein Verstindnis von der Beziehung zwischen
Leben und Dichtung zu vermitteln. Wie Franz Liebhard (1967: 77) betont,
habe die um Hilfe ausgestreckte Hand dabei weniger eine ars poetica als
mehr eine ars vitae, eine zutiefst philosophische Wegweisung fiir ihr Leben
empfangen.

Ein Grofiteil der Korrespondenz spricht von der Einsamkeit, die fiir Rilkes
Dichtung eine entscheidende Rolle gespielt hat:

[...] Einsamkeit, groBe innere FEinsamkeit. In-sich-Gehen und stundenlang
niemandem begegnen, - das mufl man erreichen kénnen. Einsamsein, wie man als
Kind einsam war, als die Erwachsenen umhergingen [...] (Rilke 1987: 63)

Auf Kappus scheint aber dieser Einfluss keine besondere Anziehungskraft
ausgelibt zu haben, zumal er sich besonders zum Autor von Unterhaltungs-
romanen entwickelt hat. Rilke selbst scheint dies geahnt zu haben, wenn er
schreibt:

Ob meine Briefe wirklich eine Hilfe sein konnen, daran zweifle ich oft (Rilke
1987:101).

Und Franz Liebhard weist mit Nachdruck darauf:

Bei aller Bestechlichkeit der Rilkeschen Gedankenwelt von der Fruchtbarkeit
unausweichlichen Einsam-Seins konnte dieser nicht sein Weg sein. Seine eigene
innere Struktur war ein einziger Widerspruch zu dem von Rilke gezeigten Weg. In
erster Reihe widersetzte sich diesem die Stellung, die Kappus von der Aktivitit her
zum Leben bezog (Liebhard 1967: 84).

Die briefliche Begegnung zwischen beiden bedeutet trotzdem fiir Kappus
ein unvergessliches Moment. Als Argument dafiir gibt Liebhard die
Reaktion des Schriftstellers gelegentlich der Veroffentlichung des Artikels
aus der Temesvarer Zeitung an, in dem das Erscheinen der Briefe an
einen jungen Dichter in der Insel-Biicherei erwdhnt wird. Kappus ist
ndmlich sehr emport, weil der Verfasser des Beitrags, Viktor Orich, in

322

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Unkenntnis des Werkes und des Lebens von Rilke, den Autor der Duineser
Elegien als einen Kaffeehausliteraten bezeichnet. ,Das Zeug war auf
Wunsch des Chefs aus dem Bauch zusammengeschmiert (zit. nach
Liebhard 1967: 84), schreibt der in starke Entriistung versetzte Kappus
Anton Dénes in Temeswar.

Obwohl Franz Xaver Kappus den Ratschlidgen seines Beraters nicht gefolgt
ist, verdankt er Rainer Maria Rilke die Tatsache, dass er in die deutsche
Literaturgeschichte Eingang gefunden hat.

Vom 7. November 1917 bis zum 11. November 1918 verfasst, erscheint der
Roman Die lebenden Vierzehn von Franz Xaver Kappus im Jahre 1918 im
Ullstein-Verlag Berlin. Es ist ein kithnes Unterfangen, das Buch in eine
Gattung einzuordnen. Im Kleinen dsterreichischen Literaturlexikon
(1948) wird es als ,,Spukroman‘ bezeichnet; Franz Liebhard (1966: 3) sieht
darin einen ,,Weltuntergangsroman®. Auch die Wiener Abendpost berichtet
von einer ,,Menschheitstragodie® (zit. nach Bockel 1977: 74). Eduard
Schneider (1969: 3) spricht von einem ,,phantastischen Weltkrisen-Roman*
und ilibernimmt damit indirekt einen Gedanken, der schon 1918 von Otto
Alscher im Siebenbiirgisch Deutschen Tageblatt gedullert wurde:

Der Roman, in dem kein Wort den Krieg erwéahnt, der scheinbar der Zeit der heute
so dringend werbenden Gegenwart ganz abseits liegt, ist dennoch ganz aus ihren
Erschiitterungen geboren (zit. nach Bockel 1977: 74).

Karl Miinzer (2003: 256) zdhlt Tiefsinn und Sensation, Philosophie und
Kolportage, héllische Einfille und Stil zu den Eigentiimlichkeiten des
Romans und vergleicht den Autor mit Hermann Sudermann. Karl Kurt
Klein (1938 Bd. 2: 37) betrachtet den Roman als einen Beweis fiir die
»fachliche Fertigkeit und den Geist-Reichtum® des Verfassers, der ,,seine
erdschweren, donauschwibischen Dichtergenossen um Haupteslidnge
iiberragt”. Dieter Kessler (1997: 478) aber wirft dem Buch das Geprige
trivialer Literatur vor.

Zweifelsohne handele es sich bei den Lebenden Vierzehn nicht um ein
Werk der science-fiction, unterstreicht Heinz Stanescu (1970: 402), denn es
fehle jeder Versuch, den schwerwiegenden Vorkommnissen Kausalitat
einzurdumen:

[...] keine letale Atherwelle tritt wie in Conan Doyles ,,Poison Belt“ ihren
Triumphmarsch an, keine auferirdischen Bakterien, die ein beschidigter Satellit
ausstreut, verursachen das grofe Sterben wie im jiingsten amerikanischen

323

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Bestseller Michael Crichtons ,, The Andromeda Strain“, und auBlerdem versucht
hier kein Wissenschaftler der Gefahr entgegenzutreten (Stanescu 1970: 402).

Das Buch von Kappus stellt auch kein Méarchen dar, zumal hier u. a. keine
Aufhebung der Natur- und Kausalgesetze, kein stereotyper Schluss, kein
Auftreten von Fabelwesen, keine Bewdhrung des Helden durch Aufgaben-
oder Ritsellosung, kein Sieg des Guten oder keine Wiederherstellung einer
harmonischen Ordnung zu verzeichnen sind.

Heinz Stanescu sieht den Text als einen utopischen Roman an, wenn man
darunter nicht so sehr den Entwurf eines Idealstaates im Sinne von Thomas
Morus versteht, sondern den Versuch, in einer Epoche des Untergangs der
k.u.k. Monarchie das Modell einer neuen Gemeinschaft zu realisieren, die
den alten Strukturen iiberlebt. Auf dieser Linie liege das Buch, meint
Stanescu (1970: 403), auf halbem Weg zwischen Jules Vernes Hector
Servaduc, der ,Kometenreise” rivalisierender Vertreter verschiedener
europdischer Nationen, und William Goldings Lord of the Flies, in dem
sich hochzivilisierte Kinder, die auf eine Insel verschlagen werden, zu einer
primitiven, ihren Fithrern immer horiger werden.

Auch Michael Markel (1993: 170) geht seinerseits auf dasselbe Modell ein.
Fiir ihn stellt Kappus’ Text einen utopisch-phantastischen Roman dar, der
auf den effektvollen Einfall baut, dass als Erfiillung einer Traumankiindi-
gung plotzlich alle Menschen verschwinden und nur eine Gruppe
heterogener Figuren iibrigbleibt, deren Mit- und Gegeneinander verfolgt
wird.

Diese Ziige wurden bereits gelegentlich des Erscheinens des Romans in der
Ziiricher Morgenzeitung betont:

Ein Buch von Tod und Auferstehung, phantastisch, ungeheuer und doch mit fast
wissenschaftlicher Methodik einem Ziel zustrebend [...] (zit. nach Bockel 1977:
74).

Allerdings stellt die Mitarbeit des Autors an bekannten siebenbiirgisch-
sdchsischen Zeitschriften, wie Die Karpathen (Kronstadt), Ostland, Der
Friihling und Das neue Ziel (Hermannstadt) eine bedeutende Vorarbeit fiir
seine Neigung zur literarischen Moderne dar. Herbert Bockel (1966: 73)
geht davon aus, dass der Roman Die lebenden Vierzehn eine neue
Schaffensperiode in Kappus’ Schaffen markiere, die man als expressio-
nistisch betrachten konne:

324

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Von diesen expressionistischen Anfingen ist noch etwas in der Erzdhlung ,.Die
Peitsche im Antlitz* (Helicon-Verlag, Temeswar 1921) feststellbar, die folgende
stattliche Anzahl von zwei Dutzend Romanen, die in Berlin geschrieben wurden
[...], lassen nichts mehr von der anfanglichen Atmosphire spiiren (Bockel 1966:
73).

Die Veroffentlichung des Romans im Jahre 1918 geschieht in der Phase des
Spatexpressionismus. Der literarische Expressionismus ist zugleich ein
Versuch, eine autonome Form des Menschseins in der Form der Utopie zu
retten. GemiR dominanten Grundmustern folgen Die lebenden Vierzehn
der Darstellung einer verzweifelten, alten Welt und des in ihr gefangenen
und beschédigten Individuums auf der spérlichen Suche nach etwas Neuem.
Andere Biicher, die in derselben Zeit entstehen, wie Tod und
Auferstehung (1917) von Walter Hasenclever, kiindigen eine dhnliche
Thematik an: Auf den Untergang der alten Welt folgt der ,,Aufbruch® in das
neue Leben.

Das Buch, das von einer Kollektivkatastrophe dominiert wird, wiedergibt
eine Art negative Utopie, die den Weltuntergang vorwegnimmt. Ein Grauen
erregendes Bild mit eigentiimlicher Irrealitidt prdgt das Geschehen. Die
Imagination denkt dariiber hinaus an die letzten Konsequenzen, welche die
Menschheit mit Katastrophen iiberschiitten. Kappus’ Phantasie scheut vor
Ubergipfelungen des Grausigen und Grausamen nicht zuriick. Sie
entsprechen seiner dialektischen Erfahrung der Wirklichkeit, die Extreme
zusammenfasst.

Der Roman setzt mit dem ,seltsame[n] Traum* (Kappus 1970: 16) des
Bankdirektors Jacques Weizner ein, in dem eine Welt vorkommt, in der alle
Menschen und Tiere verschwunden sind:

Ich [Weizner] ging durch eine Stadt. Es war eine Stadt, riesengrof3 und grenzenlos.
Und durch die Straen dieser Stadt schritt ich als einziger Mensch. [...] Nirgends
die Spur eines Lebens. Kein Laut ringsum, nichts (Kappus 1970: 16).

Eine Stimme, die abwechselnd von einem Kind bzw. von einem Riesen
stammt, kiindigt ihm auch die Hiobsbotschaft an, dass dieses schreckliche
Ereignis genau ,,am elften Dezember um sieben Uhr abends* (Kappus 1970:
17) stattfinden werde. Sie prophezeit ebenfalls, dass vorher, nimlich am
dreiligsten November, Buenos Aires ,bis zur letzten Scheuer” (Kappus
1970: 19) abbrennen werde.

Der Traum erscheint hier in seiner wesentlichen Funktion, indem er eine
starke Spannung im Handlungsverlauf hervorhebt, auf ein zukiinftiges

325

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Ereignis vorausgreift und den Eindruck eines unabénderlich abrollenden
Geschehens gibt.

Professor Dr. Siegmund Scharbock, dem der Protagonist seinen merkwiirdi-
gen Traum erzdhlt, schenkt ihm keinen Glauben, bis er eines Tages in der
Zeitung die Nachricht vom schrecklichen Brand erfdhrt, der die
argentinische Hauptstadt in Schutt und Asche verwandelt hat.

Die schwierige Arbeit, die der Bankdirektor unter dem Einfluss seines
Arztes vornehmen muss, besteht darin, die Menschen auszuwéihlen, mit
denen er, den Prophezeiungen im Traum folgend, gemeinsam das
Verschwinden der Welt iiberleben wird. Alle Aktivititen von Jacques
Weizner konzentrieren sich auf die Aufstellung einer ,,Liste* (Kappus 1970:
53) mit den privilegierten Personen, die er vor dem Weltuntergang retten
werde: seine beiden Tochter Rita und Elise; seine Ehefrau Berta; Ritas
Bréautigam, Otto Grafen Derera; Professor Dr. Scharbock; die Geliebte des
Bankiers, die Schauspielerin Agnes Ungeboth; Elises Freund, den
Dirigenten und Komponisten Titus Harke; den Koch, Mathieu Butard; den
Kammerdiener Dominik Mittlein; das erste Stubenmaddchen Werti Lizmann.
Zu diesen elf Ausgewdhlten zdhlen noch der ehemalige Hiftling Lorenz
Klamm und das Bauernpaar Huber, die sich spater am Geschehen beteiligen.
Am angekiindigten Tag ereignet sich die Tragddie, die Stadt verschwindet:

Und die Dunkelheit — lebte. [...] Und nirgends ein Mensch, ein Tier [...] (Kappus
1970: 63).

Die Stadt — war das iiberhaupt noch eine Stadt? Das zischte und ziingelte
allerorten, legte umgestiitzte Trambahnwagen und Automobile quer iiber die
Alleen, winselte aus halbverglithten Ventilen und Qualm — das war ein Leichnam,
dem die letzte Qual in den verkrampften Gliedern zuckte. (Kappus 1970: 65)

Die Gestalten sind auf die Katastrophe hin angelegt; sie gehen auf sie zu:
Das Stubenmédchen sinkt in ihr Schluchzen zuriick, Scharbock ist von
,hunderttausend Gedanken* (Kappus 1970: 65) beherrscht, ,,beinahe ein
Verzweifelnder* (Kappus 1970: 66), Otto Graf Derera erfasst beim
Durchqueren der verwahrlosten Stadt ,,schwindelndes Entsetzen* (Kappus
1970: 70), der Kammerdiener und der Koch irren einfach durch die Gegend.
Der Roman entwickelt groftenteils das Thema der Pathologie des
menschlichen Seins. Mit der Feinheit eines Psychologen unternimmt
ndmlich der Verfasser eine eingehende Analyse des Verhaltens der
Uberlebenden: Die Schauspielerin wohnt in einem alten Palast, wo sie wie
besessen die wertvollen Bilder aus der Sammlung des ehemaligen Besitzers

326

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



mit Zynismus zerschneidet; Mathieu Butard, der Koch, und Dominik
Mittlein, der Kammerdiener, wohnen im Haus eines Diplomaten; Professor
Scharbock ,heiratet” das Stubenmiddchen Werti Lizmann, das er seinen
perversen, sexuellen Phantasien unterwirft und schlieBlich skrupellos
ermordet; Berta Weizner, von der man erfdhrt, dass sie schon ldangst ihren
Ehemann betrogen hat, fingt ein Verhéltnis mit dem Koch an, der sie
schlieBlich fast zu Tode priigelt. Trotzdem ist sie ihm so verfallen, dass sie
sich im Zustand ,,vollkomme[ner]| Vertierung™ (Kappus 1970: 259) immer
wieder nach ithrem Geliebten sehnt, ,der sie blutig geschlagen hatte*
(Kappus 1970: 259). In Abwesenheit von Mathieu Butard haut sie sich
sogar selbst. Die von der Psychoanalyse rational-wissenschaftlich voran-
getriebene und durch praktische Heilerfolge bestitigte Einsicht in die
irrationalen unbewussten Triebanspriiche libt wohl eine Faszination auf
Kappus aus. Mit Ausnahme der blinden Elise sind die meisten Figuren von
ihren tierischen Instinkten beherrscht. Es dominiert bei Kappus der Blick in
die inneren Abgriinde des menschlichen Daseins. Wie bei den meisten
expressionistischen Prosaautoren riickt die neue Erfahrung des Menschen
als eine Uberwiltigung durch die in seiner inneren Dimonie angelegten
Ekstase in den Vordergrund. Dem Autor tritt die Neigung entgegen, den
Menschen vom Unheimlichen und Pathologischen aus zu definieren:

In solchen Augenblicken wulte er [Dominik Mittlein] nicht, was er tat. Da wurden
seine Muskeln zu Stein, da klammerten sich seine Finger in ihr Fleisch, das blaue
Beulen an ihrem Leibe schwollen, da barsten die Adern auf seiner Stirn. [...]
Spéter wurde er rabiat in seiner Ekstase. (Kappus 1970: 241)

Plotzlich hatte er [Dominik Mittlein ] wahrgenommen, daB sich iiberall Paare
zusammengefunden haben. (Kappus 1970: 333)

Rita Weizner, die eine Tochter des Bankiers, lebt, obwohl sie mit Otto
Grafen Derera verlobt ist, mit dem Kammerdiener. Die Metamorphose, die
die Umstellung der Weltordnung durch die Katastrophe durchgemacht hat,
entartet Dominik Mittlein zu einer Karrikatur. In solchen Beschreibungen
erweist sich Franz Xaver Kappus als ein wahrer Meister:

Dominik Mittlein wilzte sich in dem seidenen Schlafanzug, den er mit Vorliebe
trug, von einem Sofa auf das andere. Er war wihrend der letzten Monate dick
geworden. Sein Mund warf eine schlappe Falte, und die Polsterung seiner
Augenhohlen zitterte weill und schwammig rings um die Lider (Kappus 1970:
240).

327

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Fir den Komponisten Titus Harke ergibt sich die Gelegenheit, auf seine
bisherige Existenz zuriickblickend, Bilanz zu machen. Selbstkritisch sieht er
ein, das ganze Leben nur eine unechte Kunst geschaffen zu haben. Von der
blinden Elise zieht er sich zuriick, weil er sich dessen bewusst ist, dass sie
nicht zu ithm passen wiirde. Sein Frauenideal entspricht einem anderen
Modell:

Meine Liebe zu dir ist nicht die Liebe, die du suchst. Meine Liebe ist vielleicht gar
keine Liebe, und am Ende weil} ich iiberhaupt nicht, was Liebe ist. Fithle meine
Hénde an, sie sind besudelt von Dirnen, und lausche meinen Worten, sie klingen
verrostet wie zernagte Saiten. In den Frauen habe ich noch nie anderes gesehen als
Reizmittel fiir leere, unfruchtbare Stunden. Die Frauen, die ich kannte, glichen mir
aufs Haar: GenuBsucht hat eines dem anderen in die Arme getricben. Zuweilen
war es sogar noch weniger — Ehrgeiz oder Not oder eine kalte Spekulation des
Hirns (Kappus 1970: 231).

Es ist ganz logisch, dass unter solchen Umstdnden Titus Harke in einen
Zustand versetzt wird, der sich in unmittelbarer Ndhe des Wahnsinns
bewegt: Wegen des eigenen Versagens reagiert er mit einem Wutausbruch
und zerstort sein eigenes Klavier. Auch diese Passage ist ein treffendes
Beispiel fiir die expressionistische Darstellung von Gefiihlsausbriichen, die
primitive Anregungen zum Ausgangspunkt haben:

Vor dem Klavier stand er [Titus Harke] sekundenlang still.

Dann fuhr der Stahl dréhnend durch das polierte Holz und mitten hinein in die
ausgespannten Saiten.

Die Bisse orgelten dumpf und storrisch gegen sein Zerstorungswerk. Und die
hohen Lagen wimmerten wie hilflose Sauglinge, denen eine Kindesmérderin an
die Gurgel fuhr (Kappus 1970: 234).

Symbolisch fiir eine krankhafte Welt steht eine Art Sanatorium, in das der
Reihe nach die Gestalten eingeliefert werden, bis sie hier oder aullerhalb der
Anstalt sterben: Der Bankier erliegt einem Schlaganfall; Berta, seine Frau,
schaufelt sich selbst ein Grab; Rita Weizner agonisiert ,,im lethargischen
Krampfzustand* (Kappus 1970: 361) in ihrer Rolle als Versuchsobjekt von
Scharbdcks todlichen Experimenten; Mathieu Butard und Dominik Mittlein
enden als ,zwei verkommene Menschen vom Schicksal windelweich
gepriigelt® (Kappus 1970: 367); Titus Harke, der Komponist, begeht
Selbstmord bei einem erfolglosen Flugversuch. Bis ins groteske Detail
schildert der Verfasser die animalische Besessenheit der Insassen, wihrend
sie das Herz von Titus Harke auseinandernehmen, das ihnen der Professor

328

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Scharbok von der Unfallstelle gebracht hat. Eigentlich bezweckt der
zynische Arzt, die primitiven Instinkte seiner Patienten auszuldsen:

Die fiinf Menschen zerstampften, zerfetzten, zermalmten Titus Harkes armes,
irdisches Herz, damit nichts von ihm {brigbliebe, nichts. Der gelbliche Stein
leuchtete rot. Ein dunkler Fleck strahlte faserige Gerinnsel nach allen Richtungen
aus. Hier und dort zog ein purpurner Strich seine Spirale {iber einen zuckenden
Schuh. Hier und dort glitt eine Sohle auf den Fleischfetzen aus, die wie
Schalenteile tiefer Blutorangen umherlagen.

Fiinf Menschen tobten.

Berta Weizner hatte die Rocke bis zu den Knien gehoben. Thre Mienen falteten
sich zu einer glinzenden, verbeulten Fastnachtsmaske aus billiger Pappe
zusammen. Thre Tochter [...] klappte die Augen auf und zu und tanzte den
zuchtlosesten Cancan auf dem Herzblut Titus Harkes. Der Koch war ein rasender
Biiffel mit gesenktem Kopf [...] Dominik Mittlein schielte noch im é&rgsten
Taumel mit gierigen Blicken nach Rita, und Professor Scharbock scheuerte mit
wissenschaftlicher Glut jedes Hautpartikelchen unter dem knarrenden Stiefel glatt,
als gilte es, Tuberkelbazillen auszutilgen. Es war eine Orgie Volltrunkener
(Kappus 1970: 354-355).

Das Grausige und das Groteske haben in der Literatur wie in der bildenden
Kunst der expressionistischen Bewegung eine ungewdhnliche Verbreitung
gewonnen. Es scheint zeitweilig, dass man in ihnen den wahrhaften
Ausdruck der menschlichen Existenz in dieser Welt gefunden habe. Denn
im Grausigen wie im Grotesken vollzieht sich jene Zertrimmerung des
Geordneten und Harmonisch-Schonen, in der die expressionistische
Weltausdeutung zu einer ihr eigentiimlichen Aussage gekommen ist. Das
Grausige und das Groteske waren die Formen der Demaskierung der
verniinftigen Welt, die Formen der Entlarvung ihrer Kehrseite. In dieser
Entfesselung des Grausigen und Grotesken gewinnt die dsthetische
Phantasie eine neue Freiheit, die das Schopferische mit dem Diabolischen
verbindet. Die Wirkung wird bei Kappus dadurch erhoht, dass mitten in
einer vertrauten zivilisatorischen Wirklichkeit, wie sie von Berta und Rita
Weizner, dem Koch, dem Kammerdiener und Professor Dr. Scharbock
dargestellt wird, und aus ihr heraus das Grausige und das Groteske ihre
ddmonischen Seiten zeigen und damit die vertraute Wirklichkeit in sie
hinein zerrinnt. Eine solche Entwicklung zeigt, dass der aus dem Banat
stammende Schriftsteller einer Tradition folgt, zu der E. T. A. Hoffmann,
Frank Wedekind, Franz Kafka oder Georg Heym hinzugezihlt werden
konnen.

In der Verzerrung kann das Grausige leicht in das Groteske und das
Groteske leicht in das Grausige umschlagen: Das Grausige, das im

329

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



hartnickigen Zertriimmern des Herzens eines Menschen liegt, schligt durch
die Analogie zu einer wilden Sexorgie ins Groteske um. Dass derart der
Schauer des Ekelhaften und die Grimasse des Grotesken beschworen
werden, gehort zu der durchgehenden Destruktionstendenz dieser Prosa.
Ihre Ausdrucksintensitdt wird noch dadurch gesteigert, dass sie scheinbar
eine bildhafte Aussage gibt. In einem solchen Nebeneinander von Pathetik
der Emotion und bildhafter Objektivitit besteht ein Wesenszug von Kappus’
Erzéhlkunst. Denn es geht im Roman nicht nur um die Sensation des Stoffs,
sondern auch um eine Grundfrage nach dem Wesen des Menschen
tiberhaupt.

Eines Tages erscheint plotzlich ,.ein fremder Mann* (Kappus 1970: 179),
der die Uberlebenden vollkommen iiberrascht, Lorenz Klamm. Dieser hat
sechs Monate lang in Untersuchungshaft gesessen und die Katastrophe als
einziger im Gefangnis iiberlebt. Eine echte Liebe verbindet ihn mit der
blinden Elise, mit der er aufs Land flieht. Hier werden sie von einer
Bauernfamilie aufgenommen. Bei der Geburt eines Médchens stirbt Elise.
Die Liebe und die Religion werden vor allem durch die blinde Elise als eine
Erlosung angefiihrt. Hier ist das expressionistische Thema der universalen
Religiositdt zu erkennen, die sich als Ruf an alle Menschen manifestiert, ein
Biindnis des Guten in der Welt zu schaffen, das die gesamte Menschheit
vereinigt. Inwieweit diese Einstellung auch personliche Uberzeugungen
waren, ist schwer zu ermitteln, wenn man die spitere Entwicklung des
Verfassers in Betracht zieht. Es muss dabei betont werden, dass Kappus
auch keinen personlichen Kontakt zu expressionistischen Schriftstellern
gepflegt hat.

Die wichtigste Alternative zur alten Welt aber fiihrt Lorenz Klamm an. Er
hilt — im Geiste der expressionistischen Utopie — ein Pladoyer fiir eine neue
Ara, in der die Menschen eine harmonische Existenz haben. Dadurch
kommt ein Hauptthema des Expressionismus zum Vorschein, nimlich die
Entdeckung einer reicheren, zufriedener machenden Existenz durch die
Hauptgestalt. Dieser Kampf um eine wahre Existenz wird von Lorenz
Klamm verkorpert. Zusammen mit der Bauernfamilie Huber reprisentiert er
den reinen Menschentypus:

Ich [Lorenz Klamm] bin nur ein Mensch (Kappus 1970: 339).
Lorenz Klamm und die Hubers sind die einzigen Gestalten, die {ibrigens bis

zuletzt am Leben bleiben. Sie und ihre Kinder stellen den Aufbruch in eine
neue, bessere Welt dar. In der beriihmten Rede, die Klamm vor den Insassen

330

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



des Sanatoriums hilt, kommt das Verlangen nach einem natiirlichen Leben
und nach Verbriiderung aller Menschen vor. Auf diese Weise driickt Klamm
die expressionistische Auffassung aus, eine neue Wirklichkeit zu entdecken
und sie dort zu suchen, wo sie noch in bestiirzender Weise elementar, noch
unverbraucht war:

Darum, ihr Briider und Schwestern, schlieft euch der Natur an, so innig ihr konnt!
[...] Thre starre und unbekiimmerte Schonheit ist Erfiillung gewordener Lebens-

zweck (Kappus 1970: 325).

Die Landschaft wird zum Sinnbild der kosmischen Weite und Ferne, zum
Zeichen eines von Lebenskraft durchrauschten Daseins.

Der Verfasser wiahlt eine Erzdhlperspektive, die ihm ermoglicht, die halb
artikulierten Bewegungen und Antriebe in der Seele, die einsamen, halb
bewussten Bewegungen, die flutenden Assoziationen der verdeckten
Innerlichkeit einzufangen und derart mit duerster Vergegenwértigung eine
innere, geheime Geschichte seiner Gestalten zu geben. Der Roman wird ein
wesentliches Ausdrucksmittel, die Form einer geradezu mikroskopischen
Psychologie des Unterbewussten widerzuspiegeln:

Die Bankiersfrau war zu dem Koch gezogen. Die beiden lebten wie Mann und
Frau. Der Taumel ihrer ziigellosen Sinne war wie ein giftiger Mantel iiber die
Leere ihres Daseins gespannt.

Frau Berta war dem stiernackigen Manne Geliebte, Sklavin und Goéttin zugleich.
Mit Fuftritten und tdlpelhaften franzdsischen Galanterien schirrte er sie immer
wieder in das Joch seiner Wiinsche. Und sie bliihte wie eine Sumpfblume auf. Ein
zweiter, hektischer Frithling verjiingte ihren Korper und deckte die Stellen auf,
unter denen die unerfiillte Sehnsucht ihres Lebens geknebelt lag (Kappus 1970:

195).

Auf diese Weise gehort der Autor zu jener Kategorie von Schriftstellern, die
sich der Analyse des innerlichen Bereichs der menschlichen Existenz
ndhern, wie etwa Frank Wedekind in Friihlings Erwachen (1891) oder
Oscar Walter Cisek in seinem Roman Der Strom ohne Ende (1937).

Zum expressionistischen Gepridge des Buches gehoren auch die grotesken
Ziige, die sehr oft im Roman vorkommen. Dabei entsteht die Groteske durch
die Kombination von eigentlich Unkombinierbarem, z. B. scheuflich und
lacherlich, wie in der Szene, in welcher der Koch und der Kammerdiener
ihre Géste, den Professor Scharbock, die Schauspielerin Agnes Ungeboth,
den Komponisten Titus Harke, sowie die Familie des Bankiers, Jaques, Rita

331

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



und Berta Weizner, in ihrem neuen Haus empfangen. Dabei riickt die
soziale Umwertung offensichtlich in den Mittelpunkt:

Dominik stand in tadelloser Haltung, geschniegelt und gebiigelt, vor ihm [...].
Scharbock sah an seiner Gestalt hinauf und hinab — wirklich, das war der
Kammerdiener Dominik von einst. Der Frack sa3 ihm wie angegossen, und die
schwarzen Seidenstriimpfe und die lackblitzenden Escarpins verrieten die
prachtige Modellierung der Beine, die er vom anatomischen Standpunkte immer
schon bewundert hatte. [...] (Kappus 1970: 161)

Auf Dekonstruktion beruht desgleichen der Tanz des Bankiers mit seiner
Tochter Rita. Dieser Tanz befindet sich allmihlich in fragilem Gleich-
gewicht zwischen Grauen und Komik. Die Tanzbewegungen dhneln mehr
einer Zeremonie, die eher den Tod, als eine Feierlichkeit ankiindigen und
eben das beschreibt die Wirkung des Grotesken:

Und im Saal daneben tanzte Jacques Weizner mit seiner Tochter. [...]

Der Bankdirektor war kein Wesen aus Fleisch und Blut mehr. Um seine
Backenknochen faltete sich briichiges Pergament. Seine Augen schliefen. Seine
Nase war vielleicht ein Gebilde aus Wachs, vielleicht eine Messerschneide aus
nassem Lehm. Seine Lippen brannten vielleicht irgendwo im Schlund [...]

Und Rita hatte nicht Menschenform und Umrifl mehr. Rita schlug als Herz aller,
die ringsumher lebten, ohne daB sie es wulite, in der Brust ihres Vaters. Sie hob
die Beine, dafl das mattbraune Fleisch ihrer Oberschenkel sichtbar wurde, und
ahnte nicht, daB in der Bewegung die Hoffnungslosigkeit aller ihre Fratzen schnitt.
Sie barg den Kopf in die Schulter Weizners und fiihlte nicht, dal der Druck ihrer

Stirne nur weitergab, was alle zermalmte (Kappus 1970: 170).

Hier liegt desgleichen eine mogliche Unterscheidung zum Absurden: Das
Absurde intendiert Frosteln statt Grauen und Nachdenklichkeit statt Lachen.
Wie Gustav Meyrink sieht Franz Xaver Kappus die Aufgabe des Grotesken
darin, die Erinnerung an ein unverformtes Leben dadurch aufrecht-
zuerhalten, dass das Zerrbild dieses Lebens bis ins Extreme {iibertrieben
dargestellt wird. Der schockierte Leser soll durch das Groteske an
verschiittete Moglichkeiten erinnert werden.

Verwandt mit dem Verschiebemechanismus der Groteske ist auch das
expressionistische Motiv der Wandlung. Wenigstens zwei Gestalten sind
dafiir vorbildlich: die blinde Elise ,,ist jetzt sehend* (Kappus 1970: 259),
hingegen ihr Vater, der Bankier Jaques Weizner, erblindet teilweise wegen
einer Augenentziindung.

Obwohl {iiberwiegend traditionell erzdhlt wird, gebe es gelegentlich,
unterstreicht Michael Markel (1993: 170), ,,expressionistische Stilisierun-

332

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



(13

gen“. In diesem Zusammenhang spricht Heinz Stanescu von Kappus’
,klischeenhafter Sprache mit expressionistischem Geprige* und meint
damit die Verwendung kurzer, fragmentarischer Sétze, die dazu bestimmt
sind, intensive Gefiihle auszudriicken. Der Autor benutzt niemals so etwas
wie eine geballte Sprache, aber die Benutzung von Gestik, die die Sprache
ersetzen soll, ist ein expressionistisches Verfahren:

Ich [Scharbock] muB3 jetzt fort. Mir Bewegung machen. [...] Er grinste (Kappus
1970: 267).

Um auf eine abschlieBende Bemerkung von Heinz Stanescu (1970: 404)
zuriickzukehren, konnte man behaupten, dass der Roman Die lebenden
Vierzehn nicht sehr erfolgreich war, weniger wegen der langen Gespréche,
die in das Geschehen eingeflochten sind, sondern eher wegen der unge-
ordneten Struktur der Erzahlung. Der Roman besteht hauptséchlich aus einer
Reihe von Zusammentreffen, die den Figuren einen Meinungsaustausch
ermoglichen. Die Konversationssprache hat nichts mit der dynamischen
Prosa des Expressionismus gemein. Man kann nur miihevoll oder nur
teilweise den Werdegang mancher Gestalten verfolgen: Die Gestalt von
Lorenz Klamm bricht plétzlich in das Geschehen ein; manche Figuren
verschwinden relativ geheimnisvoll, z. B. Otto Graf Derera, der Koch
Mathieu Butard und der Kammerdiener Dominik Mittlein.

Dem Buch liegt die Subjektivitit einer radikalen Erfahrung der Disharmonie
des Seins zugrunde. Dadurch fehlt ihm jene allgemeine Verbindlichkeit, die
zum groBangelegten Roman gehort. Es weist etwas Abgesplittertes als
Inbegriff eines durchaus subjektiven Existenzerlebnisses auf. Zugleich aber
sucht der Autor, durch die Objektivitit seines Stils dieser Subjektivitit
seines Erlebens die Ausdriicklichkeit einer seinsgeméBen Aussage zu geben.
In dieser Spannung zwischen Objektivitit der Form und Subjektivitit des
Inhalts liegt das typische Gepriage von Kappus’ Erzdhlen.

Man erkennt somit die Neigung von Franz Xaver Kappus, Themen und
Ausdrucksmdoglichkeiten zu suchen, die in den Werken expressionistischer
Autoren zu finden sind.

Literatur

Bockel, Herbert (1966): ,Ein expressionistischer Roman in der
ruméniendeutschen Literatur?“. In: Analele Universitatii din
Timisoara. Seria Stiinte Filologice, Bd. XV, 1977, 71-80.

333

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Bockel, Herbert (1980): ,,Hauptmann und Dichter. Anmerkungen zum
frithen Werk Franz Xaver Kappus’*. In: Neue Literatur, 12/1980, 88-
96.

Bockel, Herbert (1985): Anmerkungen zur Entwicklung des rumdnien-
deutschen Romans in den Jahren 1918 bis 1944. In: Anton Schwob
(Hrsg.): Beitrige zur deutschen Literatur in Rumiinien seit 1918,
Miinchen: Verlag des Siidostdeutschen Kulturwerks, 31-44. Joachim
Wittstock/ Stefan Sienerth (Hrsg.): Die ruméniendeutsche Literatur
in den Jahren 1918-1944, Bukarest: Kriterion, 87-98.

Bockel, Herbert (1992): Franz Xaver Kappus. In: Joachim Wittstock/ Stefan
Sienerth (Hrsg.): Die ruméniendeutsche Literatur in den Jahren
1918-1944, Bukarest: Kriterion, 334-343.

Gorner, Riidiger (2004): Rainer Maria Rilke. Im Herzwerk der Sprache,
Wien: Paul Zsolnay.

Liebhard, Franz (1966): ,,Ein Empfinger von Rilke-Briefen und sein
Temeswarer Intermezzo. Zum Tode von Franz Xaver Kappus®“. In:
Neuer Weg, 24. Dezember 1966, 3-4.

Liebhard, Franz (1967): ,Der unpathetische Wanderer (Franz Xaver
Kappus)“. In: Neue Literatur, 3-4/1967, 77-86.

Kappus, Franz Xaver (1970): Die lebenden Vierzehn, Bukarest: Kriterion.

Kessler, Dieter (1997): Die deutschen Literaturen Siebenbiirgens, des
Banates und des Buchenlandes von der Revolution bis zum Ende
des Ersten Weltkrieges (1848-1918), Koln, Weimar, Wien: Bohlau,
359-492.

Klein, Karl Kurt (1939): Literaturgeschichte des Deutschtums im
Ausland. Schrifttum und Geistesleben der deutschen Volks-
gruppen im Ausland vom Mittelalter bis zur Gegenwart, 3 Bde.,
Leipzig: Bibliographisches Institut AG.

Markel, Michael (1993): Expressionismus in der Rezeption rumdnien-
deutscher Literatur. Rezeption, Erscheinungsweise und lokale
Interferenzen. In: Anton Schwob/Brigitte Tontsch (Hrsg.): Die sieben-
biirgisch-deutsche Literatur als Beispiel einer Regionalliteratur,
Ko6ln, Weimar, Wien: Bohlau, 141-195.

Milleker, Felix (1926): Franz Xaver Kappus. Ein Dichter aus dem
Banat, Wrschatz.

Miinzer, Kurt (2003): ,,Die Vossische Zeitung tiiber das Werk eines
Temesvarers. Franz Xaver Kappus: Die lebenden Vierzehn* (19. Mérz
1932). In: Eduard Schneider (Hrsg.): Literatur in der Temesvarer
Zeitung 1918-1949, Miinchen: IKGS, 256-257.

334

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)



Nubert, Roxana/ Ileana Pintilie-Teleagd (2006): Mitteleuropiische
Paradigmen in Siidosteuropa. Ein Beitrag zur Kultur der
Deutschen im Banat, Wien: Praesens, 232-253.

Rilke, Rainer Maria (1987): Briefe, Bd. 1, Frankfurt am Main: Insel.

Schneider, Eduard (1969): ,,Biichervorschau 1970“. In: Neue Banater
Zeitung, 15. Oktober 1969, 3.

Stanescu, Heinz (1970): Nachwort. In: Franz Xaver Kappus: Die lebenden
Vierzehn, Bukarest: Kriterion, 397-420.

Storck, Joachim W. (2004): Das Briefwerk. In: Engel, Manfred (Hrsg.):
Rilke-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, Weimar:
Metzler, 498-506.

335

BDD-A13135 © 2008 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)


http://www.tcpdf.org

