
 63 
 
 
 

Andreea Rodica Ruthner  
Temeswar 

Theoretische und didaktische Konzepte des interkulturellen 
Phänomens im Bereich der Fremdsprachendidaktik 

Abstract: The birth of the European Union, the fast worldwide technical 
and economic development and the surprising social changes forced 
particularly the European countries to a better collaboration regarding 
science and education. The target is a serious progress towards a complete 
cultural and political integration into the interdependent European system. 
Research, education and teaching have to provide a solid foundation for the 
further development of the modern society, and teachers have to accept their 
role as ,,Culture Providers“. Integration does not require the loss of one’s 
identity or origins, on the contrary intra-European exchange is based on the 
cultural and linguistic heritage of all source or target nations, encouraging 
the fusion of two or more nations, in order to highlight the main cultural and 
linguistic similarities and differences.  
Keywords: differences, interaction and communication, equal partners, self-
perception and perception of the other, cultural learning process, cultural 
fusion, ,,mutual fertilization“, intercultural communication process. 

1. Zum Begriff der interkulturellen Fremdsprachendidaktik 

Der Begriff Interkulturelle Fremdsprachendidaktik entstammt ursprünglich 
der so genannten wissenschaftlichen Disziplin der „Ausländerpägagogik“, 
welche als eine Art „Behandlung“ für die Emigrantenkinder verstanden 
wurde und besonders bei der „Eingliederung (dieser) in das deutsche 
Schulwesen“ erforderlich war (Boteram 1993: 244). Heutzutage wird diese 
eher als ein erster unsicherer und unvollständiger Schritt in diese Richtung 
betrachtet. M. Hohmann spricht zum Beispiel in diesem Sinne von einer 
bequemen Vereinfachung oder Reduzierung des Problems auf ein 
Minimum, als simple Folge des Erfindens eines Namens für die damalige 
Spezialdisziplin: „Dieser Name [,Ausländerpädagogik’] macht das Problem 
so handlich, als sei es bereits gelöst“ (Hohmann 1983: 12). In Wahrheit 
sollte die Integration nicht auf partnerschaftliche Weise erfolgen, sondern 
man versuchte den Ausländern eine gute Portion deutscher Sprache, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 64 

Kulturerfahrungen, Lernstrategien und -motivationen zu verabreichen und 
ließ dadurch „Differenzen“ in „Defizite“ verwandeln (Hohmann 1983: 12).  
Der neue Begriff „interkulturell“ deutet in erster Linie darauf hin, dass sich 
die moderne Wissenschaft mit dieser Aufgabe aus einer komplett unter-
schiedlichen Blickweise auseinandersetzen möchte. Die Partikel „inter“ 
verspricht eine gleichberechtigte, ausgeglichene kulturelle Partnerschaft und 
ermöglicht einen fairen gegenseitigen Austausch an Ideen, Informationen, 
Erfahrungen und Lernprozesse. Interaktion und Kommunikation gewinnen 
dadurch an Symmetrie. 
 

Für den Pädagogen bedeutet dies, daß er sich in der Rolle als Vermittler kultureller 
Austauschprozesse zwischen Schülern unterschiedlicher kultureller Herkunft 
begreifen müsse und daß er in diesem Bewußtsein in seinem erzieherischen 
Handeln Strategien entwickeln möge, wie bei seinen Schülern Verständnis für 
Angehörige anderer Kulturen und Handlungssicherheit vermittelt werden können.    
Diese Gedanken sind auch in Leitlinien von Empfehlungen und Beschlüssen von 
internationalen Gremien (wie UNESCO, Europarat) sowie nationaler Organisatio-
nen wiederzufinden, sie finden zum Teil ihre Konkretisierung in den Erlassen der 
Unterrichtsministerien (Boteram 1993: 246).    

 
Die Mitarbeit von Lehrern unterschiedlicher Nationalität soll anfänglich, aus 
organisatorischen, aber auch psychologischen Gründen, Probleme bereitet 
haben, mit der Zeit wurden jedoch diese Hindernisse immer seltener.             
So hat die interkulturelle Komponente im Laufe der Zeit immer mehr an 
Bedeutung gewonnen und wird zu diesem Zeitpunkt als ein wesentlicher 
Faktor des Fremdsprachenunterrichts betrachtet. Boeckmann (2006: 1-2) 
zum Beispiel charakterisiert „Interkulturalität“ als „das heutzutage 
allgegenwärtige Schlagwort“ und erklärt „die Bedeutung dieses inter-
kulturellen Lernens für den Fremdsprachenunterricht [...] (als) unbestritten.“  
Schon ab den 1980er Jahren plädieren die meisten Wissenschaftler für den 
kulturellen Lernprozess als wichtiger Bestandteil der Fremdsprachen-
didaktik, darunter Müller (1986: 33-35) und Krumm (1988: 121-122), 
welche die interkulturelle Kommunikation als Voraussetzung für die 
Förderung der Verständigung in internationalen oder multikulturellen 
Kontexten und für die Förderung von Fremdverstehen kultureller 
Zusammenhänge erklären. Krumm (1995) übernimmt zugleich den Aufruf 
Fix’ (1991: 138) für mehr Toleranz innerhalb der Lehr- und Lernprozesse 
und argumentiert seine Wahl mit folgenden Worten: „[...] das Aushalten von 
Verschiedenheit wie auch die Bereitschaft zur Infragestellung eigener 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 65 
 
 
 

Normen gehören zu den Lernzielen einer interkulturellen Erziehung – auch 
und gerade im Fremdsprachenunterricht“ (Krumm 1995: 158). 
Hexelschneider (1988: 127-128) spielt sogar weiter mit diesem Gedanken 
und sieht in der interkulturellen Erziehung auch den Vorteil einer 
Friedenserziehung.  
Nach der Wiedervereinigung Deutschlands und der Gründung der 
Europäischen Union fühlt man keinen starken Drang mehr für Frieden und 
Toleranz zu werben, denn die zwei Begriffe gelten bereits als Fundament 
erfolgreicher Lehr- und Lernprozesse. Wissenschaftler lenken folglich ihre 
Aufmerksamkeit auf den eigentlichen Zweck des Fremdsprachenunterrichts, 
die kommunikative Kompetenz, wobei unterstrichen wird, dass eine 
interkulturelle Orientierung des Fremdsprachenunterrichts „eine logische 
Konsequenz des kommunikativen Ansatzes“ sei (Rost-Roth 1996: 2) und 
dass die Verstehensleistung der Lernenden gegenüber der Formulierung 
einer Mitteilung Vorrang hat.  
Rost-Roth (1996) plädiert zugleich für die Bedeutung der interkulturellen 
Komponente innerhalb der Lehr- und Lernprozesse, indem sie von der 
Grundannahme ausgeht, dass für die Erreichung kommunikativer Ziele 
„nichtsprachliches“ und „semi-sprachliches“ Wissen (1996: 2) von großer 
Bedeutung sei und dass ein Großteil dieser Wissensbestände kultur-
spezifisch ist. Fix (1991) sieht generell den „Erwerb von kultureller 
Kompetenz als Aufgabe der Sprachvermittlung“ (1991: 138). 
Wir kehren folglich immer wieder zu derselben Schlussfolgerung zurück, 
die Vermittlung kommunikativer Kompetenz basiert auf die Zusammen-
arbeit verschiedener Kulturen, auf Selbst- und Fremdwahrnehmung, auf 
Interaktion und Kommunikation, wobei der ganze Prozess im „Einklang mit 
den zuerst genannten Zielen der Völkerverständigung und des 
Fremdverstehens stehen“ sollte (Rost-Roth 1996: 2). Ein jeder, der am Lehr- 
oder Lernprozess teilnimmt, sollte dafür bereit sein, mental auf 
geographische, kulturelle und soziale Grenzen zu verzichten und einen 
gegenseitigen Austausch von „sprachlichem“, „semi-sprachlichem“ und 
„nicht-sprachlichem“ Wissen zu akzeptieren (Rost-Roth 1996: 2). 
Als besonders interessant und innovativ empfinde ich K. B. Boeckmanns 
(2006) Theorie der „tertiären Sozialisation“1 (2006: 3), als letzte Etappe 
unserer Integration in die Gesellschaft. Die primäre Sozialisation erfolgt in 
der Familie, die sekundäre Sozialisation beschreibt den Moment unserer 

                                                 
1 Der Begriff erscheint schon früher in der Fachliteratur, bei Byram 1990 und bei Doyé 
1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 66 

Integration in der weiteren Umgebung und der Gesellschaft und erst in der 
tertiären Sozialisation gelingt es uns, die Grenzen unserer Gesellschaft zu 
überschreiten und die Bekanntschaft anderer Gesellschaften und Kulturen 
zu machen. Diese dritte Etappe ermöglicht uns die Teilnahme an kulturellen 
Lernprozessen, welche uns entweder durch direkten Kulturkontakt 
ungeplante, informelle und spontane Lernerfahrungen anbieten oder durch 
formelle Lernarrangements, wie zum Beispiel im Fremdsprachenunterricht 
oder innerhalb von Austauschprogrammen, uns auf interkulturelle Kontakte 
vorbereiten. Boeckmann spricht in diesem Fall von einem Prozess der 
„Enkulturation“, der so wie im Falle der Sprachen auf Lehr- und 
Lernvorgänge basiert: 
 

Das heißt, wir lernen Mitglieder einer Kultur zu werden, auch wenn diese 
Prozesse oft unbewusst ablaufen und eher dem ähneln, was in Bezug auf Sprachen 
oft als Erwerbsprozess bezeichnet wird - unsere eigene Kultur wird uns, ähnlich 
der Muttersprache, zur unreflektierten „zweiten Natur“2. Auch das vertraut 
Werden mit einer „Zweitkultur“3 (oder mehreren) setzt wiederum Lehr- und 
Lernprozesse voraus, die aber - auch das eine Analogie zum Sprachenlernen - 
zumeist (in Abhängigkeit vom Lebensalter) deutlich expliziter und bewusster 
verlaufen als bei unserer „Erstkultur“3 (Boeckmann 2006: 2). 

 
Es ist bekannt, dass der Erwerb von fremdsprachlichem Wissen mit jeder 
neuerlernten Sprache immer leichter erscheint. Die Erklärung dafür wäre die 
Tatsache, dass das menschliche Gehirn sich der vorhandenen Informationen 
bedient und Analogien aufbaut. Trotzdem geschieht es sehr selten, dass 
unsere sprachliche Kompetenz ein maximales Niveau erreicht und unsere 
sprachliche Herkunft nicht verrät. Ähnlicherweise funktioniert der Fremd-
kulturerwerb, da interkulturelle Kontakte als Lehr- und Lernprozesse 
definiert werden, und auch in diesem Fall können wir nicht von einer totalen 
Assimilation einer zweiten, dritten usw. Kultur reden, sondern nur von einer 
erworbenen Teilkompetenz, „die uns als Fremde erkennbar bleiben lässt“ 
(Boeckmann 2006: 3). Andererseits, zu je mehr fremden Kulturen wir 
Kontakt aufnehmen, desto flexibler und schneller werden wir im Umgang 
mit weiteren Kulturen, dank einer „universellen grundlegenden 
Kompetenz“, welche wie ein Gedächtnis „trainiert“ werden kann. Jedes Mal 
kommt zu den schon vorhandenen Kenntnissen etwas Neues hinzu, man 
baut kein zweites oder drittes unabhängiges kognitives System auf, wie im 
                                                 
2 Der Begriff erscheint schon früher in der Fachliteratur, bei Larcher 1991: 75. 
3 Die Begriffe „first culture“ und „second culture“ erscheinen schon früher in der 
Fachliteratur, bei Libben/Lindner 1996: 11-13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 67 
 
 
 

Falle des Fremsprachenerwerbs, denn beim Fremdkulturerwerb geht es eher 
um die Erweiterung bestehender kognitiver Repräsentationen4 (Boeckmann 
2006: 3). 
Demzufolge kommen wir zur Schlussfolgerung, dass die interkulturelle 
Komponente der Fremdsprachendidaktik heutzutage in der Fachliteratur und 
in der Praxis immer mehr an Bedeutung gewinnt und von vielen 
Wissenschaftlern und Praktikern als Teildisziplin der Fremdsprachen-
didaktik verstanden wird. Die Erklärung dafür ist sehr einfach: Ohne diese 
Komponente wäre der Erwerbprozess einer Zweitsprache unvollständig und 
dieses würde vor allem im Moment eines direkten Kontaktes mit der 
fremden Kultur erkennbar. 

2. Zur Bedeutung des interkulturellen Phänomens im Bereich der 
Fremdsprachendidaktik 

Die Gründung der Europäischen Union, die rapide weltweite technische und 
wirtschaftliche Entwicklung und der vielleicht überraschende soziale 
Wandel zwingt vor allem die europäischen Länder zu einer engeren 
Zusammenarbeit, mit Ausgangspunkt in der Wissenschaft und Bildung. 
Zielpunkt liegt in einer gelungenen kulturellen und politischen Integration in 
das interdependente System Europas. Forschung, Bildung, Lehre und 
Erziehung gelten als Fundament in der weiteren Entwicklung der modernen 
Gesellschaft, und Lehrer müssen ohne Weiteres ihre Rolle als „Kultur-
arbeiter“ annehmen. „Sie bewegen sich im Spannungsfeld von regionaler 
Verwurzelung, bundesstaatlicher Zugehörigkeit und grenzüberschreitender 
europäischer Perspektive“ (Schwark 1993: 82).  
Integration bedeutet folglich unter keinen Umständen das Aufgeben der 
eigenen Identität oder Herkunft „zugunsten einer diffusen europäischen 
Pseudoidentität“ (Schwark 1993: 82), im Gegenteil, der intraeuropäische 
Austausch baut auf das kulturelle und sprachliche Erbgut aller Ausgangs- 
und Zielnationen. „Assimilation“ ist schon ein altes Wort, heute beruht die 
Integration auf der Verschmelzung zweier oder mehrerer Nationen, wobei 
wesentliche kulturelle und sprachliche Ähnlichkeiten und Unterschiede 
hervorgehoben werden. „Wir stehen vor einer [...] Phase, wenn man von den 
Theorien und Methoden ausgeht, die anerkennen, daß alle einzelnen 

                                                 
4 Derselben Meinung sind auch Libben/Lindner 1996: 11-13. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 68 

Kulturen in sich verschieden und auf allen Ebenen gleichberechtigt sind“ 
(Secco 1993: 22). 
Die Abschaffung der Grenzen innerhalb der europäischen Union fördert 
immer mehr den freien Verkehr, vor allem in der Suche nach einem 
besseren Arbeitsplatz, der das finanzielle Wohlbefinden garantieren soll. 
Unbedeutend ob Einwanderer oder Staatsangehörige, alle Bewohner 
Europas sind von diesen Veränderungen betroffen; Deutschland wird aber 
mit dieser Situation schon seit den 1950er Jahren konfrontiert und hat 
vielleicht auch deswegen die meisten Fortschritte in diesem Sinne gemacht. 
Heute spricht man nicht mehr von einer „Ausländerpädagogik“, sondern 
von einer interkulturellen Pädagogik, und man hat erkannt, dass man in 
diesem Sinne nach theoretischen Modellen zu forschen hat und 
Bildungskonzepte sowohl für Erwachsene als auch für Kinder entwickeln 
muss. Das junge Alter der Kinder macht sie zu viel besseren Kandidaten 
verschiedener interkulturellen Lehrplänen, Sozial- und Übungsformen, 
wegen ihrer flexibleren, toleranteren, aufgeschlosseneren und aufrichtigen 
Natur und ihrer Fähigkeit Neues viel leichter aufzunehmen. Diese Versuche 
müssen aber in allen Bereichen des Privat- oder Soziallebens unterstützt 
werden, das heißt Familie, Schule, Freundeskreis, sportliche, kulturelle und 
religiöse Institutionen.  
Bei der Geburt dieser pädagogischen und didaktischen Projekte vor über 40 
Jahren sah man sich jedoch gezwungen, schnell konkrete Maßnahmen für 
die Eingliederung der Emigrantenkinder zu nehmen. Normalerweise hätte 
man eine gründliche theoretische Basis gebraucht, doch wegen Zeitmangel 
verzichtete man auf entsprechende fachwissenschaftliche Studien und 
suchte direkt nach praktischen Lösungen für die sozialen und interkultu-
rellen Probleme. Die Folge davon war, dass man negative oder ungewollte 
Wirkungen dieser praktischen Angriffsform keinesfalls vorahnen, 
vermeiden oder verhindern konnte. Das sorgte eher für Verwirrungen und 
Missverständnisse, daher auch die oben erwähnte Uneinheitlichkeit in der 
Fachliteratur als Folge unzähliger Kontroversen und Polemiken, und löste 
leider auch ausländerfeindliche und rassistische Reaktionen aus (vgl. Secco 
1993: 23). 
Lehrer sahen sich im Endeffekt gezwungen, das Konzept interkultureller 
Pädagogik aus einer total verschiedenen Perspektive anzugehen, nach 
theoretischen Modellen zu forschen und zugleich auch den Menschen als 
Hauptunbekannte in diese Gleichung einzuschließen. Welches sind die 
konkreten Probleme eines Einwanderers? Welcher ist der Einfluss dieser 
Probleme auf die Lebensbedingungen des Menschen? Wie groß ist sein 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 69 
 
 
 

eigener Beitrag am Bildungsprozess? Denn Interkulturalität beruht auf 
Gegenseitigkeit auch im folgenden Sinne: 
 

Die interkulturelle Erziehung und Ausbildung sind nicht ausschließlich an die 
Schüler, an die Jugendlichen und an die ausländischen Erwachsenen gerichtet, 
sondern an den zu Erziehenden an sich. Die interkulturelle Pädagogik 
unterscheidet sich also nicht von dem systematischen Begriff der Pädagogik, und 
sie unterscheidet sich folglich auch nicht vom pädagogischen Gegenstand. Der 
Gegenstand der pädagogischen Aufmerksamkeit bleibt gleich: Der zu Erziehende 
(Borelli 1988: 2). 

 
Zur gleichen Zeit plädiert man in der modernen Welt für Menschen- und 
Chancengleichheit im Alltag und somit auch in der Erziehung. Die Idee 
einer dominanten (Ziel)kultur wird abgeschafft, der Lehr- und Lernprozess 
soll anhand eines Geben und Nehmens funktionieren, denn interkulturelle 
Erziehung stützt sich auf ein neues Prinzip und „dieses Prinzip besagt, daß 
man die Kulturen zueinander in Beziehung setzt, in der gegenseitigen 
Kommunikation, in der gegenseitigen Befruchtung, während es die 
Assimilation ausschließt“ (Malizia 1991: 504).  
Keine Kultur darf als minderwertig betrachtet werden und aus dem 
Rampenlicht ins Dunkle geschoben werden, der Fokus darf nicht nur auf die 
Zielkultur gerichtet werden. Die Integration ist nur dann erfolgreich, wenn 
das reiche sprachliche und kulturelle Erbe einer immigranten Volksgruppe 
bewahrt bleibt und zwei oder mehrere Kulturen als Gleichgestellte 
gegenübergestellt werden. Das heißt konkret, dass Angehörige anderer 
Kulturen auch eine aktive Rolle in der Erziehung, beziehungsweise im 
Unterricht verteilt bekommen sollen. Neue Strategien, Methoden und 
Inhalte müssen ausgearbeitet und durchgeführt werden, um der „Mono-
kultur“ ein Ende zu setzen (vgl. Secco 1993: 23-24). Der Langzeiteffekt 
einer interkulturellen Pädagogik liegt in der Erziehung der Gesellschaft in 
ihrer Gesamtheit, denn „eine Erziehung, die aus demokratischen Grund-
sätzen heraus der Multikultur(alität) der Gesellschaft gegenüber gerecht zu 
werden bemüht ist, nennen wir Interkulturelle Erziehung“ (Batelaan 1988: 
12-13). 

3. Relevanzbereiche für den Fremdsprachenunterricht 

Eine sehr gute Beschreibung dieses Integrationsvorgangs und zugleich ein 
hervorragendes Plädoyer für interkulturelles Unterrichten treffen wir bei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 70 

Norbert Boteram (1993), in Folge einer langjährigen Praxiserfahrung mit 
multinationalen Lerngruppen innerhalb des Studienprogramms „Interkultu-
relle Pädagogik“. Er definiert den Prozess als eine Vermittlung von 
komparativen Informationen über Bildungssysteme, über soziographische 
und soziohistorische Entwicklungen der in Frage kommenden Länder, über 
aktuelle soziokulturelle Prozesse der sich wandelnden Gesellschaft, und 
empfiehlt eine gründliche psycho-soziale Analyse einzelner Teilnehmer 
(Minoritäten oder Majoritäten angehörig) und auftauchender Konflikte und 
Konfliktbewältigungen innerhalb des Erziehungsprozesses. Zusammen mit 
der wissenschaftlichen Grundlage bilden die gerade erwähnten Faktoren die 
nötigen Zutaten einer modernen, interkulturellen Erziehung zu gegenseitiger 
Achtung und Toleranz. 
Boteram stellt uns dabei die wichtigsten Inhalte des Studienprogramms zur 
Verfügung: 
 

- Aspekte des Zusammenlebens Deutscher und Ausländer; 
- Ausländerrecht und -politik: Auswirkungen auf die Lebenssituation von 

Ausländern; 
- Veränderte gesellschaftspolitische Situation nach der Wiedervereinigung 

Deutschlands; 
- Rassismus und Gewalt in Europa, 
- Interkulturelle Erziehung: schulische und außerschulische Erziehung und 

Bildung; 
- Begründung und Maßnahmen sozialpädagogischer Förderung; 
- Aspekte einer interkulturellen Kooperation (Boteram 1993: 247). 

 
Ähnliche Vorschläge finden wir bei Ramin (1991) im Rahmen seines 
Beitrags zum Thema interkulturellen Austauschs und internationaler 
Zusammenarbeit aus europäischer Sicht. Boteram ist nicht der Einzige, der 
das Thema „Interkulturalität“ an einen Appell an Toleranz knüpft, auch 
Ramin (1991: 645) schreibt über ein „Harmonisieren“ multikultureller 
Gesellschaften und definiert dieses Konzept als „ein auf Toleranz 
basierendes gegenseitiges Respektieren“. Man strebt nicht nach 
Ausformungen multikultureller Gesellschaften in dem Sinne, dass man alle 
Gegensätze einfach „nivelliert“, sondern man versucht Gemeinsamkeiten zu 
finden und man akzeptiert Unterschiede. Diese Unterschiede bilden 
eigentlich den Kern einer Gesellschaft und können sich im Endeffekt als 
wertvolles ‚Austauschmaterial‘ erweisen, deshalb müssen wir unsere 
Fähigkeit voneinander zu lernen auch einüben. Sehr interessant ist in diesem 
Sinne die Idee, dass unser kulturelles Erbgut bereits auf einer 
interkulturellen Struktur aufgebaut ist, „die sich in Berührung, in 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 71 
 
 
 

Auseinandersetzungen und im Austausch mit anderen Kulturen entwickelt 
hat und sich in Gegenwart und Zukunft weiterentwickelt“ (Ramin 1991: 
645). Die Verflechtung der Kulturen ist ein Vorgang, der sich in der 
Geschichte schon mehrmals abgespielt hat: Es liegt uns also im Blut und 
verlangt einerseits ein bisschen Anstrengung unsererseits, andererseits die 
Entwicklung von so genannten „Instrumentarien“. Diese lassen sich unter 
folgenden Aspekten zusammenfassen: 
 

- Die Entwicklung einer Kultur interkultureller Verständigung; 
- Die Entwicklung einer praxisbezogenen interkulturellen Kommunikations-

fähigkeit; 
- Die Entwicklung einer praktischen Handlungskompetenz auf interkultureller 

Ebene in einer sich verändernden technisch-industriellen Welt (Ramin 1991: 
646). 

 
Müller-Jaquier (1994) engt das Thema ein bisschen ein und konzentriert 
sich nur auf Aspekte interkulturellen Lernens, als „ein situativer Lernprozeß 
zwischen Personen aus verschiedenen Kulturen“. Voraussetzung dafür ist 
die Entwicklung eines interkulturellen Kommunikationsprozesses, welcher 
Sprecher/Hörer aus C1/C2 (Gemeinsamer Europäischer Referenzrahmen) in 
Verbindung setzt und Fremderfahrungen austauschen lässt. 
 

Die Fremderfahrungen umfassen:  
- den Umgang mit fremdem Handeln, Wissen und kommunikativem Verhalten 

(basierend auf fremdkulturellen Kulturstandards) allgemein; 
- die Erschließung entsprechender fremder Bedeutungen; 
- die Reflexion der Wirkung fremder Bedeutungen auf die eigene 

Handlungsorientierung und 
- die Reflexion der möglichen Wirkung des eigenen als fremdem Verhalten auf 

den/die Gegenüber und sind integraler Bestandteil interkulturellen Lernens 
(Müller-Jaquier 1994, zit. in Zeuner 2001: 30).  

 
Genauer gesagt, wenn wir die Bekanntschaft einer neuen Kultur im Rahmen 
des Fremdsprachenunterrichts, einer Austauschaktion oder eines Aufenthalts 
machen, müssen wir auf bestimmte Zeichen und Regeln aufmerksam sein. 
Jede Kultur hat ihre eigenen Besonderheiten, die sich in der Geschichte, in 
den Gewohnheiten, Bräuchen und Sitten, wie auch in der Sprache 
widerspiegeln. Ihre Rolle im Rahmen des interkulturellen Lernens besteht 
darin, den Lernenden durch das Labyrinth einer fremden Gesellschaft zu 
leiten, ihm wichtige Anhaltspunkte, eine Art Rettungsring anzubieten. 
Schafft man diese Informationen zu sammeln, muss man noch dazu lernen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 72 

damit umzugehen; Es ist nicht genug, dass man die ‚Gebrauchsanleitung‘ 
liest, man muss sie auch in die Praxis umsetzen können. Dieser ganze 
Prozess stellt den Lernenden unter den Einfluss einer fremden Kultur und 
lässt ihn auf eigene Art und Weise reagieren. Damit aber die Integration 
positiv erfolgt, dürfen diese Reaktionen nicht unbeachtet bleiben oder 
unkontrollierbar sein. Wie gesagt, der Integrationsvorgang beruht auf 
Gegenseitigkeit.  
Aus der Perspektive der kulturvergleichenden Psychologie werden uns neue 
Verhaltens- und Orientierungsaspekte offenbart, und eine Kurzfassung 
dieser finden wir im Rahmen des Beitrags Psychologie interkulturellen 
Lernens und Handelns (1993) von Alexander Thomas. Thomas geht 
logischerweise von allgemeinen Voraussetzungen einer interkulturellen 
Gemeinschaft aus und skizziert das Porträt einer perfekten modernen 
europäischen Gesellschaft, befreit von Vorurteilen, Rassismus und 
Intoleranz und sehnsüchtig nach fremden Erfahrungen, die das eigene 
kulturelle Erbgut ergänzen könnte. Der Integrationsvorgang verlangt 
einerseits Vernunft, Geduld und eine gewisse Dosis an Wissbegierde seitens 
der Lernenden, andererseits die Bereitschaft aller Teilnehmer an einer 
Verschmelzung des fremdkulturellen und des eigenkulturellen „Orientie-
rungssystems“ teilzunehmen. Interkulturelles Lernen erfolgt graduell, das 
heißt, der Lernende macht anfänglich die Bekanntschaft der neuen Kultur 
mittels der Informationen über Kultur- und Landeskunde, die er auf die eine 
oder andere Weise vermittelt bekommt. Er entdeckt als Nächstes die 
Grundwerte, Normen, Sitten und Bräuche der fremden Kultur und lernt vor 
allem das Originelle daran zu schätzen. Nur so wird es ihm weiterhin 
gelingen, Strategien auszuarbeiten, die eine erfolgreiche Interaktion zweier 
oder mehrerer Kulturen ermöglichen. Letztendlich soll der Lernende anhand 
seines Handlungswissens fähig sein, sich einer jeden fremden Kultur 
problemlos anzupassen. Das setzt aber voraus, dass der Lernende auch seine 
eigene Kultur sehr gut kennt und versteht und gleichzeitig auf dieses 
kulturelle Wissen baut. Wenn wir uns an Boeckmanns Theorie der 
„Enkulturation“ (2006: 3) erinnern, spricht diese von derselben Erkenntnis, 
dass jede neue kulturelle Erfahrung uns lehrt, das Fremde immer schneller 
und leichter zu erschließen. Kulturelle Erfahrungen können folglich 
metaphorisch mit Bausteinen verglichen werden: Je mehr man davon 
aufbaut, desto fester, das heißt gründlicher, ist unser Handlungswissen. 
Findet der Fremdsprachenunterricht im ausgangssprachigen Kontext statt, 
so sieht man sich als Lehrender sehr oft in der Situation, Vergleiche 
zwischen der Ausgangs- und Zielkultur zu machen, mit der Absicht mentale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 73 
 
 
 

Verknüpfungen bei den Lernenden zu ermöglichen und dadurch den 
Lernprozess zu erleichtern. „Die Lernenden bauen ja das Wissen meistens 
darauf auf, was sie schon wissen“ (Maijala 2008: 3). Das Interesse an 
Alltagskultur, an Land und Leuten spielt eine entscheidende Rolle im 
Erwerb einer Fremdsprache, die Lernenden fühlen sich dadurch motiviert 
ihre Kenntnisse über die fremde Sprache und Kultur zu verbessern, in der 
Hoffnung, dass sie sich in der fremden Gesellschaft auf diese Weise viel 
schneller und leichter einfügen. Aus diesem Grund ist es auch wichtig, dass 
Lernende, die ausreichende Sprachkenntnisse vorweisen, direkten Kontakt 
zum Ausland aufnehmen, durch einen Auslandsaufenthalt oder wenigstens 
durch Beziehungen zu Austauschschülern aus entsprechenden fremd-
sprachigen Ländern. Im Rahmen des Fremdsprachenunterrichts können im 
besten Fall künstliche Alltagssituationen entworfen werden, welche dem 
Lernenden kein komplettes, echtes Alltagsbild anbieten.  
Es muss hier unbedingt erwähnt werden, dass nicht alle Fachwissenschaftler 
mit dieser gezwungenen oder unnatürlichen Trennung zwischen der Eigen- 
und Fremdkultur einverstanden sind, wir dürften nicht so leicht einen dicken 
Strich zwischen zwei Welten ziehen. Der Begriff des Fremden ist zu 
„weitmaschig“ (Hansen 2000: 291) und die Lernenden sind nicht in erster 
Linie „Repräsentanten ‚ihrer‘ Kultur“ und wollen „in der Regel auch nicht 
unbedingt für ‚ihre Kultur‘ haftbar gemacht werden“, denn sie sind 
„zunächst und vor allem Individuen“ (Altmayer 2006: 49). Es kann nicht die 
Rede von einer sinnlich wahrnehmbaren Grenze sein, die zwei Welten 
fließen eher ineinander und ein jedes Individuum entscheidet auf einer 
subjektiven Weise, was fremd und was eigen ist. Außerdem können sich mit 
der Zeit fremde kulturelle Elemente als eigene anfühlen, somit ist es „in der 
Tat […] fatal, wenn der Unterricht durch essentialistische kulturelle 
Zuschreibungen ein Klima der ethnischen Segmentierung und des 
Fremdmachens schafft“ (Hu 1999: 286).  
Das heißt logischerweise nicht, dass man innerhalb des Unterrichts 
mögliche Unterschiede einfach ignoriert, ganz im Gegenteil. Der Lernende 
muss Zugang zu allen Informationen über Zielsprache und -kultur haben 
und frei sein, selbst zu entscheiden, was ihm bekannt oder unbekannt ist, 
was fremd und was eigen ist. 
Das ist leider nicht immer der Fall, denn sowohl Lehrende als auch 
bestimmte Lehrwerke, die im Ausgangsland entworfen wurden, stellen des 
Öfteren den Lernprozess unter den Einfluss „von Stereotypen, Fremdbildern 
und von Vorurteilen“ (Maijala 2008: 4), welche dem Lernenden nicht das 
Bild eines „objektiven“ und „realen“ Landes (Altmayer 2006: 53) liefern.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 74 

 
In der Unterrichtspraxis sind die Lernenden in hohem Maße in ihrem Denken und 
Handeln den Mustern und Kategorien der eigenen Kultur, Sprache und 
Gesellschaft verhaftet. So können sie sich oft eine fremde Gesellschaft und ihre 
kulturellen Hintergründe nur dadurch erschließen, indem sie diese mit eigenen 
Denkstrukturen analysieren. Handlungsweisen und kulturelle Gegebenheiten 
werden oftmals schon sehr früh vergleichend mit Auto- und Heterostereotypen 
wahrgenommen. Mit der Stereotypisierung können reduzierend konstruierte 
Darstellungen „der Anderen“ entstehen, die in ihrer Vielschichtigkeit 
überschaubar und narrativ zu vermitteln sind; Legitimationen werden erleichtert 
und Werturteile erscheinen selbstverständlich (Maijala 2008: 5)5. 

 
Der Mensch braucht folglich in einer jeden neuen Lernsituation ein 
Fundament, auf das er bauen kann und im Falle des Fremdsprachen-
unterrichts sieht sich der Lernende gezwungen, sich neue Informationen 
ausgehend von den schon vorhandenen Kenntnissen zu merken. Die 
ständigen Vergleiche zwischen der Ausgangs- und Zielkultur lassen als 
Nebenwirkungen diese „Auto- und Heterostereotypen“ (Maijala 2008: 5) 
entstehen, welche dem Lernenden ein Gefühl von Sicherheit und 
Geborgenheit in der Beziehung mit der neuen, fremden Welt gewähren. 
Landeskundliche und kulturelle Inhalte arbeiten diesen Vorurteilen und 
Verallgemeinerungen entgegen, indem sie das Wissen über die fremde Welt 
erweitern und den Zugang zu einem viel deutlicherem und überschaubarem 
Bild der fremden Kultur erlauben. Im Idealfall sollten die Lernenden, wie 
schon erwähnt, direkten Kontakt zu der fremden Gesellschaft aufnehmen, 
denn nur so wird es ihnen möglich sein, ihre sprachlichen und kulturellen 
Kompetenzen auf ein höheres Niveau zu bringen und zugleich die 
stereotypischen Bilder loszuwerden.  
Auf den letzten Punkt im „Akt des Fremdverstehens“ bringt uns Christ 
(1996: 2), indem er uns auf den Wert der Sprache im Kontext des 
Fremdsprachenunterrichts aufmerksam macht. Die Sprache darf nicht nur 
einfach mit „sprachlichen Bezeichnungsmitteln“ gleichgestellt werden, denn 
sie gilt als ein „Mittel der Kommunikation“, als interaktiver „wechsel-
seitiger personaler Ausdruck“ vor allem in diesem Bereich. Es ist falsch, die 
Sprache als ein „Instrument“ oder ein „Mittel zum Zweck“ zu betrachten, 
sie kann viel mehr: Sie sendet „Botschaften“ (Christ 1996: 1-2). Deswegen 
macht es auch keinen Sinn im Lehr-Lern-Prozess eine fremde Kultur 
„objektiv“ zu beschreiben, denn das führt nur zur „Verdinglichung“ (Christ 
1996: 2) dieser Kultur, eine Folge vor der uns auch Maijala (2008) warnt. 
                                                 
5 Vgl. Witte 2006: 32-35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 75 
 
 
 

Wie schon erwähnt, bezeichnet sie dieses Phänomen als „Stereotype“ und 
„Fremdbilder“ (Maijala 2008: 5). Eine fremde Kultur darf nicht als 
eingekapselte Welt dem Lernenden bekannt gemacht werden, sondern eher 
als eine „angenommene kohärente Realität“ (Christ 1996: 2). Selbstver-
ständlich ist es nicht leicht für den Lehrenden zu entscheiden, welche 
Ausschnitte aus diesem großen „kohärenten Ganzen“ (Christ 1996: 2) für 
den Lernprozess relevant sind, dafür müsste er wissen, über welche 
kulturellen Kenntnisse der Lernende verfügt. 
 

Man fragt weiter nicht, was sie lernen wollen und müssen, damit sie ihr Ziel der 
Begegnung mit anderen und auch mit den oben genannten Erscheinungsformen 
der fremden Kultur erreichen können, wie sich ihre Blickrichtung ändern muß, 
damit sie das „Neue“ erfassen können, welche Verhaltensänderungen unabdingbar 
sind, damit die erwünschte Begegnung effektiv und möglichst konfliktfrei erfolgen 
kann. Sondern man fragt nur nach objektiven Gegebenheiten, nach Gegenständen 
des Lernens, nicht nach dem Lernprozeß selbst, und ebenso wenig nach den 
Lernern (Christ 1996: 2).  

 
Deswegen schlägt Christ auch vor, dass Lernende im Rahmen des 
Lernvorgangs „Begegnungen“ (Christ 1996: 1-2) üben. Ideal wäre es, wenn 
die Sprechpartner der Ausgangskultur angehörig sind, weil der Lernende auf 
diese Weise den Vorteil einer wirklichkeitsbezogenen Interaktionsübung 
hat. Aber auch andere Begegnungspartner sind willkommen, denn sie 
zwingen beide Partner aus ihrer Rolle als einfache Beobachter heraus-
zuschlüpfen und zur Kenntnis zu nehmen, dass sowohl der eine als auch der 
andere Partner über sich selbst und die andere Person bewusst ist. Man 
beginnt sich selbst aus einer so genannten „Doppelperspektive“ zu 
betrachten, das heißt aus der eigenen und aus der Perspektive des Anderen 
und man rechnet auch damit, dass der Partner genauso vorgeht. Laut Christ 
(1996: 4) müsste versucht werden, „die Perspektive der jeweils anderen 
nicht nur zur Kenntnis zu nehmen, sondern sie versuchsweise und zeitweise 
zu übernehmen“. 
Diese Begegnungen sind erfreulicherweise nicht von der Teilnahme oder 
Bereiterklärung eines Lernpartners oder Tandempartners bedingt, sie 
können uneingeschränkterweise in metaphorischem Sinne stattfinden, durch 
den Kontakt zur Literatur, Kunst oder zu den Medien. Auch wenn Texte, 
Kunststücke oder Filme auf die Fragen des Lernenden keine genaue, 
treffsichere Antwort haben, heißt das noch lange nicht, dass sie nichts zu 
erzählen haben. Der Lernende muss viel aktiver im Lernprozess werden, er 
muss selbst auf Entdeckungsreise gehen, viel mehr recherchieren, sich viel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 76 

mehr Gedanken über die mehr oder weniger verborgenen „Botschaften“ 
machen. 
 

Auch in Texten, Filmen, Monumenten begegnen wir Personen und Handlungen 
von Personen, treffen wir auf Gedanken und Wertvorstellungen, erleben wir Rede 
und Gegenrede, hören wir Geschichten und Meinungen, erleben wir ästhetische 
Formen. Sie sind in den Texten und Monumenten zeichenhaft, merkmalhaft 
festgehalten. Wir können nicht anders als uns mit all dem auseinanderzusetzen, 
dazu Stellung zu nehmen, zu werten und zu urteilen (Christ 1996: 5). 

 
Vertieft in dieser Auseinandersetzung mit neuen Gedanken und 
Weltvorstellungen, entdeckt der Lernende, dass er auf sein „nicht-
personales Gegenüber“ angewiesen ist, da dieser die Funktion der 
Widerspiegelung erfüllt und eine „perspektivische Betrachtung“ ermöglicht, 
ähnlich der obenerwähnten „Doppelperspektive“ (Christ 1996: 5). Die 
Gefahr, in die Falle der Missverständnisse zu geraten ist in diesem Kontext 
viel geringer, denn literarische oder künstlerische Werke erlauben viel mehr 
Interpretationsfreiheit als menschliche Kommunikationspartner. Trotzdem 
muss man sich auch in diesem Fall an Richtlinien orientieren (Christ nennt 
sie „Rezeptionsanweisungen“), um sich Zugang zu diesen Werken zu 
verschaffen. Dieser Prozess erweist sich viel komplizierter als von dem 
Lernenden angenommen, da die so genannten „Rezeptionsanweisungen“ 
(Christ 1996: 5) nicht klar und konkret dem Studierenden zur Verfügung 
stehen, sondern sich beim wiederholten Umgang mit dem Objekt des 
Studiums immer weiter enthüllen. 
 

In der Tat ist die Beschäftigung mit einem Text prinzipiell nicht in dem 
Augenblick abgeschlossen, wo man die Lektüre beendet. [...] Eine erste Lektüre 
läßt sich nicht wiederholen. Mit der zweiten stellt er sich uns verändert dar. Er 
schließt sich anders und neu auf. Er zeigt sich von anderen Seiten. Wir bringen ihn 
mit anderem, das wir vorher (oder inzwischen) zur Kenntnis genommen haben, in 
Beziehung (Christ 1996: 6).  

 
Der Lerner ist folglich auf sein vorhandenes Weltwissen angewiesen, denn 
dieses führt ihn zu neuen Erkenntnissen. Es ist ein Spiel des Gebens und 
Nehmens, das aber Informationsbedürfnis seitens des Lerners voraussetzt. 
Dieses Spiel des Gebens und Nehmens nennt Christ (1996: 7)  
„Fremdverstehen“, wobei er uns darauf aufmerksam macht, dass es 
Verständigungsprobleme nicht nur zwischen „Verschiedensprachigen“ 
geben kann, sondern auch zwischen Personen verschiedener Religion oder 
verschiedener Herkunft (ein Engländer und ein Amerikaner, zum Beispiel). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 77 
 
 
 

Jedes Land hat seine Regeln, die nicht immer mit den universalgültigen 
übereinstimmen, und eine jede Religion hat ihre eigene Vorstellung vom 
Guten und Schlechten, deswegen kann es auch so leicht zu Missverständ-
nissen kommen, wenn „Selbstverständlichkeiten in Frage gestellt“ werden 
(Christ 1996: 8).  
Der Fremdsprachenlerner muss folglich bereit sein, seinen „Bezugs- oder 
Referenzrahmen“ (Christ 1996: 8) sowohl auf sprachlicher als auch auf 
kultureller Ebene zu bereichern und gleichzeitig bemüht sein, einen 
ständigen Informationsaustausch zwischen Ausgangs- und Zielkultur zu 
ermöglichen. 
Gegenwärtig ist man in der Forschung bemüht einen weiteren Schritt in die 
Richtung einer transkulturellen Erziehung zu machen, die nicht nur das 
Fremdverstehen, sondern auch das Selbstverstehen in Betracht zieht. Für 
„multikulturelle“ und „transkulturelle Erziehung“ plädierte bereits 1984 
Traugott Schöfthaler, Vertreter der deutschen UNESCO-Kommission, in 
einem Beitrag zum Thema multikultureller Gesellschaften und „kosmopoli-
tisch gemeinter Erziehung“ (Flechsig 2001: 7). Sie hob damals schon die 
Bedeutung der Förderungsprogramme für die Kinder der Minderheiten 
hervor, in der Hoffnung, dass mit Hilfe solcher Programme die Differenzie-
rungen in der Erziehung dieser  Kategorie von Kindern bekämpft würden. 
Eine transkulturelle Erziehung würde ein Gewinn für beide Seiten, 
Minderheiten und Mehrheiten, darstellen, denn sie würde 
 

[...] den Schülern dabei helfen, die Selbstverständlichkeiten der eigenen Kultur zu 
überschreiten. Wenn erkannt werde, dass die Deutung einer fremden Kultur eine 
Deutung der eigenen Kultur einschließt, sei eine Voraussetzung für das ‚Lernen 
von fremden Kulturen‘ gegeben: Neue Informationen über Fremdkulturen sind 
dann auch neue Informationen über die eigene Kultur (Schöfthaler 1984, zit. nach 
Flechsig 2001: 7). 

 
Im Prozess einer transkulturellen Erziehung wird demgemäß verfolgt, die 
eigene Kultur an die fremde Kultur anzuschließen, indem man nach 
kulturellen Gemeinsamkeiten forscht, die allen Beteiligten einen Ausgangs-
punkt für eine zwischenkulturelle Beziehung ermöglichen. Auf diese Weise 
wird es auch weiterhin für beide Seiten möglich sein, die eigene Kultur 
weiterzuentwickeln und „diese Weiterentwicklung, so muss man 
hinzufügen, schließt für beide kulturtranszendierende Momente ein“ 
(Flechsig 2001: 7).   
An diesem Punkt könnte das Konzept interkulturelles Lernens als überholt 
oder sogar verkehrt erscheinen, denn interkulturelles Lernen setzt einen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 78 

imaginären Strich zwischen die beiden Kulturen und ist bemüht 
Unterschiede zwischen diesen zu finden. Zugleich  ermutigt es jedoch die 
Lernenden, diese Unterschiede zu akzeptieren, darauf zukommend zu 
reagieren und sogar das eigene kulturelle Erbgut zu ergänzen. Folglich führt 
eine interkulturelle Beziehung den Lerner nicht unbedingt in die falsche 
Richtung. „Es kann [...] als eine (letzte) Stufe interkulturellen Lernens 
betrachtet werden. Es kann aber auch als ein zum interkulturellen Lernen 
komplementäres Lernen gesehen werden“ (Flechsig 2000: 5). 
Wenn interkulturelles Lernen Anspruch auf Fremdverstehen erhebt, dann 
setzt transkulturelles Lernen zugleich die Notwendigkeit des Selbst-
verstehens voraus. Denn nur so kann das eigene kulturelle Potenzial sinnvoll 
ausgenutzt werden und einen effizienten Austausch an kulturellem Erbgut 
erlauben. 
 

Mit der Einsicht in die Gestaltungsmöglichkeit interkultureller Handlungsregeln 
und -formen treten die interpersonalen und intergruppalen Potenziale der 
Schaffung neuer interkultureller Lösungen in den Vordergrund. Voraussetzung 
dafür ist die ständige Bereitschaft zur Entwicklung und die Akzeptanz der 
Vorläufigkeit jeweils gefundener Muster der Kooperation und der Kommunikation 
(Flechsig 2000: 6). 

Literatur 

Altmayer, Claus (2006): „Kulturelle Deutungsmuster als Lerngegenstand. 
Zur kulturwissenschaftlichen Transformation der Landeskunde“. In: 
Fremdsprachen Lehren und Lernen, Bd. 35/2006, 44-59. 

Batelaan, Pieter (1988): Die Pädagogische Funktion des Unterrichts in 
einer multikulturellen Gesellschaft. In: Michele Borelli/Gerd Hoff 
(Hrsg.): Interkulturelle Pädagogik im internationalen Vergleich, 
Baltmannsweiler: Burgbücherei Schneider, 10-19. 

Borelli, Michelle (1988): Interkulturelle Pädagogik als Wissenschaft der 
Erziehung. In: Michele Borelli/Gerd Hoff (Hrsg.): Interkulturelle 
Pädagogik im internationalen Vergleich, Baltmannsweiler: 
Schneider, 1-9. 

Boteram, Norbert (1993): Interkulturelles Lernen durch Selbsterfahrung. In: 
Norbert Boteram (Hrsg.): Interkulturelles Verstehen und Handeln. 
Beiträge aus Erziehungs-, Sozial- und Sprachwissenschaften, 
Pfaffenweiler: Centaurus, 241-260. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 79 
 
 
 

Byram, Michael (1990): „Intercultural education and foreign language 
teaching“. In: World Studies Journal, 1/1990, 4-7.  

Doyé, Peter (1992): „Neuere Konzepte landeskundlichen Lernens“. In: Der 
fremdsprachliche Unterricht, 3/1992, 4-7.  

Fix, Ulla (1991): „Sprache – Vermittler von Kultur und Mittel sozio-
kulturellen Handelns. Gedanken zur Rolle der Sprachwissenschaft im 
interkulturellen Diskurs ‚Deutsch als Fremdsprache‘“. In: Info DaF, 
2/1991, München: iudicium, 136-147.  

Hansen, Klaus P. (2000): „Interkulturalität: Eine Gewinn- und Verlust-
rechnung“. In: Jahrbuch  Deutsch als Fremdsprache, Bd. 26, 289-
306. 

Hexelschneider, Erhard (1988): „Das Fremde und das Eigene als 
Grundkomponenten von Interkulturalität“. In: Jahrbuch Deutsch als 
Fremdsprache, Bd. 14/1988, 127-136.  

Hohmann, Manfred (1983): Gibt es eine Didaktik für den Unterricht mit 
ausländischen Kindern? In: Alois Regenbrecht/Uwe Franke  (Hrsg.): 
Ausländerpädagogik an Universitäten. Verband Bildung und 
Erziehung, Köln: VBE, 10-18. 

Hu, Adelheid (1999): „Interkulturelles Lernen. Eine Auseinandersetzung 
mit der Kritik an einem umstrittenen Konzept“. In: Zeitschrift für 
Fremdsprachenforschung 10/1999, 277-303. 

Krumm, Hans-Jürgen (1988): „Zur Einführung: Kulturspezifische Aspekte 
der Sprachvermittlung Deutsch als Fremdsprache“. In: Jahrbuch 
Deutsch als Fremdsprache, Bd. 14, München: iudicium, 121-126.  

Krumm, Hans-Jürgen (31995):  Interkulturelles Lernen und interkulturelle 
Kommunikation. In: Karl-Richard Bausch/Herbert Christ/Hans-Jürgen 
Krumm (Hrsg.): Handbuch Fremdsprachenunterricht, Tübingen: 
Francke, 156-161. 

Larcher, Dietmar (1991): Fremde in der Nähe. Interkulturelle Bildung 
und Erziehung. Klagenfurt/Celovec: Drava.  

Malizia, Guglielmo (1991): „Solidarietà, uguaglianza delle opportunità ed 
educazione interculturale“. In: Orientamenti Pedagogici, H. 224/ 
1991, 501-508. 

Müller, Bernd Dietrich (1986): Interkulturelle Verstehensstrategien – 
Vergleich und Empathie. In: Gerhard Neuner (Hrsg.): Kultur-
kontraste im DaF-Unterricht. Studium Deutsch als Fremdsprache 
– Sprachdidaktik, Bd. 5, München: iudicium, 33-83.  

Ramin, Andreas (1991): Vor- und Nachbereitung interkulturellen Aus-
tauschs und internationaler Zusammenarbeit aus europäischer Sicht. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 80 

In: Bernd Thum/Gonthier-Louis Fink (Hrsg.): Praxis interkultureller 
Germanistik: Forschung – Bildung – Politik. Beiträge zum II. 
Internationalen Kongreß der Gesellschaft für Interkulturelle 
Germanistik, Straßburg 1991, München: iudicium, 645-655. 

Schwark, Wolfgang (1993): Lehrerausbildung im Zeichen der Europäi-
sierung – aufgezeigt am Beispiel der Pädagogischen Hochschulen 
Baden-Württembergs. In: Norbert Boteram (Hrsg.): Interkulturelles 
Verstehen und Handeln. Beiträge aus Erziehungs- Sozial- und 
Sprachwissenschaften, Pfaffenweiler: Centaurus, 82-101. 

Secco, Luigi (1993): Interkulturelle Pädagogik: Probleme und Konzeptio-
nen. Ein Weg zwischen Studien und Positionen. In: Norbert Boteram 
(Hrsg.): Interkulturelles Verstehen und Handeln. Beiträge aus 
Erziehungs-, Sozial- und Sprachwissenschaften, Pfaffenweiler: 
Centaurus, 21-38. 

Thomas, Alexander (1993): Psychologie interkulturellen Lernens und 
Handelns. In: Alexander Thomas (Hrsg.): Kulturvergleichende 
Psychologie, Göttingen: Hogrefe Verlag für Psychologie, 377-424. 

Witte, Arnd (2006): „Überlegungen zu einer (inter)kulturellen Progression 
im Fremdsprachenunterricht“. In: Fremdsprachen Lehren und 
Lernen, Bd. 35/2006,  28-43. 

Internetquellen 

Boeckmann, Klaus-Börge (2006): „Dimensionen von Interkulturalität im 
Kontext des Fremd- und Zweitsprachenunterrichts“. Internet-Plattform 
Zeitschrift für Interkulturellen Fremdsprachenunterricht 9/2006, 
19 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-11-3/beitrag/Boeckmann.htm 
[17.9.2010]. 

Christ, Herbert (1996): „Fremdverstehen und interkulturelles Lernen“.  
Internet-Plattform Zeitschrift für Interkulturellen Fremdsprachen-
unterricht, 1(3), 22 S.,  http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-01-3/beitrag/ 
christ.htm [17.9.2010]. 

Flechsig, Karl-Heinz (2000): „Transkulturelles Lernen“. Internet-Plattform 
Interne Arbeitspapiere des Instituts für Interkulturelle Didaktik, 
Göttingen, Heft 2/2000.  http://wwwuser.gwdg.de/~kflechs/iikdiaps2-
00.htm [17.9.2010]. 

Flechsig, Karl-Heinz (2001): Auf dem Weg zur interkulturellen Gesellschaft. 
Konzepte zur interkulturellen Arbeit. Internet-Plattform Dokumenta-
tion der Tagung. Auf dem Weg zur interkulturellen Gesellschaft, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag



 81 
 
 
 

Trainings und Konzepte zur interkulturellen Arbeit, Nürnberg, 
30 S.  www.forum-interkultur.net/uploads/tx_textdb/23.pdf [7.1.2011]. 

Libben, Gary/ Lindner, Oda (1996): „Second Culture Acquisition and 
Second Language Acquisition: Faux Amis?“. Internet-Plattform 
Zeitschrift für Interkulturellen Fremdsprachenunterricht, 1(1), 
14 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-01-1/beitrag/libben2.htm 
[17.09.2010]. 

Maijala, Minna (2008): „Zwischen den Welten – Reflexionen zu 
interkulturellen Aspekten im DaF-Unterricht und in DaF-
Lehrwerken“. Internet-Plattform Zeitschrift für Interkulturellen 
Fremdsprachenunterricht, 18 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-
13-1/beitrag/Maijala1.htm [17.9.2010]. 

Müller-Jacquier, Bernd (1994): Thesen zum Interkulturellen Lernen im 
Fremdsprachenunterricht. In: Ulrich Zeuner (2001): Landeskunde 
und interkulturelles Lernen. Eine Einführung. Internet-Plattform 
Technische Universität Dresden, Fakultät Sprach- und 
Literaturwissenschaften/ Institut für Germanistik Lehrbereich 
DaF, 130 S., http://www.tu-dresden.de/sulifg/daf/landesku/start.htm 
[11.2.2011]. 

Rost-Roth, Martina (1996): „Deutsch als Fremdsprache und interkulturelle 
Kommunikation“. Internet-Plattform Zeitschrift für Interkulturellen 
Fremdsprachenunterricht, 1(1), 37 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/ 
jg-01-1/beitrag/rost11.htm [7.1.2011]. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)
BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

