Andreea Rodica Ruthner
Temeswar

Theoretische und didaktische Konzepte des interkulturellen
Phinomens im Bereich der Fremdsprachendidaktik

Abstract: The birth of the European Union, the fast worldwide technical
and economic development and the surprising social changes forced
particularly the European countries to a better collaboration regarding
science and education. The target is a serious progress towards a complete
cultural and political integration into the interdependent European system.
Research, education and teaching have to provide a solid foundation for the
further development of the modern society, and teachers have to accept their
role as ,,Culture Providers®. Integration does not require the loss of one’s
identity or origins, on the contrary intra-European exchange is based on the
cultural and linguistic heritage of all source or target nations, encouraging
the fusion of two or more nations, in order to highlight the main cultural and
linguistic similarities and differences.

Keywords: differences, interaction and communication, equal partners, self-
perception and perception of the other, cultural learning process, cultural
fusion, ,,mutual fertilization®, intercultural communication process.

1. Zum Begriff der interkulturellen Fremdsprachendidaktik

Der Begriff Interkulturelle Fremdsprachendidaktik entstammt urspriinglich
der so genannten wissenschaftlichen Disziplin der ,,Ausldnderpigagogik®,
welche als eine Art ,,Behandlung® fiir die Emigrantenkinder verstanden
wurde und besonders bei der ,,Eingliederung (dieser) in das deutsche
Schulwesen* erforderlich war (Boteram 1993: 244). Heutzutage wird diese
eher als ein erster unsicherer und unvollstidndiger Schritt in diese Richtung
betrachtet. M. Hohmann spricht zum Beispiel in diesem Sinne von einer
bequemen Vereinfachung oder Reduzierung des Problems auf ein
Minimum, als simple Folge des Erfindens eines Namens fiir die damalige
Spezialdisziplin: ,,Dieser Name [,Auslédnderpddagogik’] macht das Problem
so handlich, als sei es bereits gelost” (Hohmann 1983: 12). In Wahrheit
sollte die Integration nicht auf partnerschaftliche Weise erfolgen, sondern
man versuchte den Ausldndern eine gute Portion deutscher Sprache,

63

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Kulturerfahrungen, Lernstrategien und -motivationen zu verabreichen und
lie} dadurch ,,Differenzen® in ,,Defizite verwandeln (Hohmann 1983: 12).
Der neue Begriff ,,interkulturell* deutet in erster Linie darauf hin, dass sich
die moderne Wissenschaft mit dieser Aufgabe aus einer komplett unter-
schiedlichen Blickweise auseinandersetzen mochte. Die Partikel ,,inter*
verspricht eine gleichberechtigte, ausgeglichene kulturelle Partnerschaft und
ermoglicht einen fairen gegenseitigen Austausch an Ideen, Informationen,
Erfahrungen und Lernprozesse. Interaktion und Kommunikation gewinnen
dadurch an Symmetrie.

Fiir den Péddagogen bedeutet dies, daf3 er sich in der Rolle als Vermittler kultureller
Austauschprozesse zwischen Schiilern unterschiedlicher kultureller Herkunft
begreifen miisse und da er in diesem BewuBtsein in seinem erzieherischen
Handeln Strategien entwickeln moge, wie bei seinen Schiilern Verstidndnis fiir
Angehorige anderer Kulturen und Handlungssicherheit vermittelt werden konnen.
Diese Gedanken sind auch in Leitlinien von Empfehlungen und Beschliissen von
internationalen Gremien (wie UNESCO, Europarat) sowie nationaler Organisatio-
nen wiederzufinden, sie finden zum Teil ihre Konkretisierung in den Erlassen der
Unterrichtsministerien (Boteram 1993: 246).

Die Mitarbeit von Lehrern unterschiedlicher Nationalitét soll anfanglich, aus
organisatorischen, aber auch psychologischen Griinden, Probleme bereitet
haben, mit der Zeit wurden jedoch diese Hindernisse immer seltener.

So hat die interkulturelle Komponente im Laufe der Zeit immer mehr an
Bedeutung gewonnen und wird zu diesem Zeitpunkt als ein wesentlicher
Faktor des Fremdsprachenunterrichts betrachtet. Boeckmann (2006: 1-2)
zum Beispiel charakterisiert ,Interkulturalitit als ,das heutzutage
allgegenwirtige Schlagwort“ und erkldrt ,,die Bedeutung dieses inter-
kulturellen Lernens fiir den Fremdsprachenunterricht [...] (als) unbestritten.*
Schon ab den 1980er Jahren pladieren die meisten Wissenschaftler fiir den
kulturellen Lernprozess als wichtiger Bestandteil der Fremdsprachen-
didaktik, darunter Miiller (1986: 33-35) und Krumm (1988: 121-122),
welche die interkulturelle Kommunikation als Voraussetzung fiir die
Forderung der Verstindigung in internationalen oder multikulturellen
Kontexten und fiir die Forderung von Fremdverstehen kultureller
Zusammenhdnge erklidren. Krumm (1995) iibernimmt zugleich den Aufruf
Fix’ (1991: 138) fiir mehr Toleranz innerhalb der Lehr- und Lernprozesse
und argumentiert seine Wahl mit folgenden Worten: ,,[...] das Aushalten von
Verschiedenheit wie auch die Bereitschaft zur Infragestellung eigener

64

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Normen gehdren zu den Lernzielen einer interkulturellen Erziehung — auch
und gerade im Fremdsprachenunterricht* (Krumm 1995: 158).
Hexelschneider (1988: 127-128) spielt sogar weiter mit diesem Gedanken
und sieht in der interkulturellen Erziehung auch den Vorteil einer
Friedenserziehung.

Nach der Wiedervereinigung Deutschlands und der Griindung der
Europédischen Union fiihlt man keinen starken Drang mehr fiir Frieden und
Toleranz zu werben, denn die zwei Begriffe gelten bereits als Fundament
erfolgreicher Lehr- und Lernprozesse. Wissenschaftler lenken folglich ihre
Aufmerksamkeit auf den eigentlichen Zweck des Fremdsprachenunterrichts,
die kommunikative Kompetenz, wobei unterstrichen wird, dass eine
interkulturelle Orientierung des Fremdsprachenunterrichts ,,eine logische
Konsequenz des kommunikativen Ansatzes™ sei (Rost-Roth 1996: 2) und
dass die Verstehensleistung der Lernenden gegeniiber der Formulierung
einer Mitteilung Vorrang hat.

Rost-Roth (1996) pléadiert zugleich fiir die Bedeutung der interkulturellen
Komponente innerhalb der Lehr- und Lernprozesse, indem sie von der
Grundannahme ausgeht, dass fiir die Erreichung kommunikativer Ziele
,hichtsprachliches® und ,,semi-sprachliches* Wissen (1996: 2) von grof3er
Bedeutung sei und dass ein GroBteil dieser Wissensbestinde kultur-
spezifisch ist. Fix (1991) sieht generell den ,,Erwerb von kultureller
Kompetenz als Aufgabe der Sprachvermittlung® (1991: 138).

Wir kehren folglich immer wieder zu derselben Schlussfolgerung zuriick,
die Vermittlung kommunikativer Kompetenz basiert auf die Zusammen-
arbeit verschiedener Kulturen, auf Selbst- und Fremdwahrnehmung, auf
Interaktion und Kommunikation, wobei der ganze Prozess im ,,Einklang mit
den zuerst genannten Zielen der Volkerverstindigung und des
Fremdverstehens stehen* sollte (Rost-Roth 1996: 2). Ein jeder, der am Lehr-
oder Lernprozess teilnimmt, sollte dafiir bereit sein, mental auf
geographische, kulturelle und soziale Grenzen zu verzichten und einen
gegenseitigen Austausch von ,sprachlichem®, ,semi-sprachlichem* und
,nicht-sprachlichem* Wissen zu akzeptieren (Rost-Roth 1996: 2).

Als besonders interessant und innovativ empfinde ich K. B. Boeckmanns
(2006) Theorie der ,tertidren Sozialisation®' (2006: 3), als letzte Etappe
unserer Integration in die Gesellschaft. Die primédre Sozialisation erfolgt in
der Familie, die sekundire Sozialisation beschreibt den Moment unserer

' Der Begriff erscheint schon frither in der Fachliteratur, bei Byram 1990 und bei Doyé
1992.

65

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Integration in der weiteren Umgebung und der Gesellschaft und erst in der
tertidren Sozialisation gelingt es uns, die Grenzen unserer Gesellschaft zu
iiberschreiten und die Bekanntschaft anderer Gesellschaften und Kulturen
zu machen. Diese dritte Etappe ermoglicht uns die Teilnahme an kulturellen
Lernprozessen, welche uns entweder durch direkten Kulturkontakt
ungeplante, informelle und spontane Lernerfahrungen anbieten oder durch
formelle Lernarrangements, wie zum Beispiel im Fremdsprachenunterricht
oder innerhalb von Austauschprogrammen, uns auf interkulturelle Kontakte
vorbereiten. Boeckmann spricht in diesem Fall von einem Prozess der
,Enkulturation®, der so wie im Falle der Sprachen auf Lehr- und
Lernvorgénge basiert:

Das hei3it, wir lernen Mitglieder einer Kultur zu werden, auch wenn diese
Prozesse oft unbewusst ablaufen und eher dem &hneln, was in Bezug auf Sprachen
oft als Erwerbsprozess bezeichnet wird - unsere eigene Kultur wird uns, &hnlich

der Muttersprache, zur unreflektierten ,,zweiten Natur’. Auch das vertraut

Werden mit einer ,,Zweitkultur“3 (oder mehreren) setzt wiederum Lehr- und
Lernprozesse voraus, die aber - auch das eine Analogie zum Sprachenlernen -
zumeist (in Abhédngigkeit vom Lebensalter) deutlich expliziter und bewusster
verlaufen als bei unserer ,,Erstkultur (Boeckmann 2006: 2).

Es ist bekannt, dass der Erwerb von fremdsprachlichem Wissen mit jeder
neuerlernten Sprache immer leichter erscheint. Die Erklarung dafiir wére die
Tatsache, dass das menschliche Gehirn sich der vorhandenen Informationen
bedient und Analogien aufbaut. Trotzdem geschieht es sehr selten, dass
unsere sprachliche Kompetenz ein maximales Niveau erreicht und unsere
sprachliche Herkunft nicht verrit. Ahnlicherweise funktioniert der Fremd-
kulturerwerb, da interkulturelle Kontakte als Lehr- und Lernprozesse
definiert werden, und auch in diesem Fall konnen wir nicht von einer totalen
Assimilation einer zweiten, dritten usw. Kultur reden, sondern nur von einer
erworbenen Teilkompetenz, ,,die uns als Fremde erkennbar bleiben l4sst*
(Boeckmann 2006: 3). Andererseits, zu je mehr fremden Kulturen wir
Kontakt aufnehmen, desto flexibler und schneller werden wir im Umgang
mit weiteren Kulturen, dank einer ,universellen grundlegenden
Kompetenz®, welche wie ein Gedéchtnis ,,trainiert werden kann. Jedes Mal
kommt zu den schon vorhandenen Kenntnissen etwas Neues hinzu, man
baut kein zweites oder drittes unabhéngiges kognitives System auf, wie im

? Der Begriff erscheint schon frither in der Fachliteratur, bei Larcher 1991: 75.
3 Die Begriffe ,first culture“ und ,second culture® erscheinen schon frither in der
Fachliteratur, bei Libben/Lindner 1996: 11-13.

66

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Falle des Fremsprachenerwerbs, denn beim Fremdkulturerwerb geht es eher
um die Erweiterung bestehender kognitiver Reprisentationen® (Boeckmann
2006: 3).

Demzufolge kommen wir zur Schlussfolgerung, dass die interkulturelle
Komponente der Fremdsprachendidaktik heutzutage in der Fachliteratur und
in der Praxis immer mehr an Bedeutung gewinnt und von vielen
Wissenschaftlern und Praktikern als Teildisziplin der Fremdsprachen-
didaktik verstanden wird. Die Erkldrung dafiir ist sehr einfach: Ohne diese
Komponente wire der Erwerbprozess einer Zweitsprache unvollstindig und
dieses wiirde vor allem im Moment eines direkten Kontaktes mit der
fremden Kultur erkennbar.

2. Zur Bedeutung des interkulturellen Phinomens im Bereich der
Fremdsprachendidaktik

Die Griindung der Européischen Union, die rapide weltweite technische und
wirtschaftliche Entwicklung und der vielleicht {iberraschende soziale
Wandel zwingt vor allem die europdischen Linder zu einer engeren
Zusammenarbeit, mit Ausgangspunkt in der Wissenschaft und Bildung.
Zielpunkt liegt in einer gelungenen kulturellen und politischen Integration in
das interdependente System FEuropas. Forschung, Bildung, Lehre und
Erziehung gelten als Fundament in der weiteren Entwicklung der modernen
Gesellschaft, und Lehrer miissen ohne Weiteres ihre Rolle als , Kultur-
arbeiter” annehmen. ,,Sie bewegen sich im Spannungsfeld von regionaler
Verwurzelung, bundesstaatlicher Zugehorigkeit und grenziiberschreitender
europdischer Perspektive™ (Schwark 1993: §82).

Integration bedeutet folglich unter keinen Umstdnden das Aufgeben der
eigenen Identitdt oder Herkunft ,,zugunsten einer diffusen europdischen
Pseudoidentitit (Schwark 1993: 82), im Gegenteil, der intraeuropéische
Austausch baut auf das kulturelle und sprachliche Erbgut aller Ausgangs-
und Zielnationen. ,,Assimilation ist schon ein altes Wort, heute beruht die
Integration auf der Verschmelzung zweier oder mehrerer Nationen, wobei
wesentliche kulturelle und sprachliche Ahnlichkeiten und Unterschiede
hervorgehoben werden. ,,Wir stehen vor einer [...] Phase, wenn man von den
Theorien und Methoden ausgeht, die anerkennen, daf} alle einzelnen

* Derselben Meinung sind auch Libben/Lindner 1996: 11-13.

67

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Kulturen in sich verschieden und auf allen Ebenen gleichberechtigt sind*
(Secco 1993: 22).

Die Abschaffung der Grenzen innerhalb der europdischen Union fordert
immer mehr den freien Verkehr, vor allem in der Suche nach einem
besseren Arbeitsplatz, der das finanzielle Wohlbefinden garantieren soll.
Unbedeutend ob Einwanderer oder Staatsangehorige, alle Bewohner
Europas sind von diesen Verdnderungen betroffen; Deutschland wird aber
mit dieser Situation schon seit den 1950er Jahren konfrontiert und hat
vielleicht auch deswegen die meisten Fortschritte in diesem Sinne gemacht.
Heute spricht man nicht mehr von einer ,,Ausldnderpddagogik®, sondern
von einer interkulturellen Pddagogik, und man hat erkannt, dass man in
diesem Sinne nach theoretischen Modellen zu forschen hat und
Bildungskonzepte sowohl fiir Erwachsene als auch fiir Kinder entwickeln
muss. Das junge Alter der Kinder macht sie zu viel besseren Kandidaten
verschiedener interkulturellen Lehrplidnen, Sozial- und Ubungsformen,
wegen ihrer flexibleren, toleranteren, aufgeschlosseneren und aufrichtigen
Natur und ihrer Fahigkeit Neues viel leichter aufzunehmen. Diese Versuche
miissen aber in allen Bereichen des Privat- oder Soziallebens unterstiitzt
werden, das heif3t Familie, Schule, Freundeskreis, sportliche, kulturelle und
religidse Institutionen.

Bei der Geburt dieser pddagogischen und didaktischen Projekte vor tliber 40
Jahren sah man sich jedoch gezwungen, schnell konkrete Maflnahmen fiir
die Eingliederung der Emigrantenkinder zu nehmen. Normalerweise hétte
man eine griindliche theoretische Basis gebraucht, doch wegen Zeitmangel
verzichtete man auf entsprechende fachwissenschaftliche Studien und
suchte direkt nach praktischen Losungen fiir die sozialen und interkultu-
rellen Probleme. Die Folge davon war, dass man negative oder ungewollte
Wirkungen dieser praktischen Angriffsform keinesfalls vorahnen,
vermeiden oder verhindern konnte. Das sorgte eher fiir Verwirrungen und
Missverstdandnisse, daher auch die oben erwidhnte Uneinheitlichkeit in der
Fachliteratur als Folge unzéhliger Kontroversen und Polemiken, und 16ste
leider auch auslédnderfeindliche und rassistische Reaktionen aus (vgl. Secco
1993: 23).

Lehrer sahen sich im Endeffekt gezwungen, das Konzept interkultureller
Padagogik aus einer total verschiedenen Perspektive anzugehen, nach
theoretischen Modellen zu forschen und zugleich auch den Menschen als
Hauptunbekannte in diese Gleichung einzuschlieBen. Welches sind die
konkreten Probleme eines Einwanderers? Welcher ist der Einfluss dieser
Probleme auf die Lebensbedingungen des Menschen? Wie grof3 ist sein

68

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



eigener Beitrag am Bildungsprozess? Denn Interkulturalitit beruht auf
Gegenseitigkeit auch im folgenden Sinne:

Die interkulturelle Erziehung und Ausbildung sind nicht ausschlielich an die
Schiiler, an die Jugendlichen und an die ausldndischen Erwachsenen gerichtet,
sondern an den zu Erziehenden an sich. Die interkulturelle Pédagogik
unterscheidet sich also nicht von dem systematischen Begriff der Pddagogik, und
sie unterscheidet sich folglich auch nicht vom péadagogischen Gegenstand. Der
Gegenstand der padagogischen Aufmerksamkeit bleibt gleich: Der zu Erziehende
(Borelli 1988: 2).

Zur gleichen Zeit pliddiert man in der modernen Welt fiir Menschen- und
Chancengleichheit im Alltag und somit auch in der Erziehung. Die Idee
einer dominanten (Ziel)kultur wird abgeschafft, der Lehr- und Lernprozess
soll anhand eines Geben und Nehmens funktionieren, denn interkulturelle
Erziehung stiitzt sich auf ein neues Prinzip und ,,dieses Prinzip besagt, da3
man die Kulturen zueinander in Beziehung setzt, in der gegenseitigen
Kommunikation, in der gegenseitigen Befruchtung, wéhrend es die
Assimilation ausschlie3t™ (Malizia 1991: 504).

Keine Kultur darf als minderwertig betrachtet werden und aus dem
Rampenlicht ins Dunkle geschoben werden, der Fokus darf nicht nur auf die
Zielkultur gerichtet werden. Die Integration ist nur dann erfolgreich, wenn
das reiche sprachliche und kulturelle Erbe einer immigranten Volksgruppe
bewahrt bleibt und zwei oder mehrere Kulturen als Gleichgestellte
gegeniibergestellt werden. Das heiit konkret, dass Angehdrige anderer
Kulturen auch eine aktive Rolle in der Erziehung, beziehungsweise im
Unterricht verteilt bekommen sollen. Neue Strategien, Methoden und
Inhalte miissen ausgearbeitet und durchgefiihrt werden, um der ,,Mono-
kultur ein Ende zu setzen (vgl. Secco 1993: 23-24). Der Langzeiteffekt
einer interkulturellen Padagogik liegt in der Erziehung der Gesellschaft in
threr Gesamtheit, denn ,,eine Erziehung, die aus demokratischen Grund-
sdtzen heraus der Multikultur(alitit) der Gesellschaft gegeniiber gerecht zu
werden bemiiht ist, nennen wir Interkulturelle Erziehung™ (Batelaan 1988:
12-13).

3. Relevanzbereiche fiir den Fremdsprachenunterricht

Eine sehr gute Beschreibung dieses Integrationsvorgangs und zugleich ein
hervorragendes Pliddoyer fiir interkulturelles Unterrichten treffen wir bei

69

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Norbert Boteram (1993), in Folge einer langjdhrigen Praxiserfahrung mit
multinationalen Lerngruppen innerhalb des Studienprogramms ,,Interkultu-
relle Pddagogik®. Er definiert den Prozess als eine Vermittlung von
komparativen Informationen iiber Bildungssysteme, iiber soziographische
und soziohistorische Entwicklungen der in Frage kommenden Lénder, {iber
aktuelle soziokulturelle Prozesse der sich wandelnden Gesellschaft, und
empfiehlt eine griindliche psycho-soziale Analyse einzelner Teilnehmer
(Minorititen oder Majorititen angehdrig) und auftauchender Konflikte und
Konfliktbewidltigungen innerhalb des Erziehungsprozesses. Zusammen mit
der wissenschaftlichen Grundlage bilden die gerade erwdhnten Faktoren die
noétigen Zutaten einer modernen, interkulturellen Erziehung zu gegenseitiger
Achtung und Toleranz.

Boteram stellt uns dabei die wichtigsten Inhalte des Studienprogramms zur
Verfiigung:

- Aspekte des Zusammenlebens Deutscher und Auslénder;

- Auslanderrecht und -politik: Auswirkungen auf die Lebenssituation von
Auslandern;

- Verdnderte gesellschaftspolitische Situation nach der Wiedervereinigung
Deutschlands;

- Rassismus und Gewalt in Europa,

- Interkulturelle Erziehung: schulische und auBerschulische Erziehung und
Bildung;

- Begriindung und Mafinahmen sozialpddagogischer Forderung;

- Aspekte einer interkulturellen Kooperation (Boteram 1993: 247).

Ahnliche Vorschlige finden wir bei Ramin (1991) im Rahmen seines
Beitrags zum Thema interkulturellen Austauschs und internationaler
Zusammenarbeit aus europdischer Sicht. Boteram ist nicht der Einzige, der
das Thema ,Interkulturalitit“ an einen Appell an Toleranz kniipft, auch
Ramin (1991: 645) schreibt iiber ein ,,Harmonisieren* multikultureller
Gesellschaften und definiert dieses Konzept als ,ein auf Toleranz
basierendes gegenseitiges Respektieren. Man strebt nicht nach
Ausformungen multikultureller Gesellschaften in dem Sinne, dass man alle
Gegensitze einfach ,,nivelliert, sondern man versucht Gemeinsamkeiten zu
finden und man akzeptiert Unterschiede. Diese Unterschiede bilden
eigentlich den Kern einer Gesellschaft und konnen sich im Endeffekt als
wertvolles ,Austauschmaterial® erweisen, deshalb miissen wir unsere
Fahigkeit voneinander zu lernen auch einiiben. Sehr interessant ist in diesem
Sinne die Idee, dass unser kulturelles Erbgut bereits auf einer
interkulturellen Struktur aufgebaut ist, ,die sich in Beriihrung, in

70

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Auseinandersetzungen und im Austausch mit anderen Kulturen entwickelt
hat und sich in Gegenwart und Zukunft weiterentwickelt” (Ramin 1991:
645). Die Verflechtung der Kulturen ist ein Vorgang, der sich in der
Geschichte schon mehrmals abgespielt hat: Es liegt uns also im Blut und
verlangt einerseits ein bisschen Anstrengung unsererseits, andererseits die
Entwicklung von so genannten ,,Instrumentarien. Diese lassen sich unter
folgenden Aspekten zusammenfassen:

- Die Entwicklung einer Kultur interkultureller Verstindigung;

- Die Entwicklung einer praxisbezogenen interkulturellen Kommunikations-
fahigkeit;

- Die Entwicklung einer praktischen Handlungskompetenz auf interkultureller
Ebene in einer sich verdndernden technisch-industriellen Welt (Ramin 1991:
646).

Miiller-Jaquier (1994) engt das Thema ein bisschen ein und konzentriert
sich nur auf Aspekte interkulturellen Lernens, als ,.ein situativer Lernprozef3
zwischen Personen aus verschiedenen Kulturen®. Voraussetzung dafiir ist
die Entwicklung eines interkulturellen Kommunikationsprozesses, welcher
Sprecher/Horer aus C1/C2 (Gemeinsamer Européischer Referenzrahmen) in
Verbindung setzt und Fremderfahrungen austauschen lésst.

Die Fremderfahrungen umfassen:

- den Umgang mit fremdem Handeln, Wissen und kommunikativem Verhalten
(basierend auf fremdkulturellen Kulturstandards) allgemein;

- die ErschlieBung entsprechender fremder Bedeutungen;

- die Reflexion der Wirkung fremder Bedeutungen auf die eigene
Handlungsorientierung und

- die Reflexion der moglichen Wirkung des eigenen als fremdem Verhalten auf
den/die Gegeniiber und sind integraler Bestandteil interkulturellen Lernens
(Miiller-Jaquier 1994, zit. in Zeuner 2001: 30).

Genauer gesagt, wenn wir die Bekanntschaft einer neuen Kultur im Rahmen
des Fremdsprachenunterrichts, einer Austauschaktion oder eines Aufenthalts
machen, miissen wir auf bestimmte Zeichen und Regeln aufmerksam sein.
Jede Kultur hat ihre eigenen Besonderheiten, die sich in der Geschichte, in
den Gewohnheiten, Briduchen und Sitten, wie auch in der Sprache
widerspiegeln. Thre Rolle im Rahmen des interkulturellen Lernens besteht
darin, den Lernenden durch das Labyrinth einer fremden Gesellschaft zu
leiten, thm wichtige Anhaltspunkte, eine Art Rettungsring anzubieten.
Schafft man diese Informationen zu sammeln, muss man noch dazu lernen

71

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



damit umzugehen; Es ist nicht genug, dass man die ,Gebrauchsanleitung*
liest, man muss sie auch in die Praxis umsetzen konnen. Dieser ganze
Prozess stellt den Lernenden unter den Einfluss einer fremden Kultur und
lasst ihn auf eigene Art und Weise reagieren. Damit aber die Integration
positiv erfolgt, diirfen diese Reaktionen nicht unbeachtet bleiben oder
unkontrollierbar sein. Wie gesagt, der Integrationsvorgang beruht auf
Gegenseitigkeit.

Aus der Perspektive der kulturvergleichenden Psychologie werden uns neue
Verhaltens- und Orientierungsaspekte offenbart, und eine Kurzfassung
dieser finden wir im Rahmen des Beitrags Psychologie interkulturellen
Lernens und Handelns (1993) von Alexander Thomas. Thomas geht
logischerweise von allgemeinen Voraussetzungen einer interkulturellen
Gemeinschaft aus und skizziert das Portrdt einer perfekten modernen
europdischen Gesellschaft, befreit von Vorurteilen, Rassismus und
Intoleranz und sehnsiichtig nach fremden Erfahrungen, die das eigene
kulturelle Erbgut ergidnzen konnte. Der Integrationsvorgang verlangt
einerseits Vernunft, Geduld und eine gewisse Dosis an Wissbegierde seitens
der Lernenden, andererseits die Bereitschaft aller Teilnehmer an einer
Verschmelzung des fremdkulturellen und des eigenkulturellen ,,Orientie-
rungssystems® teilzunehmen. Interkulturelles Lernen erfolgt graduell, das
hei3t, der Lernende macht anfanglich die Bekanntschaft der neuen Kultur
mittels der Informationen iiber Kultur- und Landeskunde, die er auf die eine
oder andere Weise vermittelt bekommt. Er entdeckt als Néchstes die
Grundwerte, Normen, Sitten und Briuche der fremden Kultur und lernt vor
allem das Originelle daran zu schitzen. Nur so wird es ihm weiterhin
gelingen, Strategien auszuarbeiten, die eine erfolgreiche Interaktion zweier
oder mehrerer Kulturen ermdglichen. Letztendlich soll der Lernende anhand
seines Handlungswissens fdhig sein, sich einer jeden fremden Kultur
problemlos anzupassen. Das setzt aber voraus, dass der Lernende auch seine
eigene Kultur sehr gut kennt und versteht und gleichzeitig auf dieses
kulturelle Wissen baut. Wenn wir uns an Boeckmanns Theorie der
,Enkulturation® (2006: 3) erinnern, spricht diese von derselben Erkenntnis,
dass jede neue kulturelle Erfahrung uns lehrt, das Fremde immer schneller
und leichter zu erschlieBen. Kulturelle Erfahrungen konnen folglich
metaphorisch mit Bausteinen verglichen werden: Je mehr man davon
aufbaut, desto fester, das heiB3t griindlicher, ist unser Handlungswissen.
Findet der Fremdsprachenunterricht im ausgangssprachigen Kontext statt,
so sieht man sich als Lehrender sehr oft in der Situation, Vergleiche
zwischen der Ausgangs- und Zielkultur zu machen, mit der Absicht mentale

72

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Verkniipfungen bei den Lernenden zu ermdglichen und dadurch den
Lernprozess zu erleichtern. ,,Die Lernenden bauen ja das Wissen meistens
darauf auf, was sie schon wissen*“ (Maijala 2008: 3). Das Interesse an
Alltagskultur, an Land und Leuten spielt eine entscheidende Rolle im
Erwerb einer Fremdsprache, die Lernenden fiihlen sich dadurch motiviert
ihre Kenntnisse iiber die fremde Sprache und Kultur zu verbessern, in der
Hoffnung, dass sie sich in der fremden Gesellschaft auf diese Weise viel
schneller und leichter einfiigen. Aus diesem Grund ist es auch wichtig, dass
Lernende, die ausreichende Sprachkenntnisse vorweisen, direkten Kontakt
zum Ausland aufnehmen, durch einen Auslandsaufenthalt oder wenigstens
durch Beziehungen zu Austauschschiilern aus entsprechenden fremd-
sprachigen Lidndern. Im Rahmen des Fremdsprachenunterrichts konnen im
besten Fall kiinstliche Alltagssituationen entworfen werden, welche dem
Lernenden kein komplettes, echtes Alltagsbild anbieten.

Es muss hier unbedingt erwéhnt werden, dass nicht alle Fachwissenschaftler
mit dieser gezwungenen oder unnatiirlichen Trennung zwischen der Eigen-
und Fremdkultur einverstanden sind, wir dirften nicht so leicht einen dicken
Strich zwischen zwei Welten ziehen. Der Begriff des Fremden ist zu
,weitmaschig® (Hansen 2000: 291) und die Lernenden sind nicht in erster
Linie ,,Reprisentanten ,ihrer* Kultur und wollen ,,in der Regel auch nicht
unbedingt fir ,ihre Kultur® haftbar gemacht werden®, denn sie sind
»zundchst und vor allem Individuen® (Altmayer 2006: 49). Es kann nicht die
Rede von einer sinnlich wahrnehmbaren Grenze sein, die zwei Welten
flieBen eher ineinander und ein jedes Individuum entscheidet auf einer
subjektiven Weise, was fremd und was eigen ist. Aullerdem konnen sich mit
der Zeit fremde kulturelle Elemente als eigene anfiihlen, somit ist es ,,in der
Tat [...] fatal, wenn der Unterricht durch essentialistische kulturelle
Zuschreibungen ein Klima der ethnischen Segmentierung und des
Fremdmachens schafft* (Hu 1999: 286).

Das heillt logischerweise nicht, dass man innerhalb des Unterrichts
mogliche Unterschiede einfach ignoriert, ganz im Gegenteil. Der Lernende
muss Zugang zu allen Informationen iiber Zielsprache und -kultur haben
und frei sein, selbst zu entscheiden, was ihm bekannt oder unbekannt ist,
was fremd und was eigen ist.

Das ist leider nicht immer der Fall, denn sowohl Lehrende als auch
bestimmte Lehrwerke, die im Ausgangsland entworfen wurden, stellen des
Ofteren den Lernprozess unter den Einfluss ,,von Stereotypen, Fremdbildern
und von Vorurteilen® (Maijala 2008: 4), welche dem Lernenden nicht das
Bild eines ,,objektiven und ,,realen* Landes (Altmayer 2006: 53) liefern.

73

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



In der Unterrichtspraxis sind die Lernenden in hohem Mafle in ihrem Denken und
Handeln den Mustern und Kategorien der eigenen Kultur, Sprache und
Gesellschaft verhaftet. So kdnnen sie sich oft eine fremde Gesellschaft und ihre
kulturellen Hintergriinde nur dadurch erschlieen, indem sie diese mit eigenen
Denkstrukturen analysieren. Handlungsweisen und kulturelle Gegebenheiten
werden oftmals schon sehr frith vergleichend mit Auto- und Heterostereotypen
wahrgenommen. Mit der Stereotypisierung konnen reduzierend konstruierte
Darstellungen ,,der Anderen entstehen, die in ihrer Vielschichtigkeit
iiberschaubar und narrativ zu vermitteln sind; Legitimationen werden erleichtert
und Werturteile erscheinen selbstverstindlich (Maijala 2008: 5)°.

Der Mensch braucht folglich in einer jeden neuen Lernsituation ein
Fundament, auf das er bauen kann und im Falle des Fremdsprachen-
unterrichts sieht sich der Lernende gezwungen, sich neue Informationen
ausgehend von den schon vorhandenen Kenntnissen zu merken. Die
stindigen Vergleiche zwischen der Ausgangs- und Zielkultur lassen als
Nebenwirkungen diese ,,Auto- und Heterostereotypen* (Maijala 2008: 5)
entstehen, welche dem Lernenden ein Gefiithl von Sicherheit und
Geborgenheit in der Beziehung mit der neuen, fremden Welt gewidhren.
Landeskundliche und kulturelle Inhalte arbeiten diesen Vorurteilen und
Verallgemeinerungen entgegen, indem sie das Wissen iiber die fremde Welt
erweitern und den Zugang zu einem viel deutlicherem und iiberschaubarem
Bild der fremden Kultur erlauben. Im Idealfall sollten die Lernenden, wie
schon erwidhnt, direkten Kontakt zu der fremden Gesellschaft aufnehmen,
denn nur so wird es ihnen mdglich sein, ihre sprachlichen und kulturellen
Kompetenzen auf ein hoheres Niveau zu bringen und zugleich die
stereotypischen Bilder loszuwerden.

Auf den letzten Punkt im ,,Akt des Fremdverstehens* bringt uns Christ
(1996: 2), indem er uns auf den Wert der Sprache im Kontext des
Fremdsprachenunterrichts aufmerksam macht. Die Sprache darf nicht nur
einfach mit ,,sprachlichen Bezeichnungsmitteln“ gleichgestellt werden, denn
sie gilt als ein ,Mittel der Kommunikation®, als interaktiver ,,wechsel-
seitiger personaler Ausdruck® vor allem in diesem Bereich. Es ist falsch, die
Sprache als ein ,,Instrument” oder ein ,,Mittel zum Zweck* zu betrachten,
sie kann viel mehr: Sie sendet ,,Botschaften® (Christ 1996: 1-2). Deswegen
macht es auch keinen Sinn im Lehr-Lern-Prozess eine fremde Kultur
,»objektiv zu beschreiben, denn das fiihrt nur zur ,,Verdinglichung® (Christ
1996: 2) dieser Kultur, eine Folge vor der uns auch Maijala (2008) warnt.

’ Vgl. Witte 2006: 32-35.
74

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Wie schon erwihnt, bezeichnet sie dieses Phdnomen als ,,Stereotype* und
,HFremdbilder (Maijala 2008: 5). Eine fremde Kultur darf nicht als
eingekapselte Welt dem Lernenden bekannt gemacht werden, sondern eher
als eine ,,angenommene kohidrente Realitdt” (Christ 1996: 2). Selbstver-
standlich ist es nicht leicht fiir den Lehrenden zu entscheiden, welche
Ausschnitte aus diesem groBlen ,kohédrenten Ganzen* (Christ 1996: 2) fiir
den Lernprozess relevant sind, dafiir miisste er wissen, iiber welche
kulturellen Kenntnisse der Lernende verfligt.

Man fragt weiter nicht, was sie lernen wollen und miissen, damit sie ihr Ziel der
Begegnung mit anderen und auch mit den oben genannten Erscheinungsformen
der fremden Kultur erreichen kénnen, wie sich ihre Blickrichtung &dndern muB,
damit sie das ,,Neue“ erfassen konnen, welche Verhaltensdnderungen unabdingbar
sind, damit die erwiinschte Begegnung effektiv und moglichst konfliktfrei erfolgen
kann. Sondern man fragt nur nach objektiven Gegebenheiten, nach Gegenstinden
des Lernens, nicht nach dem LernprozeB selbst, und ebenso wenig nach den
Lernern (Christ 1996: 2).

Deswegen schlidgt Christ auch vor, dass Lernende im Rahmen des
Lernvorgangs ,,.Begegnungen® (Christ 1996: 1-2) {iben. Ideal wire es, wenn
die Sprechpartner der Ausgangskultur angehdrig sind, weil der Lernende auf
diese Weise den Vorteil einer wirklichkeitsbezogenen Interaktionsiibung
hat. Aber auch andere Begegnungspartner sind willkommen, denn sie
zwingen beide Partner aus ihrer Rolle als einfache Beobachter heraus-
zuschliipfen und zur Kenntnis zu nehmen, dass sowohl der eine als auch der
andere Partner iiber sich selbst und die andere Person bewusst ist. Man
beginnt sich selbst aus einer so genannten ,,Doppelperspektive® zu
betrachten, das heif3t aus der eigenen und aus der Perspektive des Anderen
und man rechnet auch damit, dass der Partner genauso vorgeht. Laut Christ
(1996: 4) miisste versucht werden, ,,die Perspektive der jeweils anderen
nicht nur zur Kenntnis zu nehmen, sondern sie versuchsweise und zeitweise
zu tibernehmen*.

Diese Begegnungen sind erfreulicherweise nicht von der Teilnahme oder
Bereiterkldrung eines Lernpartners oder Tandempartners bedingt, sie
konnen uneingeschriankterweise in metaphorischem Sinne stattfinden, durch
den Kontakt zur Literatur, Kunst oder zu den Medien. Auch wenn Texte,
Kunststiicke oder Filme auf die Fragen des Lernenden keine genaue,
treffsichere Antwort haben, heiit das noch lange nicht, dass sie nichts zu
erzidhlen haben. Der Lernende muss viel aktiver im Lernprozess werden, er
muss selbst auf Entdeckungsreise gehen, viel mehr recherchieren, sich viel

75

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



mehr Gedanken iiber die mehr oder weniger verborgenen ,,Botschaften
machen.

Auch in Texten, Filmen, Monumenten begegnen wir Personen und Handlungen
von Personen, treffen wir auf Gedanken und Wertvorstellungen, erleben wir Rede
und Gegenrede, horen wir Geschichten und Meinungen, erleben wir &sthetische
Formen. Sie sind in den Texten und Monumenten zeichenhaft, merkmalhaft
festgehalten. Wir kdnnen nicht anders als uns mit all dem auseinanderzusetzen,
dazu Stellung zu nehmen, zu werten und zu urteilen (Christ 1996: 5).

Vertieft in dieser Auseinandersetzung mit neuen Gedanken und
Weltvorstellungen, entdeckt der Lernende, dass er auf sein ,,nicht-
personales Gegeniiber angewiesen ist, da dieser die Funktion der
Widerspiegelung erfiillt und eine ,,perspektivische Betrachtung* ermdglicht,
dhnlich der obenerwidhnten ,,.Doppelperspektive” (Christ 1996: 5). Die
Gefahr, in die Falle der Missverstidndnisse zu geraten ist in diesem Kontext
viel geringer, denn literarische oder kiinstlerische Werke erlauben viel mehr
Interpretationsfreiheit als menschliche Kommunikationspartner. Trotzdem
muss man sich auch in diesem Fall an Richtlinien orientieren (Christ nennt
sie ,,Rezeptionsanweisungen*), um sich Zugang zu diesen Werken zu
verschaffen. Dieser Prozess erweist sich viel komplizierter als von dem
Lernenden angenommen, da die so genannten ,,Rezeptionsanweisungen*
(Christ 1996: 5) nicht klar und konkret dem Studierenden zur Verfiigung
stehen, sondern sich beim wiederholten Umgang mit dem Objekt des
Studiums immer weiter enthiillen.

In der Tat ist die Beschiftigung mit einem Text prinzipiell nicht in dem
Augenblick abgeschlossen, wo man die Lektiire beendet. [...] Eine erste Lektiire
1468t sich nicht wiederholen. Mit der zweiten stellt er sich uns verdndert dar. Er
schlief3t sich anders und neu auf. Er zeigt sich von anderen Seiten. Wir bringen ihn
mit anderem, das wir vorher (oder inzwischen) zur Kenntnis genommen haben, in
Beziehung (Christ 1996: 6).

Der Lerner ist folglich auf sein vorhandenes Weltwissen angewiesen, denn
dieses fiihrt ihn zu neuen Erkenntnissen. Es ist ein Spiel des Gebens und
Nehmens, das aber Informationsbediirfnis seitens des Lerners voraussetzt.
Dieses Spiel des Gebens und Nehmens nennt Christ (1996:7)
,Fremdverstehen®, wobei er uns darauf aufmerksam macht, dass es
Verstindigungsprobleme nicht nur zwischen ,,Verschiedensprachigen®
geben kann, sondern auch zwischen Personen verschiedener Religion oder
verschiedener Herkunft (ein Engldander und ein Amerikaner, zum Beispiel).

76

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Jedes Land hat seine Regeln, die nicht immer mit den universalgiiltigen
iibereinstimmen, und eine jede Religion hat ihre eigene Vorstellung vom
Guten und Schlechten, deswegen kann es auch so leicht zu Missverstind-
nissen kommen, wenn ,,Selbstverstindlichkeiten in Frage gestellt“ werden
(Christ 1996: 8).

Der Fremdsprachenlerner muss folglich bereit sein, seinen ,,Bezugs- oder
Referenzrahmen® (Christ 1996: 8) sowohl auf sprachlicher als auch auf
kultureller Ebene zu bereichern und gleichzeitig bemiiht sein, einen
standigen Informationsaustausch zwischen Ausgangs- und Zielkultur zu
ermdglichen.

Gegenwirtig ist man in der Forschung bemiiht einen weiteren Schritt in die
Richtung einer transkulturellen Erziehung zu machen, die nicht nur das
Fremdverstehen, sondern auch das Selbstverstehen in Betracht zieht. Fiir
,multikulturelle® und ,transkulturelle Erziehung* plddierte bereits 1984
Traugott Schofthaler, Vertreter der deutschen UNESCO-Kommission, in
einem Beitrag zum Thema multikultureller Gesellschaften und ,,kosmopoli-
tisch gemeinter Erziehung® (Flechsig 2001: 7). Sie hob damals schon die
Bedeutung der Forderungsprogramme fiir die Kinder der Minderheiten
hervor, in der Hoffnung, dass mit Hilfe solcher Programme die Differenzie-
rungen in der Erziehung dieser Kategorie von Kindern bekdmpft wiirden.
Eine transkulturelle Erziehung wiirde ein Gewinn fiir beide Seiten,
Minderheiten und Mehrheiten, darstellen, denn sie wiirde

[...] den Schiilern dabei helfen, die Selbstverstindlichkeiten der eigenen Kultur zu
iiberschreiten. Wenn erkannt werde, dass die Deutung einer fremden Kultur eine
Deutung der eigenen Kultur einschlief3t, sei eine Voraussetzung fiir das ,Lernen
von fremden Kulturen® gegeben: Neue Informationen iiber Fremdkulturen sind
dann auch neue Informationen iiber die eigene Kultur (Schofthaler 1984, zit. nach
Flechsig 2001: 7).

Im Prozess einer transkulturellen Erziehung wird demgemal3 verfolgt, die
eigene Kultur an die fremde Kultur anzuschlieBen, indem man nach
kulturellen Gemeinsamkeiten forscht, die allen Beteiligten einen Ausgangs-
punkt fiir eine zwischenkulturelle Beziehung ermoglichen. Auf diese Weise
wird es auch weiterhin fiir beide Seiten moglich sein, die eigene Kultur
weiterzuentwickeln und ,diese Weiterentwicklung, so muss man
hinzufiigen, schlieBt fiir beide kulturtranszendierende Momente ein
(Flechsig 2001: 7).

An diesem Punkt konnte das Konzept interkulturelles Lernens als iiberholt
oder sogar verkehrt erscheinen, denn interkulturelles Lernen setzt einen

77

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



imagindren Strich zwischen die beiden Kulturen und ist bemiiht
Unterschiede zwischen diesen zu finden. Zugleich ermutigt es jedoch die
Lernenden, diese Unterschiede zu akzeptieren, darauf zukommend zu
reagieren und sogar das eigene kulturelle Erbgut zu ergéinzen. Folglich fiihrt
eine interkulturelle Beziehung den Lerner nicht unbedingt in die falsche
Richtung. ,,Es kann [...] als eine (letzte) Stufe interkulturellen Lernens
betrachtet werden. Es kann aber auch als ein zum interkulturellen Lernen
komplementires Lernen gesehen werden* (Flechsig 2000: 5).

Wenn interkulturelles Lernen Anspruch auf Fremdverstehen erhebt, dann
setzt transkulturelles Lernen zugleich die Notwendigkeit des Selbst-
verstehens voraus. Denn nur so kann das eigene kulturelle Potenzial sinnvoll
ausgenutzt werden und einen effizienten Austausch an kulturellem Erbgut
erlauben.

Mit der Einsicht in die Gestaltungsmdglichkeit interkultureller Handlungsregeln
und -formen treten die interpersonalen und intergruppalen Potenziale der
Schaffung neuer interkultureller Losungen in den Vordergrund. Voraussetzung
dafiir ist die stindige Bereitschaft zur Entwicklung und die Akzeptanz der
Vorlaufigkeit jeweils gefundener Muster der Kooperation und der Kommunikation
(Flechsig 2000: 6).

Literatur

Altmayer, Claus (2006): ,,Kulturelle Deutungsmuster als Lerngegenstand.
Zur kulturwissenschaftlichen Transformation der Landeskunde®. In:
Fremdsprachen Lehren und Lernen, Bd. 35/2006, 44-59.

Batelaan, Pieter (1988): Die Pddagogische Funktion des Unterrichts in
einer multikulturellen Gesellschaft. In: Michele Borelli/Gerd Hoff
(Hrsg.): Interkulturelle Pidagogik im internationalen Vergleich,
Baltmannsweiler: Burgbiicherei Schneider, 10-19.

Borelli, Michelle (1988): Interkulturelle Pdidagogik als Wissenschaft der
Erziehung. In: Michele Borelli/Gerd Hoff (Hrsg.): Interkulturelle
Pidagogik im internationalen Vergleich, Baltmannsweiler:
Schneider, 1-9.

Boteram, Norbert (1993): Interkulturelles Lernen durch Selbsterfahrung. In:
Norbert Boteram (Hrsg.): Interkulturelles Verstehen und Handeln.
Beitrige aus Erziehungs-, Sozial- und Sprachwissenschaften,
Pfaffenweiler: Centaurus, 241-260.

78

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Byram, Michael (1990): ,Intercultural education and foreign language
teaching®. In: World Studies Journal, 1/1990, 4-7.

Doy¢, Peter (1992): ,,Neuere Konzepte landeskundlichen Lernens®. In: Der
fremdsprachliche Unterricht, 3/1992, 4-7.

Fix, Ulla (1991): ,Sprache — Vermittler von Kultur und Mittel sozio-
kulturellen Handelns. Gedanken zur Rolle der Sprachwissenschaft im
interkulturellen Diskurs ,Deutsch als Fremdsprache‘“. In: Info DaF,
2/1991, Miinchen: iudicium, 136-147.

Hansen, Klaus P. (2000): ,Interkulturalitit: Eine Gewinn- und Verlust-
rechnung®. In: Jahrbuch Deutsch als Fremdsprache, Bd. 26, 289-
306.

Hexelschneider, Erhard (1988): ,Das Fremde und das Eigene als
Grundkomponenten von Interkulturalitit”. In: Jahrbuch Deutsch als
Fremdsprache, Bd. 14/1988, 127-136.

Hohmann, Manfred (1983): Gibt es eine Didaktik fiir den Unterricht mit
ausldindischen Kindern? In: Alois Regenbrecht/Uwe Franke (Hrsg.):
Auslinderpidagogik an Universititen. Verband Bildung und
Erziehung, Ko6ln: VBE, 10-18.

Hu, Adelheid (1999): ,Interkulturelles Lernen. Eine Auseinandersetzung
mit der Kritik an einem umstrittenen Konzept®. In: Zeitschrift fiir
Fremdsprachenforschung 10/1999, 277-303.

Krumm, Hans-Jiirgen (1988): ,,Zur Einfithrung: Kulturspezifische Aspekte
der Sprachvermittlung Deutsch als Fremdsprache®. In: Jahrbuch
Deutsch als Fremdsprache, Bd. 14, Miinchen: iudicium, 121-126.

Krumm, Hans-Jirgen (°1995): Interkulturelles Lernen und interkulturelle
Kommunikation. In: Karl-Richard Bausch/Herbert Christ/Hans-Jiirgen
Krumm (Hrsg.): Handbuch Fremdsprachenunterricht, Tiibingen:
Francke, 156-161.

Larcher, Dietmar (1991): Fremde in der Nihe. Interkulturelle Bildung
und Erziehung. Klagenfurt/Celovec: Drava.

Malizia, Guglielmo (1991): ,,Solidarieta, uguaglianza delle opportunita ed
educazione interculturale”. In: Orientamenti Pedagogici, H. 224/
1991, 501-508.

Miiller, Bernd Dietrich (1986): Interkulturelle Verstehensstrategien —
Vergleich und Empathie. In: Gerhard Neuner (Hrsg.): Kultur-
kontraste im DaF-Unterricht. Studium Deutsch als Fremdsprache
— Sprachdidaktik, Bd. 5, Miinchen: iudicium, 33-83.

Ramin, Andreas (1991): Vor- und Nachbereitung interkulturellen Aus-
tauschs und internationaler Zusammenarbeit aus europdischer Sicht.

79

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



In: Bernd Thum/Gonthier-Louis Fink (Hrsg.): Praxis interkultureller
Germanistik: Forschung — Bildung — Politik. Beitrige zum II.
Internationalen Kongre3 der Gesellschaft fiir Interkulturelle
Germanistik, Straiburg 1991, Miinchen: iudicium, 645-655.

Schwark, Wolfgang (1993): Lehrerausbildung im Zeichen der Europdi-
sierung — aufgezeigt am Beispiel der Pddagogischen Hochschulen
Baden-Wiirttembergs. In: Norbert Boteram (Hrsg.): Interkulturelles
Verstehen und Handeln. Beitriage aus Erziehungs- Sozial- und
Sprachwissenschaften, Pfaffenweiler: Centaurus, 82-101.

Secco, Luigi (1993): Interkulturelle Pddagogik: Probleme und Konzeptio-
nen. Ein Weg zwischen Studien und Positionen. In: Norbert Boteram
(Hrsg.): Interkulturelles Verstehen und Handeln. Beitrige aus
Erziehungs-, Sozial- und Sprachwissenschaften, Pfaffenweiler:
Centaurus, 21-38.

Thomas, Alexander (1993): Psychologie interkulturellen Lernens und
Handelns. In: Alexander Thomas (Hrsg.): Kulturvergleichende
Psychologie, Gottingen: Hogrefe Verlag flir Psychologie, 377-424.

Witte, Arnd (2006): ,,Uberlegungen zu einer (inter)kulturellen Progression
im Fremdsprachenunterricht“. In: Fremdsprachen Lehren und
Lernen, Bd. 35/2006, 28-43.

Internetquellen

Boeckmann, Klaus-Borge (2006): ,,Dimensionen von Interkulturalitit im
Kontext des Fremd- und Zweitsprachenunterrichts®. Internet-Plattform
Zeitschrift fiir Interkulturellen Fremdsprachenunterricht 9/2006,
19 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-11-3/beitrag/Boeckmann.htm
[17.9.2010].

Christ, Herbert (1996): ,Fremdverstehen und interkulturelles Lernen®.
Internet-Plattform Zeitschrift fiir Interkulturellen Fremdsprachen-
unterricht, 1(3), 22 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-01-3/beitrag/
christ.htm [17.9.2010].

Flechsig, Karl-Heinz (2000): ,,Transkulturelles Lernen®. Internet-Plattform
Interne Arbeitspapiere des Instituts fiir Interkulturelle Didaktik,
Gottingen, Heft 2/2000. http://wwwuser.gwdg.de/~kflechs/iikdiaps2-
00.htm [17.9.2010].

Flechsig, Karl-Heinz (2001): Auf dem Weg zur interkulturellen Gesellschafft.
Konzepte zur interkulturellen Arbeit. Internet-Plattform Dokumenta-
tion der Tagung. Auf dem Weg zur interkulturellen Gesellschaft,

80

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)



Trainings und Konzepte zur interkulturellen Arbeit, Niirnberg,
30 S. www.forum-interkultur.net/uploads/tx_textdb/23.pdf [7.1.2011].

Libben, Gary/ Lindner, Oda (1996): ,Second Culture Acquisition and
Second Language Acquisition: Faux Amis?“. Internet-Plattform
Zeitschrift fiir Interkulturellen Fremdsprachenunterricht, 1(1),
14 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-01-1/beitrag/libben2.htm
[17.09.2010].

Maijala, Minna (2008): ,Zwischen den Welten — Reflexionen zu
interkulturellen Aspekten im DaF-Unterricht und in DaF-
Lehrwerken®. Internet-Plattform Zeitschrift fiir Interkulturellen
Fremdsprachenunterricht, 18 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/jg-
13-1/beitrag/Maijalal.htm [17.9.2010].

Miiller-Jacquier, Bernd (1994): Thesen zum Interkulturellen Lernen im
Fremdsprachenunterricht. In: Ulrich Zeuner (2001): Landeskunde
und interkulturelles Lernen. Eine Einfiihrung. Internet-Plattform
Technische Universitit Dresden, Fakultit Sprach- und
Literaturwissenschaften/ Institut fiir Germanistik Lehrbereich
DaF, 130 S., http://www.tu-dresden.de/sulifg/daf/landesku/start.htm
[11.2.2011].

Rost-Roth, Martina (1996): ,,Deutsch als Fremdsprache und interkulturelle
Kommunikation®. Internet-Plattform Zeitschrift fiir Interkulturellen
Fremdsprachenunterricht, 1(1), 37 S., http://zif.spz.tu-darmstadt.de/
jg-01-1/beitrag/rost11.htm [7.1.2011].

81

BDD-A13083 © 2011 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:54:58 UTC)


http://www.tcpdf.org

