
LUCIA CIFOR 

Secolul al a însemnat, din mai multe puncte de vedere, discreditarea 
magiei şi a practicilor ei, devenite tot mai mult obiect de studiu al unor ştiinţe 
pozitiviste precum etnologi a, antropologia, morfologia culturii, un anume tip de 
istorie a religiilor etc. Concomitent, deşi nu deopotrivă de sistematic, a sporit 
prestigiul misticii. Un anumit tip de filosofie şi avem in vedere pregnantele 
rezultate ale teologiei dialectice, sofiologia rusă etc. ca şi anumite tendinţe din arta 
acestui secol au contribuit din plin la amplificarea prestigiului misticii, devenită, 
oarecum peste noapte şi în forme uneori de nerecunoscut, noţiunea care desemna un 
maximum al realizării spirituale in religie, dar şi În artă, metafizică ş.a.m.d, 
Ciudăţenia amplificării prestigiului de care se bucură mistica rezidă în faptul că. 
fenomenul se petrece independent de viaţa religioasă activă (a cărei culme de 
intensitate o reprezintă) deseori, cu ignorarea ori situarea deliberată împotriva 
doctrinei (sau CI dogmelor) acesteia. 

Inflaţia interesului faţă de mistică, corelată cu o resemantizare a termenului, 
implicând - din perspectiva autorizată a dogmaticii - o sărăcire 
trădează, pe lângă presupusul apetit de spiritualitate, secularizarea 
imanent religiei. 

În favoarea menţinerii chiar până a prestigiului paradoxal al misticii - 
in afara credinţei şi a vieţii religioase -- s-a dovedit a fi, încă de la începuturile 
acea filosofie a religiei care a Tacut din sacru obiectul său de studiu. Cartea Das 
Heilige a lui Rudolf Otto, apărută in 1917, a avut imediat, după cum se va exprima 
ulterior Mircea Eliade, "un succes fără precedent", datorită "noutăţii şi originalităţii 
perspectivei adoptate de autor, [care.] în loc să analizeze ideile de Dumnezeu şi de 
religie, s-a străduit să analizeze modalităţile experienţei religioase"]. Succesul cărţii 
lui Rudolf Otto a insemnat, in primul rând, succesul conceptului de sacru, al cărui 
conţinut era considerat de Otto drept "ceea ce este mai lăuntric religiei". Astfel, 
sacrul devenea "categorie a priori a raţiunii", cu precizarea că "aceastl cunoştinţă 
apriorică" nu era înnăscută, ci doar virtuală, potenţială', consecinţă, pentru 

I Putere şi sacralitate în istoria religiilor (1952), apud Rudolf Otto, Sacrul. Despre elementul 
iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu raţionalul, în româneşte de Ioan Milca, Cluj-Napoca, 
Editura Dacia, ! 992, p. 16. 

2 RudolfOtto, op. cit., p, 203 şi urm, 

ALI L, t. XLII XLIII, 2002- 2003, Bucureşti, p. 157--163 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



158 urcr., C1FOR __ • __ ._'_."_ •. _ .• "' __ .•. . __ ". __ .• _ •. "_. __ .• "._'w_·. __ _,_ 
2 

Rudolf Otto, "I1U există «naturală» în opoziţie cu una iar religia 
înnăscută există încă şi mai puţin"]. 

ceea priveşte cariera noţiunii de sacru, nu avem decât să remarcăm 
importantul pe care il are problematica sacrului in şi filosofia 
religiei, ca şi în ştiinţele culturii conexe acestora. S-a mers până acolo Încât să se 
vorbească despre importanţa istoriei religiei în redeşteptarea interesului pentru 
credinţă şi pentru Biserică, lucruri greu, dacă nu imposibil de estimat 

Cultura românescă din timpul În care şi-a scris Lucian Blaga opera se afla 
oarecum sub influenta lui Rudolf Otto (filosoful român îi va acorda acestuia o 

foarte mare atenţie şi 'un capitol separat în' propriul său Curs de filosofie a religid) 
şi, mutatis mutandis, sub influenţa efervesceniului Mircea Eliade, foarte preţuit În 
e:pocă,În interviul luat de Mircea Eliade lui Lucian Blaga, în J 934, interviu 
publicat In revista "Vremea", vi itorul istoric al religiilor îşi exprima de altfel 
coincidenta de opinii şi de atitudini cu filosoful intervievat', mai ales pe două 
direcţii: "curajul creaţiei" şi "valorificarea optimistă a culturii", implicând din 
partea amândurora, deşi în forme şi în domenii diferite, eforturi de regândire şi de 
reconsiderate a unor realităţi adeseori trecute cu vederea, socotite inferioare sau 
insignifiante pentru ştiinţă şi/sau filosofie. 

În plină epocă a discreditării magiei ca fenomen spiritual (tratată pre·· 
cumpănitor condescendent ca "gândire primitivă", mentalitate "arhaică" etc.) şi pc 
fundalul creşterii aparente, formale, a prestigiului mistic ii, Lucian Blaga 
reconsideră şi fortifică statutul magiei în spaţiul culturii, acordându-i atribute pe 
care, în viziune blagiană, mistica nu le are. Magia e "sarea oricărei culturi'", spune 
Blaga, iar cultura înglobează în sfera ei şi religiile cu tot cu misticile lor. în religii, 
ca şi în mistici, filosoful vede nişte creaţii ale omului, modelate stilistic, fenomene 

categoriilor stilistice ale abisalităţii creatoare ea ipso, situabile 
istoric. Magia, ca "sare a oricărei culturi", este prezentă în toate religiile după 
Lucian -, adică şi în sfera religiilor revelate, respectiv unde ea nu a 
avut drept de cetate'. Având un mai mare grad de universalitate şi de 
autonomie decât magia nu mai la Blaga, o noţiune opusă. acesteia, 

3 Ibidem, p. 20S, 
CE Lucian Blaga, Curs de filosofia religiei, text stabilit de Darii Christu Nastu şi 

Ci, Piscoci Dănescu, Alba-Iulia-Paris, Fronde, 1994" p. 221-·239. 
5 Cf Mircea Eliade, Convorbiri cu Lucian Blaga, în volumul Lucian Blaga, Cunoaştere şi 
culegere de studii, Bucureşti, Editura Cartea Rornânescă, 1987, p. 481-492, 
Pentru descrierea viziunii blagicne asupra magiei am urmărit configuratiile fenomenului mai 

alesîn studiile: Despre gândirea magică, Religie şi spirit (din Trilogia valurilor. ediţia Opere, 10, 
de Dorli Blaga, Bucureşti, Editura Minerva, l 987) şi Spaţiul mioritic, Geneza şi 

sensul culturii (din Trilogia culturii, aceeaşi ediţie, Opere, 9, Bucureşti, Editura Minerva, 1985). ca şi 
in Cursul de filosofia religiei (editat postum). 

; Exprimam această nedumerire şi eu altă ocazie (vezi Luciu Cifor, Poezie şi Timişoara, 
Editura Augusta, 2000, p. 175 şi urrn.), dar faptul distonează numai cu percepţia oarecum comună 
asupra raporturilor dintre magie şi mistică, nu şi cu logica perspectivei blagienc (singularel) asupra 
fenomenelor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



3 MAGIA MISTICA ÎN VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAGA 159 

una complementară, aşa cum sunt uneori receptate aceste două noţiuni în 
cultura de tradiţie creştin-europeană, prin prisma confuziei graniţelor dintre ele şi 
chiar a confuziilor de conţinut. Am putea crede, la un moment dat, că raportul 
dintre mistică şi magie, în viziunea lui Blaga, ar fi un raport de corelaţie, ca de la 
partea configurată a misticii la întregul, nediferenţiat şi neconfigurativ 
similiconfigurativ, al magiei. Impresia s-ar putea forma pe fondul 
obişnuinţei de a vedea mistica şi magia ca două fenomene ce se definesc 
delimitări reciproce. Dar nu numai atât. Contribuie la închegarea unei asemenea 
păreri şi ideea omologării conceptului blagian de magie cu acela de sacru al 
filosofului Rudolf Otto, la care nu se poate renunţa atât de uşor. Ceea ce 
conte stă Blaga în filosofia sacrului a lui Rudolf Otto este "unîversalitatea unor 
elemente apriorice în conştiinţa religioasă urnană'", el sugerând chiar că 
sentimentele religioase se subsumează. mitologiei magice. Dar cum, pe de altă 
parte, Blaga însuşi ataşează ideii magicului ("cea mai polivalentă idee a spiritului 
uman", Despre gândirea magicăş o funcţie religioasă, el nu poate o 
confruntare directă Intre universalul său concept de magie (pe care 
caracterizează niciodată astfel, deşi nu se poate scăpat caracterul absolut 
singular al înţelegerii personale') şi conceptul de intrat deja în tradiţia 
filosofiei religiei europene: "Este spune Blaga, posibilitatea de a imagina o 
religie fără Dumnezeu, dar nu o religie fără de o vatră a sacrului... În cursul istoriei 
au inflorit de de religii, evident în preajma zeilor Gel mai adesea, repudiind 
divinitatea câteodată, dar niciodată fără de un «ce» sacru" (Despre gândire a 
magică, p . ..).Y,'"·_···_'_I.) 

Încercând să arate "în ce măsură conceptul sacrului are puncte de incidenţă 
cu ideea magicului", Blaga se mulţumeşte cu câteva .sumare [nof am 
indicaţii", prin care concede a-i recunoaşte conceptului european/de sacru calitatea 

de "atribut al substanţei sau puterii magice", mai întâi, şi. cea de "atribut al 
lucrurilor sau fiinţelor purtătoare de sarcini magice" (ibidclm). Fenomenul de 
transfer al atributului sacralităţii pe care il are magicul asupra altor existenţe 
evident, un fenomen cultural (ca şi religia), pentru Lucian Blaga. Prin transfer, 
sacrul devine, din "atribut al. substanţei sau al puterii magice", un simplu indice, 
ceva care abia de mai aminteşte de magie: "Indicele sacrului am înclina vedem 
aşadar ca un derivat diluat, eterat, subl imat al unei calităţi acordate iniţial 
magicului, putere temută şi căutată. invocată sau pusă sub interdicţie, ocolită sau 
admirată mai presus de orice" (ibidem, subl. n.), Insistăm asupra distincţiei dintre 
sacru, concept "slab" (în sensul că abia funcţionează ca indiciu a ceva), şi 
magic, concept blagian extrem de preţios şi puternic. Deşi lipsit de rigoare 

terrninologică şi conceptuală, magie ului blagian nu-i lipseşte o anumită coeziune 
internă. ",Caracterizarea" conceptului de magic, cu oarecare pondere în gândirea şi 
scrisul blagian, ca "putere temută şi căutată, invocată sau pusă sub interdicţie, 

8 Cf. Lucian Blaga, Curs defilosofia religiei, p. 237. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



4 LUCIA CIFOR 

ocolită sau admirată mai presus de orice" sugerează şi până Ia un anumit punct şi 

exprimă două lucruri, altminteri nemărturisite prea direct de Blaga: 1) ataşamentul 
lui total- deloefilosojic (în sens curent), dar desigur că religios -faţă de magic şi, 
drept consecinţă, faţă de religiozitatea necanonică"; buna cunoaştere il 
avatarurilor magiei în istoria spirituală a omenirii. 

Infuzând in grade şi dozaje diferite toate culturile şi toate marile domenii ale 
culturii (religie, artă, ştiinţă), magicul dobândeşte, la Blaga, un prestigiu teoretic 
nicicând sperat şi imaginat în istoria filosofiei, acela de concept al ontologiei. 
Astfel, "ideea magic ului e chemată să colaboreze la fixarea, la consolidarea, la 
menţinerea orizontului misterului, ca atare" (ibidem, p. 268); ar, se ştie că 
"orizontul misterului" la Blaga, un ."implicat fundamental al fiintei omeneşti", 
"condiţie prealabilă a oricărui act teoretic Greata!', n. n.]". În plus, ca "factor 
implicat şi imanent al conştiinţei", orizontul misterului reprezintă "un fel de apriori 
al tuturor funcţiilor apriori şi aposteriori, proprii conştiinţei umane, depline", 
subliniază Balga in cadrul unei tentative de delimitare a filosofiei sale (centrate pe 
mister) de kantiană (ce are în centru "lucrul în sine") (ibidem, p, 272 şi urm.), 

Un asemenea statut al conceptului răzbună, în ochii lui Blaga _. şi el speră că 
Ş! în ochii altora -, caracterul deficitar şi umil al ideii magicului în planul 

ei cu realizările spirituale configurative, precum cele ven ind din 
spaţiu! mitice, de exemplu. Şi este normal să fie aşa, atâta vreme cât 
,.,g5.ndirea mitică înseamnă o revelare, sub unghi configurativ, împlinită, a 
misterului", iar "gândirea magică." (definită in altă parte ca gândire care uzează de 
ideea magicului, întrucât nu există gândire magică ca atare) abia de reprezintă ,,0 
semirevelare stereotipă a misterelor existenţei". Bogăţiei polimorfice a gândirii 
mitice -- implicând ,,0 revelare de o enormă variabilitate plastică, determinată atât 
de matricea stilistică a spiritului uman, cât şi de natura particulară a misterului 
atacat" îi corespunde sărăcia esenţială, căci e originară şi CI gândirii 
magice. Aceasta din urmă nici măcar nu presupune o revelare. ci doar o 

şi încă stereotipă, a misterelor existenţei, dar, ce-i drept, ea este 
sustrasă abisale (,,'intipărirea categoriilor stilistice asupra ei 

Fără să propriu-zis fapt de cultură, nu 
cum spune "sarea oricărei culturi", ci chiar mult Detalierea 

fundamentale magiculuî' demonstrează echivoc 
majoră a pentru umană - condiţie creatoare 
la Cele şase funcţii fundamentale filosof ideii 
sunt: "funcţia ontologică", "funcţia cognitivă", "funcţia pragmatică", 

vital-sufletească", ,,funcţia poetică" şi "funcţia religioasă", şi vizează 

160 

» O asemenea formă de religiozitatc este specifică şi altor categorii de "spirituali", între care 
gnosticii, din rândul cărora însuşi Blaga fiice parte, Cf Luciu Cifor, op. cit., cap. Lucian Blaga 
onostir-ul total. Rolul covârşitor al magiei în modelarea viziunii creatoare blagiene este pe larg pus 'in 
evmentă de Corin Braga. Intr-un dens şi echilibrat demers hermeneutic de inspiraţie psihanalitica. 
Cf. Lucian Blaga. Geneza lumilor imaginare, laşi, Editura Institutul European, 1998. I 

I 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



161 MISTICA îN VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAG,il, MAGIA 

10 Primele lucrări dedicate lui Blaga aparţin lui Vasile Băncilă, Lucian Blaga. Energie 
românescă, Colecţia românesc", Cluj-Napoca, 1938, şi Constantin Fântâneru, Poezia lui 
Lucian Blaga şi gândirea mitică, Colecţia "Convorbiri literare", Bucureşti, 1940, Ulterior, 
problematica a intrat masiv în câmpul exegezei literare, Pentru detalii bibliografice şi nu numai, vezi 
Lucia Cifor, op. cit., capitolele consacrate lui Lucian Blaga, 

complet al domeniilor umane, Analizând 
se poate observa o strânsă a respectivelor 

ideii magicului. ideea magic ului 
r--' . ..•. "rolul unui În orizontul yy"",j-,'".H 

prin în revelare, omul 
"a,'''f',a demnitatea ontologică cu funcţia cognitivă şi 

pragmatica, functia ontologică a rolul esenţial al 
magicului în construirea prin autoconstruire creaţie) a destinului uman. 

Dar magicului nu funcţionează doar ca simplu propulsor spre 
implmirea omului ca om, ci şi ca un permanent catalizator al tuturor nivelurilor 

srândirea magică îl ajută pe 0111 să domine lumea şi chiar să şi-o 
În aceasta constă. funcţia vital-sufletească a ideii 

magicului, in care nu se poate să nu remarcăm remanenţa opticii tradiţionale 
asupra ca practică religioasă, păgână (specifică gândirii 
primitive, dar şi religiozitătii gnostice), prin care încearcă să supună 
controlului său natura sau evenimentele vietii. 

Magicul este, de asemenea, un catalizator pris. excelenţă al poeziei, fiind 
"unul din elementele la care recurge, cu insistenţă şi cu excepţionale posibilităţi de 
valorificare, poezia mare a tuturor timpurilor" (Despre gândirea magică, p. 335). 

poetică" a magicului reprezintă una dintre ideile incontestabile din 
filosofia blagiană, şi nu puţine sunt ofertele de interpretare pe această temă în 
exegeza operei sale, chiar de la 'începuturile ei 10. 

ceea ce prîveştejuncţia religioasă a ideii magice, aceasta Într-o abia 
perceptibilă prezenţă a magiei 'in ideea sacrului: "ideea se 
eterată, în ideea «sacrului» fără de care anevoie se poate viaţa religioasă 
de oricând şi de oriunde" (ibidem). Infuzând ideea sacrului, aşa cum infuzează 

toate domeniile culturii, ideea subordonează ideea sacrului a o 
asemenea perspectivă, sacrul este şi mai puţin, dar şi mai mult 
tniversatităţii şi polivalenţei ideii mag/eului le 

corespund unicitatea, în diversitate a religiilor şi a misticilor, 
domenn ale sacrului 

Faţă de domeniul şi de specificitatea fenomenelor integrabile misticii, 
Blaga o ambivalentă plină de tâlcuri. Pe parte, recunoaşte 

caracterul excepţional al misticii şi statutul său, in genere de nivel 
absolut al experientei religioase, Este gata să admită caracterul sublim al unora 

aceste experienţe al religioase ca atare, precum şi 
'in'7p<,tr,,,'e',c; (inclusiv intelectuală) a marilor Lucrul cu care nu se împacă .- 

5 

cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



LUCIA CIFOR 6 

şi Blaga insistă mult, după său, asupra acestui "-" este situarea stării 
mistice şi, ipso facto, a misticii în ansamblu presus de relativitatea istorică a 
culturii umane", Argumentul său impotriva unui asemenea punct de vedere, 
îndeobşte împărtăşit, este că mistica (ori misticismul, la Blaga) 
survine în cele mai diverse culturi "ca un moment acestor culturi, iar nu 
ca posibilitate uniformă şi constantă a umanităţii" şi spirit, in volumul, 
citat mai sus, Trilogia valorilor, p. 341 şi urm.), Cu alte cuvinte, apărând Într-un 
context cultural, mistica, precum şi religia sunt stilistic de categoriile 
abisale şi, ca atare, nu li se poate asocia atributul universal ului, pe care magia, am 
văzut, îl avea, ca una ce nu "îndura" modelarea categoriilor stilistice. 

Deşi admite C-ă "mistica ţine precumpănitor mai mult de existenţa spirituală a 
omului decât de gândirea sa teoretică" (ibidem) şi recunoaşte faptul că o asemenea 
experienţă îi lipseşte (cf. Curs de filosofia religiei), Lucian Blaga nutreşte 

convingerea că uniunea cu divinul este iluzorie: drept că i'n starea mistică omul 
are conştiinţa unei confluenţe cu principiul, dar conştiinţa aceasta e de fapt 
iluzorie" (Religie şi spirit). Caracterul iluzoriu pe care I-ar avea starea mistică 

absolută (caracterizată în altă parte [Curs de filosofia religiei] ca supralogică, 
extazul fiind definit ca o stare de .hiper- sau supra-conştiinţă'ş este dedus, simplu, 
din diversitatea doctrinară şi de expresie a religiilor în care survine: "Cât de 
iluzorie rămâne de fapt această conştiinţă exaltată a misticului rezultă Însă chiar din 
varietatea impresionantă a conceptiilor, a metodelor, şi mai ales a stilurilor, care 

structurează şi configurează starea mistică" (Religie şi spirit) 11 " 
Varietatea contextelor culturale in care apare mistica nu-l împiedică totuşi pe 

Blaga să remarce redusa ei originalitate de idei, fapt pe care nu i-l impută, întrucât 
el crede că "obiectul e chiar mai restrâns decât al poeziei, căci ea se referă 
exclusiv la unirea spirituală a sufletului omenesc cu Dumnezeu" (ibidem} 

Conţinutul preponderent inefabil al originalităţii mistic ii, constanta fondului mistic 
(care rezidă 'in unirea cu Dumnezeu) şi chiar omogenitatea simbolisticii, respectiv 
toate elementele care din mistică un domeniu supraconfesional şi, deci, 
transistoric, nu-l înduplecă pc Blaga să-i recunoască caracterul universal şi 
transcultural, Cu el acceptă universalismul oarecum infracultural al 
magiei -- după cum o demonstrează imperialismul cu care se manifestă (se 
infuzează) aceasta in toate sferele vieţii umane creatoare -, dar nu şi universalismul 
supracultural (transcultural) al misticii. Ca şi mistica, faţă de care este subordonată, 

credinţa religioasă ("stare sufletească şi act spiritual", cum o descrie Blaga) este 
impregnată de modelarea categorii lor stilistice, ca orice fenomen istoric şi cultural. 

Il Una dintre obiecţiile principale ale exegezei teologice a operei lui Lucian Blaga vizează 
chiar fondul subordonării religiei faţă de matricea stilistică, precum şi refuzul lui Blaga de a accepta 
postulatul revelaţiei divine în definiţia religiilor revelate (cf Dumitru Stăniloae, Poziţia domnului 
Lucian Blaga faţă de creştinism şi ortodoxie, editie îngrijită de Mihai-Petru Georgescu, Bucureşti, 
Editura Paidcia, 1993)_ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei



7 MAGIA MISTICA iN VIZIUNEA LUI LUCIAN BLAGA 163 

Din rigorilor interne de În cadru! 
căruia religia şi tot ce ţine ea se sub pecetea categoriilor stilistice, ca şi 
dintr-o organ ică şi consecventă inaderenţă viziunea larg Şl 

asupra sacrului (şi asupra religiei), optica lui Blaga asupra 
misticii rămâne în profundă opoziţie nu numai cu optica specializată a 
te ologiei reductiv 5·-a înţeles timpul polemicii arhicunoscute cu teologii 
contemporani poetului), ci şi cu optica tradiţională a filosofiei a rstoi .. , 
hLrK{)h,pl şi a culturii, in general. 

Excese lor, venind şi din ştiinţelor religiei, de a vedea în tot ceea ce indică o 
experienţa a ceva mistic le corespunde, in filosofia blagiană, o suprareliefare 
şi o supralicitare CI prezenţei magie; în sfera experienţei religioase. Dacă, in primul 
caz, se exagerează in desemnarea ca fenomene ori fapte mistice a unor lucruri 
aparţinând magiei, gnozei şi sincretisrnelor religioase de tot felul, în cel de al doilea 
caz, termenul magie este extins şi asupra unor religi i din care magia este exclusă. 

pofida opoziţiei care există Între cei care confundă (voluntar, uneori) 
magia cu mistica şi cei care, ca Blaga, văd şi în mistică infuzată prezenţa 
magicului, cele două tendinţe au ceva ·111 comun: confuzia limbilor"; ea însăşi 
rezultat al mutaţiilor permanente din istoria religioasă, şi culturală a omenirii, 
"Confuzia limbilor" fiind o evidenţă, în zilele noastre, orice discurs despre magie şi 
mistică şi, implicit, orice discuţie pe tema magiei şi a misticii in opera unui creator 
de complexitatea lui Lucian Blaga au de infruntat consecinţele acestui fenomen, 
observabile chiar în dicţionare (dar asta reprezintă deja o altii problemă). Soluţia 
pare a fi una singură, dealtfel mult mai veche şi care nu se găseşte în lexicoane: 
recursul la lucrurile înseşi. 

LA MAGIE, ET LA lV.lVSTlQUE DANS LA VISIOl'l' 
DE LUCIAN BLAGA 

lopposition qni existe entre ceux qui contondent (des fois, de consciente) magie 
et rnystique et ceux qui, a. la maniere de identificat, dans la mystique aussi, la presence infusee 
de I'element rnagique, les deux tendances ont quelque chose de cornmun: «la confusion des langucs», 
cornme resultat des perrnanentes mutations dans l'histoire religieuse et culturelle de l'humanite, 

Tonle discussion sur le theme de la magie et de la mystiquc dans l'eeuvre d'un createur de la 
cornplcxite de Lucian Blaga se confronte necessairement avec les consequences du phenomene, 
observables memc dans les dictionnaires. La scule solution possible .- en outre, beaucoup plus ancienne el 
qu' on ne saurait trouver dans les ouvrages lexicographiques - parait ctrc le reGOUfS aux ehoses.-rnemes. 

Institulul de Filologie Română 
"A. PhillJ7pide" 

Iaşi. str. Codrescu. nI'. 2 

12 Prc1uăm sintagma cu aproximativ acelaşi conţinut de la Alain B,san<;:on, COlTii/zia limbilor. Cnza 
ideologică a Bisericii., traducere de MaIla Antohi şi Sorin Antohi, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:47 UTC)
BDD-A1308 © 2002-2003 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

