Anna Lindner
Wien

»Nur kein Kind!*“ — Anmerkungen zu einer gesellschaftlichen
Utopie in Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften

Abstract: Robert Musil’s work is — almost — ‘childless’: Children are rarely characters, and
very few characters do have children. Starting with this observation and focussing on
Musil’s opus magnum Der Mann ohne Eigenschaften, the article analyses the “virtual
symbol” of childlessness and the role of children within the society of ‘Seinesgleichen’ and
Musil’s concept of ‘anderer Zustand’. The analysis focusses on the novel’s two main
female characters, Clarisse and Agathe. It is argued that Musil conceives not only
motherhood as an instrument of subjugation of women, but the child itself as an instrument
and the result of prevailing pseudoreality. It is shown that Clarisse who — by stating ,,Nur
kein Kind!“ — at first speaks out explictly against motherhood, walks right into the trap of
patriarchal society when she develops the idea of becoming ‘Gottes-Mutter’. On the other
hand Agathe’s childlessness turns out to be indispensable for her and her brother’s search
for ‘anderer Zustand’, as well as the siblings need to free themselves from their own status
as children of a parent deeply entrenched in the reality of ‘Seinesgleichen’.

Keywords: Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, child, childlessness, patriarchal
society, women, motherhood.

Mit den Verwirrungen des Zoglings Torlel hat Robert Musil einen
klassischen Coming-of-Age-Roman geschrieben. Anhand der ewigen Topoi
der sexuellen Initiation, der existenziellen Angste und der Grenzerfahrungen
bzw. -liberschreitungen erzéhlt er TorleB” Abschied von der Kindheit. Im
Torlel scheint Musil die Kindheit aber auch fiir sich verabschiedet zu
haben. Obwohl viele Themen, die Musil bis an sein Lebensende
beschéftigen sollten, in seinem Erstling angelegt sind — Kinder kommen in
seinem spateren Werk nicht mehr vor. Das ist vor allem vor dem
Hintergrund verwunderlich, dass Musil immer wieder Parallelen zwischen
der Weltwahrnehmung von Kindern und dem ,anderen Zustand® zieht (vgl.
Musil 1978a: 902-903). Kinderlos ist dabei nicht nur das Figurenensemble
von Musils Romanen und Erzdhlungen, auch die einzelnen Figuren sind es:
Eltern sucht man unter ihnen, jedenfalls den Hauptfiguren, vergeblich.' Im
Folgenden soll dieses Phidnomen der Kinderlosigkeit im Mann ohne

! Eine Ausnahme ist Claudine aus Die Vollendung der Liebe. Auch Bonadea und Rachel
aus dem Mann ohne Eigenschaften haben Kinder — siche dazu den letzten Abschnitt
dieses Aufsatzes.

157

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Eigenschaften beleuchtet werden. Diese — allein wegen der Fiille der darin
auftretenden Figuren auch nur relative — Beschrinkung erfordert der
Rahmen eines Aufsatzes, gleichzeitig scheint ein Vorhaben, das eine
grundlegende — so die These — Charakteristik der Musilschen Figuren
analysieren will, gerade fiir das Hauptwerk angebracht.

1. Clarisse oder ,,vielleicht kann jede Mutter Gottesmutter werden...*

Die radikalste und offensichtlichste Haltung zum Thema ,Kinder
bekommen‘ nimmt in Musils Werk Clarisse ein. Im Gegensatz zu ihrem
Ehemann Walter will sie kein Kind und ,,verweigert [...]* sich ihm deshalb
,wochenlang* (Musil 1978a: 49). In einem Nachlassfragment des Mannes
ohne Eigenschaften bringt Clarisse den moralischen Kampf, den sie
deswegen mit Walter fiihrt, in einem knappen Ausspruch auf den Punkt:
,,Nur kein Kind! Statt etwas zu leisten, bekommen die Menschen Kinder!*
(Musil 1978b: 1747) Dieses Eheproblem ist als Ergebnis oder Ausdruck von
Clarissens Begeisterung fiir die Philosophie Friedrich Nietzsches einerseits
und Walters schleichende Verbiirgerlichung andererseits interpretiert
worden (vgl. u. a. Howald 1984: 236). Clarisse hat immer geglaubt — bzw.
wie sie sagen wiirde: gefiihlt — Walter sei zu etwas Grolem berufen und sie
konnte seine Gefahrtin dabei sein: ,,Sie hatte Walter seit ihrem fiinfzehnten
Jahr fiir ein Genie gehalten, weil sie stets die Absicht gehabt hatte, nur ein
Genie zu heiraten* (Musil 1978a: 53). Allerdings befindet sich Walter, der
fiir fast alle Kiinste Talent gezeigt hat, seit ldngerem in einer Schaffenskrise,
entpuppt sich eigentlich sogar als eher mittelmiBig und nimmt — statt weiter
an die Ermdglichung einer Erneuerung der Kunst, zumal durch sich selbst,
zu glauben — eine immer konservativere Haltung an. Statt ein genialisches
Bohemién-Leben zu fiithren, wird er Beamter, zieht sich mit Clarisse in ein
Haus am Stadtrand zuriick (vgl. Musil 1978a: 49-53) und mochte sein
Suburbs-Gliick mit einem Kind kronen (vgl. Musil 1978a: 608). Fiir die
Nietzsche-Jiingerin Clarisse wire dies ein Eingestdndnis des Scheiterns
ihres Mannes und damit im Grunde genommen auch ihrer selbst:

[...] als sie sein Versagen merkte, wehrte sie sich wild gegen diese erstickende,
langsame Verdnderung in ihrer Lebensatmosphire. Gerade da hétte nun Walter
menschliche Warme gebraucht, und er drangte, wenn ihn seine Ohnmacht quaélte,
zu ihr wie ein Kind, das Milch und Schlaf sucht, aber Clarissens kleiner, nervoser
Leib war nicht miitterlich (Musil 1978a:53, vgl. Schwartz 1997: 130).

158

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Clarisse verkorpert im Mann ohne Eigenschaften einen
fehlgehenden Versuch, den schon erwédhnten anderen Zustand zu erreichen.
Clarisse wird wahnsinnig — eine geistige Verfassung, die Parallelen zum
anderen Zustand aufweist, aber eben nicht das gleiche und bei Musil auch
nicht positiv konnotiert ist.”> Unter anderem driickt sich Clarissens Wahn
darin aus, dass sie die Philosophie Nietzsches (vgl. Musil 1983: 45, vgl.
Klippenstein 2009: 121) und Ludwig Klages’ wortlich nimmt (vgl. Mitterer
2007: 82). Vor diesem Hintergrund muss ihre korperliche und verbale
Verweigerung — ,,Nur kein Kind!* — als Symptom ihrer Krankheit gelesen
werden. Doch im Zuge der sich verschlimmernden Wahnzustdnde kommt es
zu einer Verschiebung ihrer Bewertung der Mutterrolle: Zwar will Clarisse
noch immer kein Kind von Walter (vgl. Musil 1978a: 657), dafiir entwickelt
sie die Vorstellung, den ,Erloser® gebaren zu miissen und beschlie8t Ulrich,
den sie als geeigneten Vater dafiir ansieht, zu verfiihren (vgl. Musil 1978a:
660f.). Diese Idee, eine neue Gottesmutter werden zu miissen, nimmt
Clarisse im Laufe der Romanhandlung immer mehr ein. Als sie allerdings
zum ersten Mal darauf kommt, schwingt in ihren Uberlegungen noch der
gleiche Vorbehalt mit, den sie gegeniiber einem Kind mit Walter gedufert
hatte (vgl. dazu auch Mitterer 2007: 126):

,Vielleicht kann jede Mutter Gottesmutter werden,* dachte sie ,wenn sie nicht
gewihren 14Bt, nicht ligt noch wirkt, sondern das, was zutiefst in ihr ist, als Kind
aufler sich bringt! Vorausgesetzt, daf3 sie selbst nichts erreicht!® fiigte sie traurig
hinzu. Denn der Gedanke bereitete ihr keineswegs reine Annehmlichkeit, sondern
erflillte sie mit der zwischen Qual und Seligkeit geteilten Empfindung, fiir etwas
geopfert zu werden (Musil 1978a: 444).

Bedeutsam an diesen Gedanken ist der kleine Unterschied zur schon
zitierten Formulierung ,,Statt etwas zu leisten, bekommen die Menschen
Kinder!“. War darin von der Elternschaft iiberhaupt die Rede, geht es nun
um die Mutter, d. h. die Frau: , Vorausgesetzt, dal sie selbst nichts
erreicht! Damit wird deutlich, dass Clarisse — jenseits ihres
nietzscheanischen Aktivismus und in einem hellen Moment — die
Mutterschaft als spezifisch weibliches Problem erkennt, ein spezifisch
weibliches Problem nicht, weil Mutterschaft qua definitionem nur Frauen
betreffen kann, sondern weil Mutter zu werden als ihre postulierte

% Von einer ,hegativen Charakterisierung der Wahnsinnsentwicklung Clarissens vor der
positiven Folie des anderen Zustands [...]* schreibt Walter Fanta (Fanta 2003: 268, kursiv
i. 0.).

159

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Bestimmung das einzige ist, was einer Frau de facto zu erreichen moglich
ist. Konsequenterweise kommt ihre Geisteskrankheit erst voll zum
Ausbruch (bzw. wird erst dann unleugbar), als sich Clarisse in das Schicksal
der Frau fiigt — auch wenn diese Fiigung durch die Uberhdhung zur Gottes-
Mutter verschleiert wird:

Die unendliche Passivitit der weiblichen Rolle, die hier von Clarisse zum letzten
Mal betrauert wird, bevor sie sich ihrer endgiiltig hingibt, wird in diesem Bild von
der Tochter auf die (Gottes-)Mutter {iibertragen, die eigentlich der einzig
symbolische Hort weiblicher Aktivitét ist, weil die autonome Kraft, die in der
Hervorbringung des Lebens liegt, nie vollstindig getilgt werden konnte. Damit
spielt Clarisse unwissentlich den patriarchalen Bestrebungen in die Hénde, die seit
jeher darauf ausgerichtet sind, der weiblichen Korper-Schrift auch noch diesen
letzten Rest an Dynamik und Eigenstindigkeit zu entziehen (Mitterer 2007: 126).

Allerdings hatte Clarissens Verweigerung vor dem hellen Moment,
in dem sie das Kinderbekommen als spezifisch weibliches Problem erkennt,
die ldngste Zeit aus der Verinnerlichung einer patriarchalen, ja misogynen
Perspektive resultiert. Einerseits waren ihre Ambitionen ja auf ihren Mann
Walter ausgerichtet. Thm seinen Kinderwunsch auszuschlagen war ihr
Beitrag, ihn doch noch zu dem ,,grolen Menschen® werden zu lassen,
dessen ,,Gefdhrtin“ sie sein wollte (vgl. Musil 1978a: 53). Andererseits
entspricht Clarissens Ablehnung der Sexualitdt der Ansicht der von ihr
verehrten Philosophen Nietzsche und Klages (im Mann ohne
Eigenschaften karikiert in der Figur Meingast) sowie der anderer
Zeitgenossen, wie etwa Otto Weininger (vgl. Mitterer 2007: 121), die den
weiblichen Korper als siindhaft und die Versuchung des Mannes durch die
Frau als Grund dafiir betrachten, weshalb dieser von hoheren
Bestimmungen abgehalten werde.” Clarisse, die wegen ihres AuBeren
sowieso immer wieder als androgyn, als knabenhaft geschildert wird (vgl.
etwa Musil 1978a: 654, 660, Klippenstein 2009: 119-120), benimmt sich
daher auch so, wie es traditionellerweise Mannern zukommt und freut sich
jedesmal, wenn dies jemand bemerkt (vgl. Mitterer 2007: 124). Statt sich
gegen die patriarchale Gesellschaft aufzulehnen, versucht sie ihr also
absolut zu entsprechen, indem sie das Frausein verweigert — um es
schlieBlich doch auf der manisch-messianischen Ebene der Gottes-Mutter
anzunehmen.

3 Clarissens psychische Erkrankung resultiert aus dem sexuellen Missbrauch, dem sie als
junges Madchen durch ihren Vater ausgesetzt war (vgl. Musil 1978a: 294-295; Mitterer
2007: 120-121).

160

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



2. Agathe oder das Kind als Ordnungshiiter

Kurz nachdem das geschehen ist und Clarisse Ulrich gestanden hat: ,,,Ich
mochte das Kind von dir haben!** (Musil 1978a: 657), tritt Ulrichs
Schwester Agathe erstmals im Roman auf. Auch Agathe hat keine Kinder.
Das liegt daran, dass ,,[...] sie das weibliche Brutbediirfnis miBBachtet[], das
sich das Nest vom Mann liefern 1463t*“ (Musil 1978a: 727). Dabei ist sie
ebenfalls verheiratet, sogar schon zum zweiten Mal. Nachdem sie sehr jung
Witwe geworden war, ist sie die Ehe mit dem von ihr ungeliebten, aber von
threm Vater geschitzten Gymnasialprofessor  Gottlieb  Hagauer
eingegangen, um nicht mehr mit dem Vater zusammen wohnen zu miissen
(vgl. Zingel 1999: 72). ,,[...] gut, man tut es; man mufl mit sich geschehen
lassen, was dazu gehort; es ist weder besonders schon, noch iiberméBig
unangenehm!“ (Musil 1978a: 729), heift es dazu lakonisch.*

Auch Agathe scheint sich also auf den ersten Blick in die
patriarchale Gesellschaft gefiigt zu haben. Allerdings zeichnet sich Agathe
seit threr Jugend und noch mehr seit dem Tod ihres ersten Mannes durch
groBBe Gleichgiiltigkeit der Wirklichkeit gegeniiber aus (vgl. Zingel 1999:
72). Dies zeigt sich darin, dass sie zwar duBBerlich gegen gesellschaftliche
Konventionen nicht auftbegehrt, ihnen aber immer nur soweit entspricht, wie
ihr das weniger Miihe macht, als es ein unkonventionelles Verhalten tite.
Schon gar nicht verinnerlicht Agathe die Rollen und Erwartungen, die von
der Gesellschaft an sie als Frau herangetragen werden. Uber ihre Zeit in
einer klosterlichen Schule fiir Hohere Tochter wird berichtet: ,,Sie erinnerte
sich, wie viel lebhafter als sie selbst Freundinnen oft gegen die starre
Internatszucht gemeutert und mit welchen Grundsitzen der Empoérung sie
ihre VerstoBe gegen die Ordnung ausgestattet hatten* (Musil 1978a: 727).
Dieser Protest hat aber ,,[...] weit weniger subversives Potential als Agathes
scheinbare Passivitdt, da er sich den Strukturen anpasst, gegen die er
aufbegehrt und so schlussendlich doch wieder in der folgsamen Mimesis
endet [...]“ (Mitterer 2007: 143). Agathes rebellische Schulkolleginnen
entwickeln sich ndmlich zu ,,[...] gut gebettete[n] Frauen [...], die ihre
Kinder nicht viel anders erzogen, als es ihnen selbst widerfahren war*
(Musil 1978a: 727). Erwachsen geworden nehmen diese Midchen jene
Position ein, die ihnen von der Gesellschaft vorgegeben wird und

4 Wolf schreibt zur Ehe von Agathe und Hagauer, sie bleibe ,,bezeichnenderweise nicht nur
gliick-, sondern auch kinderlos* (Wolf 2011: 763). Auf das Bezeichnende geht er allerdings
nicht ein.

161

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



perpetuieren sie damit. Auch in dieser Reflexion verweist Musil also
ausdriicklich darauf, dass Kindern in der Gesellschaft gleichermaflen die
Funktion eines Werkzeugs wie eines Vorwands dafiir zukommt, die
patriarchale Ordnung aufrecht zu erhalten. Noch deutlicher wird das, wenn
Agathe auf die Bemerkung Ulrichs, es komme ihm demiitigend vor, mit
jemandem zusammen zu leben, den man nicht liebe — wie es bei Agathe und
threm Ehemann Hagauer der Fall ist — fragt: ,,,Ist es schlimmer als wenn
eine Frau, die sich eher als drei Monate nach ihrer Scheidung wieder
verheiraten will, im Auftrag des Staats vom Amtsarzt an der Gebdarmutter
untersucht wird, aus Griinden des Erbrechts, ob sie schwanger sei?** (Musil
1978a: 685)

Diese Frage Agathes zeigt zweierlei. Zum einen manifestiert sich
darin ein erster Unterschied zu Clarisse: Wihrend sich bei dieser die
Ablehnung des Kinderwunschs in den Wunsch, den ,Erloser® zu gebiren
verwandelt, um — wie sie glaubt — auf diese Weise einen Beitrag zur
Erschaffung einer anderen Welt zu leisten, weill Agathe, dass in einem
Zeitalter des wissenschaftlichen Fortschritts und der Biirokratisierung (man
konnte mit Michel Foucault auch sagen: einem Zeitalter der Biopolitik) die
Selbstbestimmung der Frau durch und in ihrer Rolle als Mutter noch weiter
beschnitten wird, als es davor der Fall war.

Im Unterschied zu Clarisse, die das ,mannliche Prinzip® iiber alles
stellt, bleibt Agathe also kinderlos, weil sie sich der patriarchalen Ordnung
ganz entziechen will. Agathe bzw. Musil nun zu unterstellen, in der
Kinderlosigkeit ein sinnvolles Mittel der Emanzipation der Frau zu sehen,
wiirde allerdings am Wesentlichen vorbeigehen. Denn Agathe steht nicht
nur dem gesellschaftlich verordneten Kinderwunsch kritisch gegeniiber, sie
,»[...] verabscheut[...] die weibliche Emanzipation geradeso [...]* (Musil
1978a: 727). Dies erkldrt sich daraus, dass sie die Anstrengungen der
Frauen, sich in einem von Grund auf patriarchalen System — einer, wie es
heift, ,,[...] Welt [...], die nach dem Willen von Vitern und Lehrpersonen
aufgebaut war“ (Musil 1978a: 727) — Anerkennung zu verschaffen, als
vergeblich erkennt (vgl. Mitterer 2007: 141-142). Die meisten Frauen
akzeptieren am Ende, wie ihre Schulkolleginnen, doch noch die klassische
Rolle der Mutter. Aber selbst wenn es gelingt, diese Rollenverteilung
dahingehend zu {iberwinden, dass Frauen bis dahin Ménnern vorbehaltene
Positionen einnehmen, ist das doch nur eine Anpassung, ein Verharren im
System, nicht dessen Uberwindung.

Diese kritische Haltung den zeitgendssischen Emanzipations-
bestrebungen gegeniiber, fithrt zuriick zu dem zweiten Aspekt, der in

162

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Agathes vorhin zitierter Bemerkung angesprochen wird: Der Staat verordnet
die  gyndkologischen  Untersuchungen zur  Feststellung  einer
Schwangerschaft. Das zeigt, dass Kinder nicht um ihrer selbst Willen
geboren werden, sondern um einen Zweck zu erfiillen, und zwar als
privatrechtlicher Erbe des legitimen Vaters® ebenso wie auf der Ebene des
Staates. Dieser Staat, ,Kakanien‘, muss aus seiner Verfasstheit und seinem
Selbstverstindnis als Erbmonarchie heraus, ein Interesse daran haben, dass
soziale Stellung und Vermdgen nach unhinterfragten Gesetzen und in
vorgegebenen Bahnen weitergegeben werden, mit einem Wort: dass sich
nichts dndert.

3. Familie zu zweien oder der andere Zustand kennt keine Eltern

Eine Welt, die sich nicht dndert, ist genau das, was der Protagonist des
Mannes ohne Eigenschaften nicht hinnehmen will. Ulrich steht ,,[...] unter
dem Eindruck [...], daB3 nur Seinesgleichen geschieht, weil das Leben [...]
sich in die paar Dutzend Kuchenformen stiirzt, aus denen die Wirklichkeit
besteht [...]* (Musil 1978a: 591). Zu diesem ,Seinesgleichen‘ kommt, dass
in der Moderne das Ratioide und das Nicht-Ratioide als den Menschen
ausmachende Aspekte getrennt sind. Kulturgeschichtlich wurden diese
Bereiche bekanntlich den beiden Geschlechtern zugeordnet, das Ratioide
dem Mann, das Nicht-Ratioide der Frau, wobei sie der gleichen
Hierarchisierung unterlegen sind, wie die Geschlechter. Das ,Geschwister-
Experiment‘ zwischen Agathe und ihrem Bruder Ulrich stellt den Versuch
dar, diese Trennung zu liberwinden und dadurch die Utopie des anderen
Zustands zu verwirklichen.

Die Konzeption von Agathe und Ulrich als Geschwister ist dabei
bedeutend. Da Ulrich und Agathe Bruder und Schwester sind, kdnnen sie
sich auf Augenhdhe begegnen, ohne von Anfang an in einem Uber- und
Unterordnungsverhéltnis gefangen zu sein, wie es in der patriarchalen
Gesellschaft die Beziehungen der Geschlechter bestimmt. Gleichzeitig
kennen sich die beiden kaum, da sie nach dem Tod ihrer Mutter getrennt
von einander in Internaten aufgewachsen sind und sich, bevor sie sich
innerhalb der Romanhandlung zum ersten Mal wieder begegnen, seit fiinf
Jahren nicht gesehen haben. Auf diese Weise kann Musil die Beziehung

> Zur Problematik des Erbens als soziale Einrichtung, die entweder Vatermord oder die
reproduzierende Unterordnung unter die véterliche Ordnung (im doppelten Sinn) verlangt,
im Mann ohne Eigenschaften, vgl. Wolf (2011: 344-347).

163

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



zwischen Ulrich und Agathe als Gemeinschaft entwerfen, die positiv
konnotierte Aspekte der Familie, wie Vertrautheit und Fiireinanderdasein,
und das ebenfalls als positiv aufgefasste, erotische Moment einer Mann-
Frau-Beziehung verbindet: ,,.Durch den Kunstgriff, Ulrich und Agathe
lediglich die frithe Kindheit miteinander verbringen zu lassen, wird die
Entstehung eines ,sterilisierten Geschwisterempfindens® verhindert, Erotik
ohne Fixierung auf den sexuellen Akt ermdglicht” (Zingel 1999: 101, darin
zit. Musil 1978a: 897).

Entscheidend bei dieser Form von Gemeinschaft ist, dass nicht nur
die, durch ihre Rolle in der Konstruktion und Aufrechterhaltung der
gesellschaftlichen Ordnung abgewertete, Sexualitdt ausgeblendet werden
kann,® sondern auch negative Aspekte der Gemeinschaftsform ,Familie®
ausgeschaltet sind (vgl. hierzu auch Pohl 2011: 356). Wie schon erwihnt,
hat Agathe einen Mann geheiratet, den sie nicht liebt, dessen Werben aber
thr Vater unterstiitzt hat. Der Vater ist also — nomen est omen
gewissermallen — ein Représentat der patriarchalen Gesellschaft, in der das
Kind nur einem Zweck dient. Als sich Ulrich und Agathe nun zum ersten
Mal wieder treffen, ist es, weil der Vater gestorben ist. Sein Tod erdffnet
den Geschwistern die Moglichkeit, sich — neben der Geschlechterhierarchie
— auch von der Hierarchie der Generationen und der in ihr begriindeten
Funktionalisierung der Individuen in der Gesellschaft zu befreien. Agathe
vollzieht diesen Austritt aus der gleichermalen generationell-
patriarchalischen wie geschlechtlich-patriarchalischen Ordnung symbolisch
als sie dem aufgebahrten Vater ihr ,,seidenes, breites Strumpfband* (Musil
1978a: 707) in die Tasche schiebt:

Zum einen gibt die Tochter dem Vater nach dessen Tod etwas mit und nicht
umgekehrt. Zum anderen erfolgt die symbolische Ablehnung des viterlichen Erbes
in einem nahezu obszonen Akt, welcher der ménnlich konnotierten Seriositéit des
sozial gut situierten und integrierten Vaters die Anerkennung verweigert, indem er
ihn symbolisch zur ,empfangenden‘ Frau macht (Wolf 2011: 740-741).

Schon davor haben die Geschwister auf Agathes Initiative und
entgegen dem letzten Willen des Vaters die echten Orden auf dessen Brust
durch Duplikate ersetzt (vgl. Musil 1978a: 694-695, 705-706), spéter
werden sie sein Testament félschen (vgl. Musil 1978a: 792-802): ,,Das

% Dazu ist anzumerken, dass Sexualitit in der Beziehung zwischen Agathe und Ulrich sehr
wohl eine Rolle spielt und, wie Nachlassentwiirfe nahelegen, es sogar zum Inzest zwischen
den beiden kommt, wobei dieser negative Auswirkungen auf ihr Experiment des anderen
Zustands hat.

164

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



iiberkommene viterliche Erbe wird [...] in einer radikalen Verweigerung so
verfélscht, dass es nicht mehr wiederzuerkennen ist“ (Wolf 2011: 741).
Durch die Testamentsfilschung fallt Hagauer, als ihr Mann Agathes
gesetzlicher Vormund, nichts vom Vermodgen des Vaters zu, was der
»qualvoll rechtliche [...] Verstandesmann® (Musil 1978a: 726), wie der
Vater einmal genannt wird, nicht gewollt hat und nicht wollen hétte konnen.
Doch damit ist nur die materielle Seite angesprochen. In Ordenstausch und
Testamentsfdlschung liegt ein tiefergreifender Versuch, die viterliche
Ordnung auBler Kraft zu setzen, als es eine Verweigerung der Annahme des
Erbes wire. Indem sie es zwar annehmen, aber nach ihren Konditionen
umdeuten, verweigern die Geschwister nicht nur ihrem Vater die
Anerkennung, die ihm laut Gesetz und Gesellschaft zukédme, sie verweigern
ex post auch ihrem Vater, Gesetz und Gesellschaft anzuerkennen. Ulrich
und Agathe schreiben so de facto ihre Biografie neu und heben damit die
Problematik, notwendigerweise jemandes Kind und insofern schon immer
im Funktionalismus der patriarchalen Gesellschaft integriert zu sein, fiir sich
auf — so, wie fiir sie, weil sie Geschwister sind, die geschlechtlich
begriindete Hierarchie nicht gilt.

Da Agathe beschlossen hat, sich von Hagauer zu trennen, verbindet
die Geschwister nach dem Tod des Vaters nun nichts mehr mit der Welt des
Seinesgleichen und sie konnen als ,,Familie zu zweien* (Musil 1978a: 715)
leben, die im weiteren zu einem Leben im anderen Zustand werden soll.

4. Der andere Zustand oder die Utopie frisst ihre Kinder

Den anderen Zustand beschreibt Agathe einmal so: ,,Man besitzt nichts auf
der Welt, man hilt an nichts mehr fest, man wird von nichts mehr
festgehalten (Musil 1978a: 763). Hierin ist ein wesentlicher Aspekt des
anderen Zustands angesprochen, der gleichzeitig die groBte Schwierigkeit
bei dem Versuch in ihm zu leben darstellt: Im anderen Zustand spielt Zeit
bzw. Zeitwahrnehmung, wie sie das Leben normalerweise prigt, keine
Rolle, ja man ist darin der Zeit enthoben. Die Versuche, diesen Zustand der
Einheit mit der Welt, des Wegfalls der Zeitwahrnehmung adéiquat zu
beschreiben, haben Musil die letzten Jahre seines Lebens beschiftigt. Dass
das fast unmoglich ist, ist ein Grund, weshalb der Mann ohne
Eigenschaften Fragment geblieben ist. In jenem Kapitel, in dem Agathes
und Ulrichs Gemeinschaft als ,,Familie zu zweien* bezeichnet wird (Musil
1978a: 715-725), markiert Musil die Zeitenthobenheit jedenfalls durch
einen Wechsel vom epischen Préteritum ins Prasens (vgl. Zingel 1999: 96).

165

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Aber obwohl im anderen Zustand die Zeit auler Kraft tritt, ist er
nicht etwas, das man einmal fiir immer erreichen, das man festhalten
konnte. Der andere Zustand ist vielmehr — entgegen seiner Bezeichnung —
ein Prozess, der stindig wiederholt werden muss (vgl. Mitterer 2007: 197).
Als ,Ausnahmezustand‘ haben ihn Ulrich und Agathe schon vor ihrer
Begegnung erlebt, Agathe, zum Beispiel, mit ihrem ersten Mann; doch
dessen Tod kurz nach der Hochzeit hat ihn je beendet. Die Geschwister
stellen sich nun die Aufgabe, dauerhaft im anderen Zustand zu leben, eine
Aufgabe, an der sie vermutlich scheitern — das legen Kapitel-Entwiirfe aus
Musils Nachlass nahe. Denn wie bei allem, das man festhalten will, steckt
auch darin die Gefahr, dass es schal, dass es selbst zu Seinesgleichem wird.

Eine dezidierte Absage an die Welt des Seinesgleichen kommt in
Agathes Bemerkung ebenfalls zum Ausdruck. Weil der andere Zustand die
Grenzen zwischen Ich und Anderem, zwischen Ich und Welt verschwinden
lasst, gibt es in thm auch nicht die herkdémmlichen Einteilungen in ,,mein*
und ,dein“. Damit entzieht sich der andere Zustand der ,[...]
kapitalistischen Logik des Festhaltens und Besitzens, die unter
gewOhnlichen Umstdnden die Wahrnehmung und vor allem die
Geschlechterbeziehung regelt [...]“ (Mitterer 2007: 196). Das Kind, in
seiner Funktion als Erbe von Besitz und Instrument, um an der
althergebrachten Ordnung festzuhalten, gehort, wie gezeigt wurde, ebenfalls
zu dieser Logik. Deshalb kann das Kind im Zeichensystem der Utopie des
anderen Zustands niemals vorkommen, auch nicht gleichnishaft oder
metaphorisch. Das Kind wiirde eine Zeit- und Zukunftsdimension darein
holen, die der andere Zustand seinem Wesen nach nicht hat, und die ihn ins
Seinesgleichen kippen liee. Aber gerade als Abwesendes bezeichnet das
Kind auch die Gefahr, die von dieser Zeit- und Zukunftlosigkeit ausgeht und
das Scheitern der Utopie des anderen Zustands im Seinesgleichen, vielleicht
in einem neuen Seinesgleichen, fast zwangslaufig impliziert. Als virtueller
Schnittpunkt zwischen anderem Zustand und Seinesgleichen kann es damit
auch als Symbol fiir die Unmdglichkeit gelten, die Utopie des anderen
Zustands von der Familie zu zweien auf die Gesellschaft umzulegen.

5. Rachel oder die neue Kindheit. Statt eines Schlussworts eine Probe
aufs Exempel

Zwei Frauen haben im Mann ohne Eigenschaften — abgesehen von

Klementine Fischel — Kinder: Bonadea und das Dienstméddchen Rachel.
Bonadea kann als eine Frau vom Schlage von Agathes Schulkameradinnen

166

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



gelten, die sich in die vorgegebene Ordnung fiigt, auch und gerade, wenn sie
ihr mit zahlreichen Affdren zu entkommen versucht (vgl. Musil 1978a: 41-
43). TIhre beiden Kinder sind insofern notwendige Ausstattung einer Figur,
die die Scheinheiligkeit und immanente Widerspriichlichkeit der
patriarchalen Gesellschaft zu Beginn des 20. Jahrhunderts reflektiert. Rachel
und ihre Tochter stellen in diesem Sinne den Gegenpart zu Bonadea und
thren Sohnen dar: Rachel ,,war verflucht und zur Tiire hinausgesto3en
worden. [...] Ein gewissenloser Bursche hatte sie verfiihrt; sie wullte nicht
mehr, wie [...]* (Musil 1978a: 164-165). Markieren Bonadeas eheliche (und
wohlgemerkt: minnliche) Kinder die hochsten Tugenden und das hdchste
Gliick, die eine Frau haben kann, steht Rachels (weibliches) Kind fiir die
Schande und das Ungliick, das ein (uneheliches) Kind iiber die Frau bringt.
Ironischerweise ist es allerdings ihre uneheliche Tochter, die bewirkt, dass
Rachel selbst noch einmal Kind werden kann. Von der Familie versto3en,
kommt sie nach Wien in den Haushalt Diotimas. Dort wird durch den
moralischen  Einfluss der Hausherrin ,bei Rachel [...], ein
psychosomatisches Wunder vollbracht: Sie wird ,gleichsam wieder in die
Zeit vor der Geschlechtsreife zuriickversetzt*“ (Schilt 1995: 74, darin Musil
1978a: 500). Statt die Mutterrolle anzunehmen — Rachel sorgt fiir ihre
Tochter, doch lebt diese bei einer Pflegemutter —, verwandelt sich Rachel
selbst in ein Kind zuriick. Musil erwdhnt dies, wie aus dem Zitat ersichtlich,
explizit. Aullerdem gestaltet er den Erzdhlstrang rund um Rachel und
Soliman als Abenteuergeschichte mit Mérchenelementen, wodurch das
Kindhafte des Dienstmddchens wie auch seines ,Spielgefdhrten®, Paul
Arnheims afrikanischen Dieners, unterstrichen wird.” Rachels Riick-
verwandlung hilt allerdings nicht lange an. Als sie herausfindet, dass
Diotima, welche sie fiir ihre Ehrhaftigkeit und seelische GroB3e bewundert,
fiir Arnheim durchaus korperliche Gefiihle hegt, wird aus Rachel wieder
eine junge Frau und aus dem kindlichen Abenteuer mit Soliman eine kurze
Affére (vgl. Musil 1978: 601-604). Die neuerliche Verwandlung Rachels

7 Rachel und Soliman beginnen ihre Herrschaften, Diotima und Arnheim, auszuspionieren,
ebenso die Sitzungen der Parallelaktion (vgl. Musil 1978a: 336). Man denke auch an die
,Mutprobe‘, die Rachel in Arnheims Hotelsuite fiihrt, wo ihr Soliman dessen Schitze
zeigen will (vgl. Musil 1978a: 497-499) und an die Bemerkungen, die {iber Rachels Sicht
auf Solimans Herkunft gemacht werden: ,,Dieser Mohrenknabe war die funkelnde SchlieBe
in dem Zaubergiirtel, den die Parallelaktion um Rachel gelegt hatte. Ein komischer Kleiner,
der hinter seinem Herrn aus dem Mairchenland in die Strale gekommen war, wo Rachel
diente, war er von ihr einfach als der unmittelbar fiir sie bestimmte Teil des Mérchens in
Besitz genommen worden® (Musil 1978a: 220-221).

167

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



bezeichnet Musil dabei als ,,[...] lang schon angebahnte Umwélzung eines
Erwachens aus einem unnatiirlichen Seelenzustand in den mitrauischen
Fleischeszustand der Welt* (Musil 1978: 500). Vor dem Hintergrund, dass
Ellen Key als eines der realen Vorbilder fiir Diotima diente (Corino 2003:
857-859), kann man diese Riickentwicklung Rachels und deren Vergehen
als Illustration einer Uberlegung lesen, die Musil just zur Meinung der
schwedischen Reformpidagogin iiber das Kind anstellte:

»|--.] bezliglich des Kindes hat sie [Ellen Key] aber in einem Punkt recht: Hingabe
an den Augenblick, Aufgehen im Spiel der Kréfte. Dies kann dem Erwachsenen
beneidenswert vorkommen. Vorbildlich kann es ihm aber nicht sein, da man eine
complicirte Konstitution nicht auf eine einfachere zurtickschrauben kann‘ (Musil
1983: 169).

Mit der Figur der Rachel nimmt Musil das Kind als virtuelles
Symbol des Seinesgleichen also aus zwei Richtungen in den Blick.
Einerseits ist sie eine ledige Mutter und verkorpert damit die Negativseite
der durch das Kind vollzogenen patriarchalen Ordnung der Gesellschaft.
Andererseits wird sie im Verhiltnis zu Diotima — voriibergehend — selbst
Kind. Daran veranschaulicht Musil, dass Erwachsene den Seelenzustand
und die Weltwahrnehmung von Kindern, welche er als durchaus
beneidenswert anerkennt und, wie schon erwidhnt, auch mit dem anderen
Zustand vergleicht, nicht in einer einfachen Riickentwicklung erreichen
konnen. Gleichzeitig denunziert er auch in diese Richtung zielende
padagogische Bemiihungen. Diese sind nédmlich nicht nur bei Erwachsenen
zum Scheitern verurteilt, vielmehr erscheint jede Pddagogik (man bedenke
auch die Etymologie des Wortes) wesensmédfig und unabhédngig von ihrem
konkreten Inhalt als Instrument der Aufrechterhaltung einer
althergebrachten Ordnung, insofern sie eine Hierarchie impliziert. Dies ist
umso deutlicher, als Rachel in Wirklichkeit gerade nicht Diotimas Kind,
sondern ihr Dienstméidchen ist.

Literatur

Corino, Karl (2003): Robert Musil. Eine Biografie, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Fanta, Walter (2003): Die Spur der Clarisse in Musils Nachlass. In: Musil-
Forum. Hrsg. v. Matthias Luserke-Jaqui u. Rosmarie Zeller, Berlin/
New York: de Gruyter 2001/02 (Bd. 27), 242-286.

168

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)



Howald, Stefan (1984): Asthetizismus und i#sthetische Ideologiekritik.
Untersuchungen zum Romanwerk Robert Musils, Miinchen: Fink
(Musil-Studien 9).

Klippenstein, Dalia (2009): Zur Entschleierung des androgynen
Frauenbilds in Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften.
In: Musil-Forum. Hrsg. v. Matthias Luserke-Jaqui u. Rosmarie Zeller,
Berlin/ New York: de Gruyter 2007/08 (Bd. 30), 109-127.

Mitterer, Nicola (2007): Liebe ohne Gegenspieler. Androgyne Motive
und moderne Geschlechteridentititen in Robert Musils
Romanfragment ,Der Mann ohne Eigenschaften‘, Graz: GUV -
Leykam.

Musil, Robert (1978a): Der Mann ohne Eigenschaften I, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert (1978b): Der Mann ohne Eigenschaften II, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert (2001): Verwirrungen des Zoglings Torle. 49. Aufl,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert (1983): Tagebiicher. Hrsg. v. Adolf Frisé. Neu
durchgesehene u. erginzte Aufl., Hamburg: Rowohlt.

Pohl, Peter C. (2011): Konstruktive Melancholie. Robert Musils Roman
,Der Mann ohne Eigenschaften‘ und die Grenzen des modernen
Geschlechterdiskurses, Koln/ Weimar/ Wien: Bohlau.

Schilt, Jelka (1995): ,Noch etwas tiefer losen sich die Menschen in
Nichtigkeiten auf‘. Figuren in Robert Musils Roman Der Mann
ohne Eigenschaften, Bern/ Berlin [u. a.]: Lang (Musiliana 2).

Schwartz, Agata (1997): Utopie, Utopismus und Dystopie in Der Mann
ohne Eigenschaften. Robert Musils utopisches Konzept aus
geschlechtsspezifischer Sicht, Frankfurt/Main/ Berlin [u. a.]: Peter
Lang (German Studies in Canada 9).

Wolf, Norbert Christian (2011): Kakanien als Gesellschaftskonstruktion.
Robert Musils Sozioanalyse des 20. Jahrhunderts, Wien/ Kd&ln/
Weimar: Bohlau (Literaturgeschichte in Studien und Quellen 20).

Zingel, Astrid (1999): Ulrich und Agathe. Das Thema Geschwisterliebe
in Robert Musils Romanprojekt ,Der Mann ohne Eigenschaften®,
St. Ingbert: Rohrig Universititsverlag (Beitrdge zur Robert-Musil-
Forschung und zur neueren Osterreichischen Literatur 12).

169

BDD-A13059 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 21:49:06 UTC)


http://www.tcpdf.org

