Bianca Andrea Barbu
Temeswar

Die Sammlung der Banater Méirchen und Sagen
im Kontext der Europiischen Ethnologie und des
Multikulturalismus

Abstract: The folklore of the Germans on the present territory of Romania has developed
under very different circumstances and influences, which can also be seen in the activity of
the collectors. This paper deals especially with the folktales from the Banat region and the
history of their collection, from the perspectives of European Ethnology, Intercultural
Studies and Cultural Memory.

Although the science of Ethnology (“Volkskunde”) regarding German folklore in Europe
has been misused during the Nazi Regime, many collectors have worked according to
principles still recommended by modern European Ethnology. When it comes to the Banat
region, the multicultural environment favoured the creation of original folktales,
particularly in the mountain area. Following Jan and Aleida Assman’s theories of cultural
memory, the paper aims to illustrate how these folktales, handed down by oral tradition,
have formed the collective memory and thus contributed to the cultural identity of this
region’s inhabitants, most notably during the Ottoman wars, when the different ethnic
groups regarded themselves as a community of Christians against the foreign invaders.
Keywords: European Ethnology, Collective Memory and Cultural Identity, Intercultural
literature, Multiculturalism, Banat region, German minority in Romania, folktales

Das Volksgut der Deutschen und anderen Deutschsprachigen auf dem
heutigen Gebiet Ruméiniens entwickelte sich unter sehr unterschiedlichen
Bedingungen und Einfliissen, was sich auch auf die Sammeltitigkeiten
auswirkte. Hier wird im Besonderen auf die volkstiimlichen Erzdhlungen
des Banats (des Banater Berglands) eingegangen, wobei unterschiedliche
Perspektiven und Forschungsansitze beleuchtet werden: Volkskunde/
Européilsche Ethnologie, interkulturelle Literaturwissenschaft, Gedachtnis-
theorie.

" Der vorliegende Beitrag ist ein bearbeiteter Auszug meiner Magisterarbeit, die ich 2011
unter dem Titel Die Begegnung mit dem Fremden. Sagen und Mirchen aus dem
Banater Bergland in der Tiirkenzeit an der West-Universitit Temeswar verteidigt habe.

97

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Aufgaben und Schwierigkeiten der Europiischen Ethnologie

Die Volkskunde ist als ,,Viele-Namen-Fach® bekannt. So wird diese
Wissenschaft auch als Europdische Ethnologie, Kulturanthropologie,
Empirische Kulturwissenschaft u. a. verstanden, im Unterschied zu
Volkerkunde (auf ,,exotischere” Vilker bezogen). Aber obwohl ,,das durch
den Nationalsozialismus mi3brauchte Fach* aus Fehlern gelernt habe und
»einen beeindruckenden Forschungshorizont* zeige, ist es durch die Vielfalt
der Forschungsrichtungen immer noch problematisch, ein einheitliches
volkskundliches Methodenspektrum abzugrenzen: ,,Der Diversifikation der
Gegenstinde und Wissenschaftsmodelle entspricht der Pluralismus der
Methoden.?

Bernhard Waldenfels versucht eine Definition der Ethnologie im
Allgemeinen: Diese biete sich ,,am ehesten als Wissenschaft vom Fremden,
genauer gesagt: des kulturell Fremden an“ (Waldenfels 1999: 97). Auch
erwéhnt er in Anlehnung an den franzosischen Ethnologen Marc Augé, dass
es zwei Arten der Ethnologie gebe: ,eine »Auto-ethnologie«, die den
Anderen bei uns, und eine »Allo-ethnologie«, die den Anderen bei den
Anderen untersucht. Mit Husserl kdnnte man von einer Ethnologie der
Heimwelt und der Fremdwelt sprechen* (Waldenfels 1999: 99).

Das Institut fiir Volkskunde an der Universitdit Rostock definiert die
Aufgaben der Volkskunde folgendermalien:

Aufgabe der Volkskunde ist die Erforschung kultureller Traditionen und deren
Wandlungen bis in die Gegenwart. Bis zur ersten Hélfte des 20. Jh. herrschte die
landschaftliche =~ Sammlung und  Erforschung  kanonisierter = Bereiche
(Volkserzahlungen, Brauche, Volksglaube, Handwerk, Haus- und Hof,
Arbeitsgerit etc.) vor. Miindlichkeit und Uberlieferung waren wesentliche
Aufnahmekriterien. Heute versteht sich das Fach als moderne, den Alltag
fokussierende Kulturwissenschaft, die z.B. auch die Medien als populédre Erzahler,
den Tourismus oder Fragen der Migration thematisiert. Methodisch zentral ist die
Feldforschung (Ethnografie).’

Seit den 1960er Jahren macht sich eine Neuorientierung der
Volkskunde bemerkbar, und zwar von der ,traditionsbelasteten

2 Hofig, Willi: Rezension zu Methoden der Volkskunde: Positionen, Quellen, Arbeits-
weisen der Europiischen Ethnologie/ Silke Gottsch und Albrecht Lehmann (Hrsg.),
Berlin: Reimer, 2001. Abrufbar iiber das Bibliotheksservice-Zentrum Baden-Wiirttemberg,
URL: http://swbplus.bsz-bw.de/bsz09080871 1rez.htm [30.06.2013].

3 URL: http://www.volkskunde.uni-rostock.de/ [22.06.2013].

98

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Altertumswissenschaft zur kritischen Kulturanalyse und empirischen
Erforschung des Alltagslebens” — die Volkskunde werde zwar oft mit der
Sozialwissenschaft verglichen, fiir sie seien jedoch ,,weichere Methoden” zu
bevorzugen (Brednich 1994: 75). Das hat zu bedeuten, dass die Volkskunde
in Bezug auf ihre Forschungsobjekte teilnehmender und damit lebensnéher
ist bzw. sein sollte. Laut H. Bausinger erlaube das dem Forscher, ,,das
Forschungsinteresse und das Interesse der Erforschten so weit wie moglich
einander anzundhern” (zit. nach Brednich 1994: 75). Qualitative
Vorgehensweisen werden in der Volkskunde positiver betrachtet als
quantitative, da das Ziel der Forschungstitigkeit ist, eine ,humane
Wissenschaft” zu begriinden, bei welcher Forscher und Erforschter
interagieren (vgl. Brednich 1994: 75).

Heute wird die mdglichst authentische Aufzeichnung von
Uberlieferungen verlangt, dabei sollen auch Biografie des Erzihlers, der
Kontext, die Performanz und Funktion der Traditionen beriicksichtigt
werden. Man bemerkt eine ,,Hinwendung vom Objekt zum Subjekt, vom
Text zur Performanz®, da die Erzdhlforschung ,,ebenso das Erzdhlte wie das
Erzdhlen* selbst untersucht (Rohrich 1994: 428). Wenn man friiher z. B. am
Alter und Herkunftsort eines Mérchens interessiert war, so ist nun die
Problematik der Authentizitit der Méarchen und Sagen aufschlussreicher.
Folklore lieBe sich nicht nur auf miindliche Uberlieferung beschrinken, es
gibe sowohl die ,Literarisierung von Folklore® als auch ,die (Re)
Oralisierung von Literatur® (Rohrich 1994: 424). So konnen verschiedene
Geschichten und Themen z. B. aus Exempeln, Schul- und Volksbiichern,
Kalendergeschichten, Tageszeitungen ibernommen und dann als Sagen und
Schwiénke vermiindlicht werden — man spricht dann von Folklore als
»gesunkenem Kulturgut®. Wenn ein literarischer Text aber in die
Miindlichkeit iibernommen wird, macht er einen ,,Folklorisierungsprozess*
durch, er wird dem kollektiven Geschmack angepasst. Rohrich spricht daher
von der ,,Produktionstheorie als Entstehung von Folklore im Volk selbst,
und von der ,,Reproduktionstheorie. Wihrend in der Literatur nur der
einmalige, fixierte dichterische Text z&hlt, ist fiir die miindliche
Uberlieferung die Variabilitit kennzeichnend. Rohrich leitet daher einige
Fragestellungen ab:

Wo liegen die Vermittlungsstellen zwischen schriftlicher und oraler Kultur? Was
sind die Griinde fiir die Traditionsfestigkeit liber die Jahrhunderte hinweg? Aber
auch: Welcher Selektionsproze3 wird wird jeweils in Gang gesetzt? Wie
assimiliert miindliche Uberlieferung literarische Stoffe entsprechend dem

99

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



verdnderten sozialen Milieu der Triger? Wie stabil, wie verlalich ist die
miindliche Tradition? (Rohrich 1994: 425)

Es leuchtet aber ein, dass die Menschen nicht alle literarischen
Erzihlstoffe, mit denen sie in Kontakt kamen, auch gleich miindlich
nacherzihlten. Bewahrt wurde nur das, was gefiel, und wenn es dann im
Dialekt wiedergegeben wurde, stellte es sowieso eine miindliche kreative
Leistung dar. Fiir die Volkskunde sind von Interesse die mehr oder weniger
bewussten Kriterien, nach welchen einige Themen iibernommen werden
und andere nicht. Es stellt sich also die Frage nach den Quellen der
Gewihrsleute, also ,nach dem  Wechselverhdltnis miindlicher,
halbliterarischer und schriftlicher Tradition* (R6hrich 1994: 426).

Von ,,Assimilation* zu ,, Transkulturation*

Annemie Schenk beschreibt in ihrem Beitrag zur volkskundlichen
Fachrichtung der interethnischen Forschung, dass Volkskunde auch Fehler
machen kann, und bezieht sich dabei v.a. auf die Periode vor und wahrend
des Nationalsozialismus (Schenk 1994: 335-352). Dabei geht sie mit den
Mitteln der Hermeneutik an das Thema heran.

In Mittel- und Siidosteuropa gestaltete sich die Lage schwieriger als
in anderen Teilen des Kontinents. In einigen Staaten Westeuropas wurde
eine ,relative nationale Einheit* durch ,kulturelle Angleichungsprozesse*
zustande gebracht (Schenk 1994: 335). In Siidosteuropa konnten Staats- und
Sprachgrenzen nicht zur Deckung gebracht werden. Auch die deutsche
Minderheit in Ruménien sah sich nach dem Ersten Weltkrieg als ethnische
Minderheit in einem neu gegriindeten Nationalstaat, wo sie bis dahin an
iibernationale Herrschaftsstrukturen gewohnt war. Der neue Status der
deutschen Gruppen zwang sie, sich zu organisieren, ihre Rechte
wahrzunehmen — so wurden die Kontakte zwischen Banater Schwaben und
Siebenbiirger Sachsen vertieft, aber auch die zu Deutschland. Man begann
sich jedoch wegen der als iiberlegen gepriesenen deutschen Kultur in einer
fremden Umwelt zu fiihlen. Die Hinwendung zu Deutschland wiirde sich fiir
die deutschsprachigen Ethnien in ithren Léndern als nachteilig erweisen,
denn sie wurden in die Isolation gefiihrt.

In Deutschland machte sich das Erwachen des historischen
Bewusstseins bemerkbar, in den Sammlungen von Volksiiberlieferungen
bezog man auch die Deutschen in anderen Lidndern mit ein. Diese hatten
teilweise mehr traditionelles Volksgut erhalten, da sie nicht so von der

100

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Industrialisierung geprdgt worden waren. Die Volkskunde in Deutschland
sah diese ethnischen Gruppen als Minderheiten an, die der deutschen Nation
zuzuordnen waren. Eigentlich waren es ethnische Gruppen, ,,die in ihrer
jeweils spezifischen Situation eine eigene Identitit ausgebildet hatten®
(Schenk 1994: 337).

Bei den Minderheiten merkte man auch den Einfluss der
Nachbarvélker in den Uberlieferungen von Mirchen, Briuchen, Liedern.
Adolf Hauffen vermerkte 1895, dass Volkskunde die Nationalitdt erhalten
miisse, aber auch dass die Volkskultur des ,,Gastlandes* beriicksichtigt
werden sollte. Alexander von Helfert sprach von ,volksnachbarlicher
Wechselseitigkeit™, die in ,,Wechselbeziehungen in Sitten und Gebriuchen,
Sagen und Lied von Volk zu Volk* zum Ausdruck kam, ,,besonders wo die
unmittelbare Nachbarschaft ein sehr begreifliches Bindeglied abgibt™ (zit.
nach Schenk 1994: 338). Annemie Schenk kritisiert dagegen die
volkskundliche Sprachinselforschung zur Zeit des Nationalsozialismus.
Damals betrieb man die Erforschung deutscher Minderheitengruppen mit
nationalistischer Tendenz — die Sprachinseln wurden in der Isolation
dargestellt, getrennt vom eigenen Volk, aber auch isoliert von der
,fremdvolkischen Umwelt (durch ihre Uberlegenheit als Deutsche). Man
vertrat die Idee, dass das mitgebrachte Kulturgut unverindert weiter
iiberliefert worden war. Beziehungen zu den anderen Volkern wurden
negativ bewertet. Dabei waren diese Gebiete immer Zonen des Kontakts
und des kulturellen Austausches auf vielen Ebenen:

Im Zusammenleben mit anderen Vdlkerschaften in ihren neuen Siedlungsraumen
hatten die Nachkommen der einstmals Ausgewanderten ecine eigene Identitét
entwickelt, wie sie sich nur im Spannungsfeld von Landschaften mit ethnisch
gemischter Bevolkerung entfalten konnte (Schenk 1994: 340-341).

Bei der interethnischen Forschung miisste zuerst das Konzept der
»ethnischen Identitdt™ definiert werden. Die Frage nach dem ,,Wesen einer
Ethnie* liee sich jedoch natiirlich nicht leicht beantworten (Schenk 1994:
342). Ausschlaggebend sei, in welcher Weise sich die Mitglieder einer
Gruppe mit dieser identifizieren, dann die Selbstabgrenzung von anderen
Gruppen und das Bewusstsein einer ethnisch-kulturellen Identitdt. Eine
ethnische Gruppe stelle aber kein erstarrtes System dar, sondern setze
»dynamische Krifte“ ein, um sich an die Rahmenbedingungen der
Gesamtgesellschaft anzupassen (Schenk 1994: 342). Soziale Interaktionen
zwischen und innerhalb ethnischer Gruppen hidngen mit der
Gesellschaftsstruktur zusammen, die sich aber in einem stindigen Wandel

101

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



befindet. Die Forscher miissten diese Gruppen daher in ihrer Typik fiir eine
bestimmte historische Situation erkennen.

Interethnische Forschung hat das Ziel, das ,/Interaktionssystem
zwischen verschiedenen ethnischen Einheiten* aufzukldren (Schenk 1994:
344). Die spezifische Beschaffenheit einer ethnischen Individualitit wird
erst durch den Vergleich mit den fremdkulturellen Phinomenen erkennbar,
die sie umgeben. Aber laut Annemie Schenk miisse sich ein Forscher
bewusst sein, ,,daB die vergleichende Methode als ein kulturwissen-
schaftliches Interpretationsverfahren anzusehen ist“, also nicht objektiv
erkldren, sondern nur den Rahmen angeben kann (Schenk 1994: 344).

Im néchsten Teil ihrer Arbeit macht die Autorin darauf aufmerksam,
dass Anpassung nicht mit Assimilation gleichzusetzen ist, sondern eher
durch den Begriff der ,,Akkulturation” beschrieben werden kann. Die
Féhigkeit zur Akkulturation sichere die Existenz der ethnischen Gruppe.
Dabei hitten die Niveau-Unterschiede, auf denen sich die Gruppen
begegnen, einen groflen Einfluss auf ihr Zusammenleben. Daher sollte man
zuerst Daten iiber die soziale und wirtschaftliche Lage der Vertreter
verschiedener Ethnien erheben, um den Bezugsrahmen festzulegen, in den
man die Kulturgiiter stellt. Erst dann konnten diese vergleichend
interpretiert werden, um interethnische Beziehungen zu analysieren (vgl.
Schenk 1994: 344-345). Der interethnische Ansatz konne zu vielen
Aufschliissen fithren, was die Erforschung der Lebenswirklichkeit
ethnischer Gruppen betrifft. Der Forscher miisse die Wege aufspiiren, auf
denen sich die Wechselbeziehungen vollzogen haben, und die kulturelle
Priagung einer Gruppe unter ihren vielseitigen Aspekten zu untersuchen, um
so einen Beitrag zu einem wissenschaftlichen Verstindnis eigener und
fremder Kultur zu leisten (vgl. Schenk 1994: 351).

Man erkennt, dass bei A. Schenk wie bei B. Waldenfels die
Selbstkonstitution einer Gruppe durch Fremderfahrung stattfindet. Sie
unterstreicht auch den ,,stindigen Wandel“, dem eine Ethnie unterworfen ist
und betrachtet es als ,,Aufgabe des Forschers®, diese Ethnie lediglich ,,in
threr Typik fiir eine bestimmte historische Situation zu erkennen* (Schenk
1994: 343). Andererseits werden bei Schenk Konzepte wie Ethnie und
Kultur nur unscharf voneinander getrennt, teilweise auch gleichgesetzt: ,,So
ist ethnisches Selbstverstindnis auch stets kulturelles Selbstverstindnis®
(Schenk 1994: 343). Nun stellt sich die Frage, inwieweit die Begriffe
minterethnische Forschung® und ,,interkulturelle Forschung® im Bereich der
Ethnologie  ersetzbar sind, so wie ,Ethnologie® selbst mit
»~Kulturanthropologie* ersetzbar ist. Rund um den Kulturbegriff gibt es

102

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



bekanntlich zahlreiche Diskussionen. In seinem Artikel ,, Transkulturalitét.
Zur veridnderten Verfafitheit heutiger Kulturen* betrachtet Wolfgang Welsch
Begriffe wie ,,Interkulturalitit™ und ,,Multikulturalitdt von ihren Ideen her
lobenswert, aber eher unpassend, da sie sich immer noch an dem statischen
Kulturkonzept orientieren wiirden. Deshalb schlidgt er den Terminus
,» T ranskulturalitdt™ vor, um den grenziiberschreitenden ,,Austauschprozess*
zwischen ,,diversen Lebensformen* besser auszudriicken (Welsch 1995: 42).
In der Wissenschaft haben sich aber weiterhin die zwei ersteren
Bezeichnungen eher durchgesetzt, wenn auch in unterschiedlichen
Kontexten. In der neuesten Auflage des Metzler Lexikons der Literatur- und
Kulturtheorie (2008) erscheinen die Begriffe ,Interkulturalitit“ und
,,Multikulturalismus.“4 Welschs ,,Transkulturalitit wird beim Stichwort
,,Transkulturation erwéhnt, das ebenfalls den Austausch zweier Kulturen
bezeichnet und v.a. in seiner Opposition zu ,,Akkulturation erklart wird.
Dieser Terminus, der von A. Schenk als fortschrittlich gegeniiber
»Assimilation® gepriesen wird, wird heute also negativ konnotiert. Er sei
ethnozentrisch und kolonialistisch geprigt und sollte durch den Begriff
,», Transkulturation® ersetzt werden. In Anlehnung an A. Schenk kénnte man
sagen, dass Akkulturation zwar positiver ist als Assimilation, aber nur in
dem Sinne, dass sie sozusagen eine ,,freiwillige Assimilation® darstellt, was
auf das gleiche negative Ergebnis hinausgeht. Aber auch Transkulturation
wird von den herrschenden sozialen Strukturen mitbestimmt.

Theorie des kulturellen Gediachtnisses

Interessanter ist die Idee der Selbstdefinition, die von den meisten
erwahnten Wissenschaftlern angesprochen wird. In diesem Sinne sind die
Arbeiten von Jan und Aleida Assmann wichtig, da sie sich mit der
Gedichtnistheorie und der Konstitution der kollektiven Identitét
beschiftigen.’ Sie gelten als Begriinder der Theorie zum kulturellen
Gedichtnis (seit Ende der 1980er Jahre). Sie vertreten die These, dass mit
Miindlichkeit und Schriftlichkeit zwei verschiedene Organisationsformen
des kulturellen Gedéchtnisses einhergehen: Es geht um das
,Funktionsgedichtnis“ und das ,,Speichergeddchtnis“ — wenn es auch
schriftliche Medien gibt, die das ,,Funktionsgedédchtnis* {ibernehmen, wird

4 Multikulturalitit wird v. a. im Kontext von Staaten oder Regionen genannt, in denen
Menschen verschiedener Nationalitdten neben- und miteinander leben.

> Vgl. Metzler Lexikon der Literatur- und Kulturtheorie (hrsg. von A. Niinning),
Stichworter ,,Assmann®, , Miindlichkeit”, ,,Gedéchtnis, kulturelles®, ,,Identitét, kollektive*.

103

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



im ,,Speichergedéchtnis® etwas anderes bewahrt. Wichtig ist in diesem
Sinne der  Zusammenhang von kultureller Erinnerung, kollektiver
Identitatsbildung und politischer Machtausiibung.

Das kulturelle Gedichtnis bezeichnet

den jeder Gesellschaft und jeder Epoche eigentiimlichen Bestand an
Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und —Riten (...), in deren ,Pflege’ sie ihr
Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise
(aber nicht ausschlieBlich) iiber die Vergangenheit, auf das eine Gruppe ihr
BewuBtsein von Einheit und Eigenart stiitzt (Jan Assmann zit. nach Niinning 2008:
239).

Er weist eine zeitliche, rdaumliche, und soziale Dimension sowie
»eine produktive, generative und konstruktive Rolle als Medium kollektiver
Identitétsbildung* (Niinning 2008: 239). Bei dem kulturellen Gedéchtnis ist
die Gruppenbezogenheit interessant, da kulturelles Gedichtnis ,,nie den
Wissensvorrat aller Mitglieder einer Gesellschaft konserviert, sondern den
einer bestimmten Gruppe oder Schicht, die durch die kulturelle
Uberlieferung ihre Identitit festigt™. Unter ,,Rekonstruktivitit* versteht man,
»dass die Gesellschaft von ihrer jeweils gegenwirtigen Situation aus ihre
Geschichte(n) unter wechselnden Bezugsrahmen neu konstruiert (Niinning
2008: 239).

Die Wechselwirkung zwischen kulturellem Gedéichtnis und
kollektiver Identitit wird folgenderweise erklart:

Die kollektive Identitdt bedarf der stindigen Binnenstirkung durch das kulturelle
Gedéchtnis in Form von Ritualen, festen Einheitssymbolen und —mythen sowie
durch das stigmatisierende Konstrukt einer kollektiven Alteritdt, um sich ihre
Uberlegenheit zu bestitigen (Niinning 2008: 306).

Fiir eine kulturelle Identitdt sei demnach eine kulturelle Alteritit notig, was
oft zu einer bindren Opposition fiihrt (Gegenpol des Unbewussten), zu
Hetero- und Autostereotypen, also konstruierten Fremd- und Selbstbildern
(Niinning 2008: 15).

Sammler von Volkserzihlungen im Banat
Anfanglich gab es fiir die Pflege und Erforschung des Volksgutes im Banat
nicht die guten Voraussetzungen wie in Siebenbiirgen, wo sie schon Anfang

des 19. Jahrhunderts gesammelt wurden. Im 18. Jahrhundert, zur Zeit der
Ansiedlung, hatte die Aufkldarung weniger den Sinn fiir das Kulturerbe und

104

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Uberlieferungen der Vergangenheit und eher fiir Reformen. Durch die
ungefdhr 500 Jahre spitere Besiedlung des Banater Gebietes waren die
Volksmirchen, Sagen und Lieder hier auch schopferisch nicht so
weiterentwickelt, dass sie grofes Interesse geweckt hdtten, auch wenn
Erzdhlungen und Lieder in die neue Heimat mitgebracht und teilweise
weitergegeben wurden. Und trotzdem entwickelte sich hier in dieser Zeit,
wenn auch unbemerkt, eine eigene Volksdichtung. Bodenstindige
Anekdoten, Ortssagen, Erzdhlungen, die an die Zeit der Besiedlung
erinnerten, mitgebrachte Mérchen wurden weitererzahlt, Schwinke den
neuen Lebenssituationen angepasst, in den Spinnstuben sang man die alten
Volkslieder, und die Kinder lernten von den Alteren die bekannten
Kinderreime. Eine sozial-kulturelle Geschlossenheit wie in Siebenbiirgen,
die zur Beachtung des Volksguts angeregt hétte, gab es im Banat nicht. Der
siebenbiirgisch-sdchsische Intellektuelle stand dem Dorfbewohner néher,
weil er die gleiche Mundart sprach. Im Banat war das Biirgertum sozial und
stammesméflig und auch der Mundart nach von der Landbevdlkerung
getrennt. ,,Der Bauer war Milch- und Gemiiselieferant, als Triger von
Volksiiberlieferungen war er zuerst gar nicht interessant,” so Johann Wolf
(in Konschitzky/ Hausl 1979: 7).

Die Wirkung der deutschen Romantiker fiihrte auch in den
ruménischen Fiirstentimern bei der 1848er Generation zu einem
wachsenden Interesse fiir das nationale Volksgut und die Kultivierung der
Sprache. In seinem Vorwort zur Volksprosa-Sammlung Banater Volksgut
zitiert J. Wolf den ruménischen Schriftsteller und Kulturtheoretiker Lucian
Blaga, dass die deutsche Kultur der Romantik eine , katalytische* Wirkung
auf andere Volker gehabt hitte, also nicht zur Nachahmung empfahl,
sondern zur Besinnung auf die Eigenart, auf den ,,eigenen ethnischen Geist*
der jeweiligen Volker (in Konschitzky/ Hausl 1979: 6).

Johann Wolf zihlt mehrere Sammler unter den Siebenbiirger
Sachsen auf, die die Rolle eines Katalysators iibernahmen, indem sie sowohl
sachsische Volksdichtung sammelten, als auch zur Erforschung der
ruménischen beitrugen. Dabei wird unterstrichen, dass das Interesse fiir
Volkskunde sich in Siebenbiirgen schneller einstellte als im Banat, da es
auch verschiedene Voraussetzungen dafiir gab. So brachte Johann Karl
Schuller schon 1840 die Sammlung Gedichte in siebenbiirgischer
Mundart heraus, bei Josef Haltrichs Deutsche[n] Volksmérchen aus dem
Sachsenlande in Siebenbiirgen unterstiitzte Jacob Grimm selbst die
Herausgabe 1856. Im Jahr darauf erschienen Siebenbiirgische Sagen,
zusammengestellt ~ von  Friedrich ~ Miiller. ~ Adolf  Schullerus’

105

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Siebenbiirgisches Mirchenbuch aus 1930 erscheint also nach fast einem
Jahrhundert  Forschungstitigkeit in der siebenbiirgisch-sidchsischen
Volkskunde.

Im Banat begann man erst in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts
mit der Sammlung des Volksguts. Ausnahme machen die Walachische[n]
Miihrchen herausgegeben von Arthur und Albert Schott. Mit einer
Einleitung iiber das Volk der Walachen und einem Anhang zur
Erklirung der Miihrchen — erschienen 1845 im J.G. Cotta Verlag
Stuttgart. Das Werk markiert als erste ruménische Marchensammlung den
Beginn der Erzéhlforschung in Ruménien (vgl. Konschitzky/ Hausl 1979: 7
u. Schott/ Schott 1971: 317). Eine solche Sammlung, herausgegeben von
zwel Briidern, erinnert an die Briider Grimm, Zeitgenossen der Schotts.

Der eigentliche Sammler war Arthur Schott, der 1836 als
Gutsverwalter ins Banat kam. Er wohnte in der Bergstadt Orawitza und
unternahm Reisen nach Oltenien, Muntenien, Siebenbiirgen. Arthur Schott
hatte personliche Kontakte zu den Schriftstellern Ludwig Uhland, Gustav
Schwab und Nikolaus Lenau, mit denen er das Interesse an der
Volksdichtung teilte. Was spitere Volkskundler als ,teilnehmende
Beobachtung bezeichnen, wurde von Schott im Umgang mit den
Bewohnern der umliegenden Ortschaften praktiziert. Dank des Orawitzaer
Apothekers Karl von Knoblauch wurde er auf die ruménischen
Volksmarchen aufmerksam, die bei den Zusammenkiinften des Volkes
erzahlt wurden. Da diese Geschichten noch in keiner Aufzeichnung
vorhanden waren, wurde Arthur Schott selbst zum Méarchensammler. Der
Apotheker von Knoblauch und der ruménische Jurist Draguescu waren seine
Ubersetzer, bis er selbst die ruminische Sprache erlernte. Beim Sammeln
halfen ihm noch einige Personen, die in der Umgebung heimisch waren:
Fridolin Niunny aus Orawitza, Karl von Maderspach aus Saska, der Graf
Ferdinand Bissingen-Nippenburg, der Geistliche Mihalia Popowitsch, der
herrschaftliche Pandur Gheorghe Stoian, der Bauer Mihaly Lazar aus Jam
u.a. (vgl. Galfy 2000: 39). Man merkt, dass auch beim Sammeln der
Volkserzdhlungen ,,interkulturelle Zusammenarbeit*™ geleistet wurde.

1841 kehrte Schott nach Baden-Wiirttemberg zuriick und bereitete
mit seinem Bruder Albert die Verdffentlichung der Marchen vor. Albert
Schott (1809-1847) war Professor fiir Philologie an einem Stuttgarter
Gymnasium und beschéftigte sich auch mit der Sammlung von Sagen und
Liedern. Er war es, der die Kommentare zu den insgesamt 43 Geschichten
schrieb, wobei er in thnen die mythologischen Anschauungen Jacob Grimms

106

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



bestitigt zu finden meinte — Anschauungen, die von der modernen
Volkskunde als sehr spekulativ betrachtet werden.®

Seinen Anregungen folgend, ergédnzte Arthur Schott die Sammlung
auch mit Erkldrungen betreffend Sprache, Sitten, Tracht, Aberglauben der
Ruménen, was ,,den ersten Versuch einer Darstellung der Volkskunde dieses
Gebietes* ausmacht, wie es R.W. Brednich und I. Talos in ihrem Nachwort
zur Neuausgabe der Volkserzdhlungen erdrtern (Schott 1971: 320). So
konnten die Herausgeber den Lesern, die im Bezug auf Siidosteuropa und
das Banat fast gar keine Auskiinfte besaBlen, das Volk der ,,Walachen*
vorstellen. U.a. erkannte Schott, dass die ruminische Sprache zur
romanischen Sprachfamilie gehorte, was fiir die Zeit keine alltdgliche
Entdeckung war. Er konzentrierte sich auch nicht exklusiv auf Maérchen,
sondern sammelte ebenfalls Schwinke und Sagen und nannte die Quellen
und Gewihrspersonen fiir die Erzahlungen.

Auch wenn bei Arthur Schott das spiter giiltige Gebot der strengen
Authentizitit keine Rolle spielte und er die gesammelten Stoffe in einer
bearbeiteten Fassung verdffentlichte, scheint er in vielem eine ,humane
Wissenschaft™ betrieben zu haben, was in der Europdischen Ethnologie ja
erwiinscht ist. Brednich und Talos raten in ihrem Nachwort, die erkldrende
Einleitung nicht als ,,veraltet“ und zu subjektiv abzuwerten, denn man
miisse Arthur Schott ,bestitigen, dass er ein liebevoller und
aufgeschlossener Beobachter gewesen ist, der den Menschen im Banat ohne
jede Uberheblichkeit begegnete, ja ihnen sogar einige Sympathien
entgegenbrachte” (Schott 1971: 320). Rezensenten erkannten in vielen
ruménischen Mirchen Ahnlichkeiten zu den europdischen Mirchentypen,
was der Idee der Briider Schott entsprach, dass ihre Sammlung ein Beweis
dafiir sei, ,,wie weit das geistige Band greift, welches die europdischen
Volker und vielleicht die Menschheit trotz Krieg und HaB3 unaufloslich
verbindet* (zit. nach Konschitzky/ Hausl 1979: 7-8).

Mit der Uberlieferung von Volksgut in ruminischer Sprache im
Raum des Banater Berglandes befasste sich in der Zwischenkriegszeit der
Volkslehrer Emilian Novacoviciu aus der Gemeinde Réacdjdia (Din
comoara Banatului. Folclor. — 1926) Der Orawitzaer Arzt Ion Teicu
(1888-1951) sammelt und veroffentlicht Balade populare din Ilidia-Caras.
Studii si documente binatene de istorie, arta si etnografie in Temeswar.
Der Heimathistoriker Virgil Birou (1903-1968) publiziert die Binde Crucile

5 Vgl. R. W. Brednich und 1. Talos’ Nachwort in Schott 1971: 324.

107

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



de piatra de pe valea Carasului (1941) und Drumuri si popasuri
banatene (1962).

Johann Wolf wiirdigt die Anregungen der Tageszeitung Neuer Weg,
die nach dem Zweiten Weltkrieg Interesse fiir die Volkskultur zeigte und
1972 zu einer Sammelaktion aufrief, wonach man den Band Banater
Volksgut 1979 herausbringen konnte. Dieser Band entspricht den modernen
Anforderungen der Volksunde im Sinne der Authentizitit, da die meisten
gesammelten Texte in Mundart wiedergegeben werden. Da viele der
Sammler aber sozusagen ,,Laien” waren, konnten sie den wirklichen Wert
der ihnen erzdhlten Texte nicht nachvollziehen. Johann Wolf vermerkt, dass
einige Themen die Erzdhler auch zum Fabulieren hitten anregen konnen, da
es unter den Texten auch solche gibt, die mdglicherweise ,,libernommene
Lesefriichte” sein konnten, also im Sinne von Lutz Rohrich re-oralisiert
wurden. Wolf meint jedoch auch, dass es Aufgabe der Forscher sei, diesen
Phédnomenen nachzugehen. Die Sammler sollten nicht kritisiert werden,
»wenn sie die Grenzen zwischen altiiberliefertem Erzdhlgut und neuen
Formen des volkstiimlichen Erzdhlens nicht immer scharf getrennt haben*
(in: Konschitzky/ Hausl 1979: 11).

Fiir das Banater Bergland im Besonderen ist der Name Alexander
Tietz unumginglich. Er hat ,mit seinem Werk allein eine
zusammenfassende Darstellung der Volksiiberlieferung in einem begrenzten
Gebiet des Banats gegeben®, wie Johann Wolf zu schitzen weil. (in:
Konschitzky/ Hausl 1979: 9).

Alexander Tietz wurde am 9. Januar 1898 in Reschitza geboren und
starb ebenda am 10. Juni 1978. Er wuchs in einem multiethnisch gepréigten
und kulturell aktiven Umfeld auf. Er wurde deutsch erzogen, reifte aber wie
viele andere Banater des gehobenen Biirgertums in einer Atmosphére der
Toleranz heran. Er eignete sich das Ungarische an, sprach aber nur schlecht
Rumaénisch, was nach 1918 von Nachteil war. Um seine
Ruménischkenntnisse zu verbessern, machte ihn sein Schwager mit der
Lehrerin Stela Simic bekannt, die 1938 seine Frau wurde. (vgl. Drexler
Drozdik 1999: 12-13). Neben seinem Lehrerberuf arbeitete Tietz an
verschiedenen Zeitungen mit (Reschitzaer Zeitung, Neuer Weg, Neue
Literatur) und griindete eine ,,Wandervogel“-Gruppe, in welcher er
Jugendlichen seine eigene Freude am Wandern, an der Natur und an
Volksliedern weitergeben konnte. 1941 wurde er Kulturrat der Volksgruppe
in Reschitza und hoffte, die unpolitische Kulturarbeit, mit der er beim
»Wandervogel* Erfolg gehabt hatte, erfolgreich fortzusetzen. Aber bald
legte er sein Amt nieder, weil ihn die nationalsozialistische Ideologie

108

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



abstieB. Laut seinen eigenen Angaben begann er sich fiir die Volksdichtung
zu interessieren, als er bei Wanderungen auf Waldarbeiter oder Kohler traf,
die Geschichten zum Besten gaben. Besonders viel und gezielt sammelte
Tietz Volksiiberlieferungen in den 40er Jahren, vor allem aus Franzdorf
(Valiug) in der Nidhe von Reschitza, wo er mit seiner Frau ein
Sommerhiuschen bewohnte (vgl. Drexler Drozdik 1999: 15-16).

Insbesondere aus volkskundlicher Sicht sind die Bemiihungen Tietz’
lobenswert, die Authentizitit der Méarchen und den natiirlichen Erzdhlfluss
zu bewahren, obwohl er selbst spiter die Texte meist nicht in der Mundart
verdffentlichte, sondern eine ,.eigene Literatursprache* entwickelte, die an
Wilhelm Grimm erinnert (Liebhardt 2000: 27). Seine erste Sammlung
erscheint 1956 mit der Unterstiitzung der Redaktion des Neuen Wegs unter
dem Titel Sagen und Mirchen aus den Banater Bergen. Im kurzen
Vorwort nimmt er allgemein Bezug zu seinen Gewéhrspersonen: Die Texte
,wurden nach miindlicher Uberlieferung, nach den Erzihlungen alter
Miitterchen, Arbeiterfrauen, Waldarbeiter, Waldhiiter, Kohlenbrenner,
Bergleute, Werkarbeiter, ruménischer, kraschowinischer und deutsch-
bohmischer Bauern niedergeschrieben* (Tietz 1956: 5).

Somit macht er sowohl auf die Multikulturalitit des Banater
Berglandes aufmerksam, als auch auf die Berufsgruppen, die im groften
Teil hier zu Wort kommen und bei denen er ,,das hochgradig gesittete,
menschenfreundliche, gemiitvoll-heitere Wesen* bewundert und respektiert.
Er deutet den Lesern an, dass man in einer solchen Sammlung nicht alles
genau wiedergeben kann: ,,Man muss den bald schalkhaft, bald versonnen
lachelnden, verspielten Gesichtsausdruck der Erzéhlenden gesehen haben!*
(Tietz 1956: 6). Im Vorwort fiihrt Tietz die Leser in die Atmosphire der
Geschichten ein, im Anhang gibt er zu jedem Text genaue Angaben iiber die
Gewdéhrspersonen und Erkldrungen zu den auftretenden Motiven, was den
Anforderungen der Europdischen Ethnologie entspricht.

In den 50er Jahren sammelt Tietz oft biografische Erzdhlungen iiber
das Leben und die Arbeit der Bergleute, Fabrikarbeiter und ihrer Familien,
besonders aus Reschitza und Anina. Der Sammler verband sein eigenes
Interesse mit den Anforderungen seiner Zeit, in der die Arbeiterklasse im
Mittelpunkt stand (vgl. Drexler Drozdik 1999: 17). 1958 erscheint sein
zweiter Band, Das Zauberbriindl, und 1967 seine ausfiihrlichste
Volksgutsammlung Wo in den Tilern die Schlote rauchen. Das Vorwort
enthilt eine Studie iliber Geschichte, Landschaft, Sprache des Banater
Berglands. Alexander Tietz’ letztes Buch, Mirchen und Sagen aus dem
Banater Bergland, erschien 1974 im Kriterion Verlag und enthilt eine

109

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Auswahl aus den frilheren Bénden. Nach eigenen Angaben war das
Hauptforschungsgebiet des Reschitzaer Sammlers die Arbeiterfolklore,
deshalb beschrinkte sich Tietz raumlich auch auf nur einen Teil des Banater
Berglandes, vor allem auf die Industrieorte Reschitza und Anina,
Bergwerkssiedlungen wie Orawitza, Dognatschka, Saska, die Waldarbeiter-
gemeinde Franzdorf. Die Sagen handeln von Geistern und anderen
tibernatiirlichen Geschopfen, aber auch Kampfe mit den Tiirken und die
Note der Ansiedlungszeit werden beschrieben, gemid3 dem Spruch: ,,Die
ersten fanden den Tod, die zweiten die Not und erst die dritten das Brot.*

Entstehungshintergrund der Mirchen und Sagen des Banater
Berglands

Die Sagen reiften wihrend der Auseinandersetzung der Siedler mit der
neuen Umwelt der Banater Landschaft, als sie die neue Heimat in ihr
geistiges Leben einzuschlieBen begannen. Die iiberlieferten toponymischen
Bezeichnungen, die in weit zuriickliegender Vergangenheit entstanden
waren, hatten fiir die Nachkommen oder Neusiedler ihre urspriingliche
Bedeutung verloren. Die Sagen versuchen, ihnen einen neuen Sinngehalt zu
vermitteln.

Darauf bezieht sich auch Alexander Tietz im Nachwort zu seinem
zuletzt verdffentlichten Band (Tietz 1974: 381). Er sieht die Entstehung der
Sagen und Mérchen vor allem als Auseinandersetzung mit der Natur. Tietz
zitiert R.M. Rilke und meint, dass dieses Landschaftsgebiet im Gegensatz
zur Ebene ,tausend Namen* hat. Auf den Karten des Banater Berglands
sind viele topografische Bezeichnungen angegeben, die auch in den
volkstiimlichen Erzdhlungen erscheinen. Die Namen der verschiedenen
Phanomene werden ebenfalls gern Mittelpunkt von aitiologischen Sagen:

nur wenige [der Namen] sind deutsch, andere sind ruménisch, aber dann gibt es
eine Menge fremdartig klingender, seltsamer, dunkler Namen, deren urspriingliche
Bedeutung nicht nur den deutschsprachigen, sondern auch den alteingesessenen
rumdnischen Einwohnern unbekannt ist: Pulsano, Sodol, Beu, Beuschnitza,
Grunibun usw. ,,So heifit der Ort eben, von Vitern, Urvitern her”, pflegt man von
den befragten Bauern und Hirten als Antwort zu erhalten. Ein Teil davon erweist
sich dem Sprachkundigen als slawisch (Tietz 1974: 368).

Seiner eigenen Naturphilosophie folgend, betrachtet Tietz jeden Ort, sei es
Quelle, Felsen oder Hang, als Personlichkeit mit einem ,eigenen
unverwechselbaren Charakter, und solche ,ausdrucksvollen ortlichen

110

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Charaktere* machen das Banater Bergland zu einer ,Landschaft der
sprechenden Winkel (Tietz 1974: 368-369).

Die Siedlungen, in denen die Triger des Volksgutes leben, sind
bedeutende Industrieorte wie Reschitza (dessen Bedeutung nach der Wende
1989 wieder drastisch sank), ehemalige Arbeiterkolonien wie Anina oder
die alten Bergwerksorte Orawitza, Tschiklowa, Saska, Dognatschka, in
denen der Bergbau schon um 1870 eingestellt wurde, die aber noch ,,einen
Hauch altosterreichischer Bergstadtromantik* bewahrt haben:

Der einzigartige Hauptreiz des Banater Berglands besteht in der Verbindung einer
entlegenen, weltverlorenen, einsamen, phantastisch-geheimnisvollen Natur mit
altosterreichischer bergstédtischer Zivilisation barocker und biedermeierlicher
Artung, die dem Gebiet durch die Wiener Hofkammer nach dem Abzug der
Tiirken im 18. Jahrhundert aufgepragt worden ist (Tietz 1974: 370).

Diese Siedlungen bekamen erst nach dem Abzug der Tiirken 1718
die Rolle, die Arbeiter und Beamten fiir die Berg- und Hiittenindustrie zu
beherbergen. Kupfer-, Silber- und Goldbergwerke wurden in Orawitza 1718
errichtet, in Dognatschka 1722, in Saska 1730. In Bokschan griindete man
1719 ein Eisenwerk, etwa flinfzig Jahre spdter eins in Reschitza. In den
Wildern der Semenikhédnge legte man die Waldarbeiterdorfer Steierdorf
(1773) und Franzdorf (1793) an. 1790 entdeckte ein Waldarbeiter zufillig
die Aninaer Steinkohle.

In iiber 200 Jahren entwickelte sich in diesem Montangebiet ein
mehr oder weniger ,,proletarisches* spezifisches Uberlieferungsgut, welches
Tietz als ein ,.kollektives iiberindividuelles Wesen* betrachtet, das sich ,,in
einem besonderen Lebensstil, in gemeinsamen Sitten (...) duBert und in
Scherzreden, Sagen, Maérchen sein eigenes dichterisches Volkstumsgut
besitzt* (Tietz 1974: 374). Dabei iibte die miindliche Art der Uberlieferung
in allen Lebensbereichen eine entscheidende Rolle, denn in dieser Periode
wurden vom Arbeiter- und Bauernvolk Biicher kaum zur Hand genommen.
Was die Sprache betrifft, behauptet Tietz, in diesem Banater Montangebiet
gibe es keine ,,Mundart im strengen Sinn“, sondern eher eine ,,stidtische
Umgangssprache”, und zwar das in der alten Monarchie iibliche
,osterreichische Deutsch®, das besonders vom Militdr und den Beamten
ausging (Tietz 1974: 376). Es sei aber keine einheitliche Sprache, und in den
Dorfern hore man noch ab und zu einen béhmischen Akzent oder ein
zipserisches Wort.

Aus literarischem Gesichtspunkt ist der Stil der Erzdhlungen durch
Kiirze, Sachlichkeit und einem gewissen Realismus gekennzeichnet: ,,.Der

111

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Stil ist immer knapp, prall und bis an den Rand mit Leben erfiillt (Tietz
1974: 377). Tietz lobt auch die besondere Bildhaftigkeit des volkstiimlichen
Erzéhlens und beschreibt die Erzdhltechnik der Gewihrspersonen. So
kommen in der Volkssprache selten attributive und Adverbialsétze vor, die
einen vorher genannten Satz ndher beschreiben. Hier werden eben diese
erklarenden Zusammenhéange zuerst angegeben:

Es heif3t also nicht: ,,Das Hilfegeschrei wurde von einem Bauern gehort, der in der
Nihe seine Ochsen trankte*, sondern: Ein alter Mann trieb seine Ochsen an den
Fluf3. Der horte das Hilfegeschrei. Statt den Begriff des Bauern, der das
Hilfegeschrei hort, nachtriglich zu erweitern, wird das Bild des Bauern, samt den
weidenden Ochsen, vorausgeschickt (Tietz 1974: 377).

Durch diese Technik wird beim Zuhdrer eine bestimmte Stimmung
hervorgerufen und die Spannung erhoht, wobei die Erzéhler selbst sich ihrer
Taktik meist nicht bewusst sind.

Die Orte und Gelegenheiten, an denen Méarchen und Sagen erzdhlt
wurden, werden von Tietz ebenfalls angefiihrt:

Die Kiiche und das Wohnzimmer des Kolonie- und Arbeiterhauses, wo nach
Feierabend die Familienmitglieder, Nachbarn und Freunde zusammenkommen;
um einen guten Erzdhler herum versammelten sich auch zwanzig Personen; es
wurde beim Federschleilen erzdhlt und bei der Totenwacht; dann in den
Arbeiterbaracken, am Lagerfeuer um die Hiitte der Holzschliger und
Kohlenbrenner im Wald; frither wurde auch im Werk die Wartezeit bei den
Martin6fen vor dem Anstich, die Ruhepause im Bergwerk mit Mérchenerzahlen
ausgefiillt; mehr, als man sich denkt, wurde das Méarchenerzéhlen beim Militér, in
der Kaserne gepflegt; so manches Mérchen wurde von der Wanderschaft aus der
Wandererherberge heimgebracht (Tietz 1974: 377-378).

Die Sagen haben meist die Landschaft zum Thema, da die
Naturerscheinungen die ,,mythenbildende Phantasie* bewegen, es gibt aber
auch viele historische Sagen. Allgemein widerspiegeln diese Lokalsagen die
Verbundenheit der Bewohner mit ithrer Umgebung. Die Leute erzidhlen aber
auch gern iiber die Ansiedlung, liber ihre Lebensweise, ihre Arbeit und den
Feierabend — auch wenn sie oft nichts Positives zu berichten haben, denn
das Leben im Montangebiet war immer mit Schwierigkeiten verkniipft: Not
bei Kinderreichtum, Arbeitslosigkeit, Unfdlle und Grubenkatastrophen,
Kinderarbeit und Hoffnungslosigkeit. Tietz zeigt sich aber beeindruckt
durch den ,,Heroismus, mit dem Not und Armut getragen werden. Niemals
haben sich die Arbeiter, die Arbeiterfrau durch Not und Elend sittlich
unterkriegen lassen; niemals hat Armut die menschlichen Werte, den

112

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



sittlichen Halt der Arbeiterfamilie zu untergraben vermocht* (Tietz 1974:
381).

Die Natursagen stellen die Wirklichkeit so dar, wie sie womdglich
von den ersten Ansiedlern empfunden worden ist. Die fremden Kolonisten
filhlten sich in dieser neuen, wilden Umgebung unheimlichen Michten
ausgeliefert, die sie zu erkldren versuchten. Geschichtliche Sagen wurden z.
B. durch Burgruinen oder tatsdchliche Miinzfunde inspiriert. Viele stammen
aus der Uberlieferung der alteingesessenen ruminischen oder
kraschowdnischen Bauern und Hirten. Zur Zeit Tietz’ erzdhlten solche
Hirten immer noch gern Geschichten, wenn Wandergruppen Interesse
zeigten. Auch diese Sagen gehdren dem Umfeld der deutschsprachigen
Bevolkerung an, und da die Ethnien viel voneinander iibernommen haben,
ist eine Differenzierung der Ortssagen nach Nationalitdten kaum moglich.

Ein Beispiel, wo diese Differenzierung versucht werden kann, ist die
Sage der Entstechung des Teufelssees — es gibt zwei Varianten, an denen
man die unterschiedlichen Lebensumstinde der Banater Volker erkennen
kann. Alexander Tietz gibt als Gewéhrsperson dieser aitiologischen
Natursage einen gewissen lon Trifu aus der Nera-Schlucht an, also einen
dem Namen nach ruménischen Bauern, der dem Reschitzaer Sammler die
Geschichte im Jahre 1959 erzéhlte. Die Sage wird von Tietz auch mit dem
ruménischen Namen des Sees betitelt: Lacul Dracului (Tietz 1974: 265).
Hier geht es um einen Hirten, der mit dem Teufel eine Wette eingeht. In der
anderen Variante, Der Teufelssee, dic von Julius Galfy ebenfalls in den
50er Jahren im Gebiet Deutsch-Saskas gesammelt wurde, ist die
Hauptperson ein Bergarbeiter, der mit einer Wiinschelrute nach einem
Schatz sucht und so dem Teufel begegnet (Galfy 2008: 33). Man bemerkt,
dass in den zwei Sagen die unterschiedlichen Lebenssituationen der
Erzdhler widerspiegelt werden: die eine handelt von Erfahrungen der
deutschen Bergleute, die als Ansiedler in diese Umgebung kamen. lon Trifu
erzdhlt eine Sage iliber einen Hirten, der einen Fisch braten muss, also
Elemente, die eher zu seinem Alltag gehoren — die Ruménen waren friiher
zum Grofteil Bauern gewesen und hatten erst spéter angefangen, in den
Bergwerken zu arbeiten.

Was das kulturelle Gedachtnis und die Selbstdefinition betrifft, so
sind die Sagen aufschlussreich, die Bezug zur Zeit der Tiirkenkriege haben:
Man bemerkt, dass sich die Banater Bevolkerung den Angreifer zum
»Fremden als Gegenbild*“ machte und damit ihre gemeinsame Identitét als
,,Christenvolk* stirkte.

113

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



In der Klassifikation der vier ,Modi des Fremderlebens nach
Ortfried Schiffter wird diese Fremdheit als Gegenbild folgenderweise
beschrieben: ,,Das Fremde wird hier als Negation der Eigenheit im Sinne
von gegenseitiger Unvereinbarkeit begriffen — es wird grundsitzlich
abgelehnt, weil man um die ,,Integritit des Eigenen besorgt ist (Hofmann
2006: 22). Dabei kann das Fremde als bedrohlich, aber andererseits
faszinierend empfunden werden. In Anlehnung an Freud wird diese
Faszination aber als das ,,mdglicherweise abgespaltene Eigene* verdringt
(Hofmann 2006: 23). Das Fremde wiirde meist als Gegenbild betrachtet,
wenn man sich in einer Krisensituation befindet — als Rettung wird dann oft
ein FEigenbild konstruiert, ,,das in dieser Form vielleicht nie bestanden hat®,
wie der Bezug auf eine mehr oder weniger ,,imagindre Gemeinschaft* der
Nation, Religion u.A. (vgl. Hofmann 2006: 23).

In vielen Sagen des Banats taucht diese Erfahrung der Angst in einer
Krisensituation auf, die in Bezug auf die beschriebene geschichtliche
Periode gerechtfertigt ist. Dadurch, dass jederzeit ein Angriff der Osmanen
moglich ist, fiihlen sich die Bewohner des Banater Berglands in ihrer
Lebensweise und (relativen) Freiheit bedroht und leben in einem beinahe
permanenten Zustand der Angst und Spannung, wobei sie aber ihren
iblichen Arbeiten nachgehen miissen.

In einer kleinen Marchen-Sage z. B., in der die Tiirken sogar als
Menschenfresser dargestellt werden (Tietz 1974: 268) kommt ein sehr
wichtiger Aspekt der Wandelbarkeit kollektiver Identitét zum Vorschein: Zu
Anfang der Erzdhlung wird von einem Tiirken erzdhlt, der ein ruménisches
Maidchen entfiihrt, im Vordergrund stehen also die verschiedenen Ethnien.
Zum Schluss werden diese unwichtig, die Retter des Maidchens sind
,,Christenmenschen®. Wenn sich die verschiedenen Ethnien des Banater
Berglands also zu Anfang womdglich als gute Nachbarn, aber dennoch
unterschiedlich in ihren Eigenheiten sahen, so forderte das gemeinsame
Feindbild der Osmanen den Gruppenzusammenhalt: Die ,,Unsrigen®,
darunter konnte man die Christen verstehen, die in derselben Gegend
wohnen und dieselben Interessen haben, ihre Heimat zu schiitzen. Die
Gemeinsamkeiten treten in den Vordergrund.

So eine Krisenerfahrung wie die des Krieges wird im Normalfall
immer mit Unsicherheit und Angst und der Erschaffung eines Feindbildes
verbunden. Hier ldsst sich das Feindbild noch leichter herstellen, da die
Gegner v. a. durch ihre Religion sehr fremdartig wirken. So werden die
Religion und die damit verbundenen (realen oder vermuteten) Praktiken
zum Hauptkriterium der Differenzierung. Gleichwohl wire zu erwégen, dass
oft in Kriegszeiten auch einheimische Rduberbanden Déorfer und Menschen

114

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



angriffen, was in diesem Fall auch moglich gewesen sein kann. Trotzdem
wird meist nur von den Tiirken gesprochen, als wiren die Begriffe
»Angreifer und ,,Tiirken* synonym. All diese Tatsachen konnen aber als
»MaBnahmen des Selbsterhaltungstriebs betrachtet werden. Da hier die
Tiirken die Angreifer sind, kann nicht von einem Bild des ,,orientalischen*
Menschen im Sinne von Eward Said gesprochen werden. Dennoch erkennt
man in einigen Sagen die angedeutete Uberlegenheit des aufklirerischen
Denkens und des Christentums, die den ,,barbarischen* Tiirken nur physisch
unterlegen seien.

Schlussbemerkung

Im Allgemeinen sieht sich in vielen Banater Sagen die Erwartung erfiillt,
dass eine Gruppe von Menschen in der gemeinsamen Krisensituation des
Krieges ein Feindbild entwickelt und somit ihre eigene kollektive Identitét
starkt. Die Weitererzidhlung ist eine Methode des kulturellen Gedéchtnisses,
diese Identitét zu sichern. Das Banat wire ohne die Tiirkenkriege vielleicht
nicht so selbstverstiandlich ,,multikulti®.

Obwohl es viele Sammlungen von Volksgut gibt, geraten diese
allmdhlich in Vergessenheit, und eine systematische und theoretische
Auseinandersetzung mit den Maérchen bzw. Sagen erweist sich als
notwendig.

Die Volkserzdhlungen waren fiir die Bewohner dieser Gegend oft
ein Mittel, mit ihrem eigenen Dasein besser umzugehen, fiir die Leser von
heute sind sie eine Moglichkeit, ihr Selbstverstdndnis neu zu definieren.

Literatur

Brednich, Rolf Wilhelm (*1994): Quellen und Methoden. In: Rolf W.
Brednich (Hrsg.): Grundrifl der Volkskunde. Einfiihrung in die
Forschungsfelder der Europiischen Ethnologie, Berlin: Dietrich
Reimer, 73-95.

Drexler Drozdik, Herta (1999): , Alexander Tietz und das literarische
Volksgut der Banater Berglanddeutschen, Zum 100. Geburtstag des
Sammlers.* In: Echo der Vortragsreihe, X. Jg., 6 (114)/1999, 12-21.

Galfy, Julius (2000): ,Lexikon der Banater Berglanddeutschen
Personlichkeiten: Arthur Schott“. In: Echo der Vortragsreihe. XI.
Jg., 3 (123)/ 2000, 39-41.

115

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Galfy, Julius (2008): ,,Geschichten und Mérchen aus dem Banater Bergland*.
In: Echo der Vortragsreihe, XIX. Jg., 2 (218)/ 2008, 33-45.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft. Eine
Einfithrung, Miinchen: Wilhelm Fink, 7-61.

Hofig, Willi: Rezension zu Methoden der Volkskunde: Positionen, Quel-
len, Arbeitsweisen der Européiischen Ethnologie/ Silke Gottsch/
Albrecht Lehmann (Hrsg.), Berlin: Reimer, 2001. Abrufbar iiber URL:
http://swbplus. bsz-bw.de/bsz09080871 1rez.htm [30.06.2013].

Konschitzky, Walther/ Hausl, Hugo (Hrsg.) (1979): Banater Volksgut.
Erster Band. Miirchen, Sagen und Schwinke. Mit einem Vorwort
von Johann Wolf, Bukarest: Kriterion.

Liebhardt, Hans (2000): ,,Stimme des Banater Berglands. Alexander Tietz
und seine Landschaft. In: Echo der Vortragsreihe, Sonderbeilage
Nr. 34, Juli 2000, 24-29.

Niinning, Ansgar (Hrsg.) (‘2008): Metzler Lexikon der Literatur- und
Kulturtheorie, Stuttgart/ Weimar: Metzler.

Rohrich, Lutz (*1994): Erzihlforschung. In: Rolf W. Brednich (Hrsg.):
Grundrifl der Volkskunde. Einfithrung in die Forschungsfelder
der Européischen Ethnologie, Berlin: Dietrich Reimer, 421-448.

Schenk, Annemie (*1994): Interethnische Forschung. In: Rolf W. Brednich
(Hrsg.): Grundrif der Volkskunde. Einfithrung in die
Forschungsfelder der Europiischen Ethnologie, Berlin: Dietrich
Reimer, 335-352.

Schott, Arthur/ Schott, Albert (1971): Rumiinische Volkserzihlungen aus
dem Banat. Mirchen, Schwinke, Sagen. Neuausgabe besorgt von
Rolf Wilh. Brednich und Ion Talos, Bucuresti: Kriterion.

Tietz, Alexander (1956): Sagen und Mirchen aus den Banater Bergen,
Bukarest: Jugendverlag.

Tietz, Alexander (1974): Miérchen und Sagen aus dem Banater Bergland,
Bukarest: Kriterion.

Waldenfels, Bernhard (*1999): Topographie des Fremden. Studien zur
Phéinomenologie des Fremden, Berlin: Suhrkamp, 85-107.

Welsch, Wolfgang (1995): Transkulturalitit. Zur verdnderten Verfafstheit
heutiger Kulturen. In: Zeitschrift fiir Kulturaustausch 45, 1 (1995),
39-44.

Internetquellen
URL: http://www.volkskunde.uni-rostock.de/ [22.06.2013].

116

BDD-A13056 © 2013 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

