HIERATISMUL SI SOFIANISMUL VIETII $I
OPEREI INALTPREASFINTITULUI PARINTE
MITROPOLIT NICOLAE CORNEANU"

Pr. conf. univ. dr. NICOLAE MORAR

Inaltpreasfintitul Parinte Mitropolit Dr. Nicolae Corneanu face
parte din categoria ierarhilor crestini cu o amplitudine spirituala greu
de comparat si cu o atitudine intelectuala dificil de imitat.

La 21 noiembrie 2013, Inaltpreasfintitul Pirinte Nicolae a
implinit 90 de ani, din care, peste jumatate, daruiti arhipastoririi
Mitropoliei Banatului si 70 de ani de slujire a Bisericii Ortodoxe.

Nascut la Caransebes, in familia preotului Liviu si a preotesei
Elena Corneanu, intre anii 1934-1942 a parcurs etapele scolare
preuniversitare, dupa care a urmat Facultatea de Teologie Ortodoxa
din Bucuresti (1942-1946).

De la varsta ,,priceperii” slujeste la altarul credintei, iar la cel al
bisericii de aproape 60 de ani. Activitatea pastoral-misionara si-a
fundamentat-o pe valori confirmate si brevetate de constiinta civica.
Dragostea, seriozitatea si discernamantul, pe de o parte, iar pe de alta
parte, sinceritatea, discretia si modestia sunt cele doud ,,triode” prin
care a primit §i a daruit credinciosilor intelepciunea evanghelica si
harul minunat al lui Hristos Domnul.

Vocatia teologicd a Mitropolitului Nicolae al Banatului s-a
intrezarit Incd din timpul studiilor universitare. La 20 de ani a debutat
in ,,Foaia Diecezand” din Caransebes, cu un studiu despre Sfantul
Ciprian al Cartaginei, iar dupa absolvirea studiilor de licentd (1946) a

" Sectiuni din textul de fati au aparut in lucrarea: Inaltpreasfintia sa Nicolae
Corneanu, Arhiepiscop al Timigoarei si Mitropolit al Banatului, Membru de
onoare al Academiei Romdne. Omul si opera, Ed. Academiei, 2013, p. 22-49.

5

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



urmat cursurile de doctorat, elabordnd, sub indrumarea marelui
patrolog loan G. Coman, teza cu titlul: Viata si petrecerea Sfantului
Antonie cel Mare. Inceputurile monahismului crestin pe Valea
Nilului, iar la 30 iunie 1949 a fost declarat doctor in teologie.

In aceeasi perioada, si-a insusit nu numai limbile moderne, de
circulatie culturald, ci si cele clasice, la nivel de specialist, orien-
tandu-si activitatea de cercetare, de peste 70 de ani, catre literatura
patristicd si nu numai'.

Mediul teologic romanesc I-a remarcat inca din timpul studiilor
universitare, marturie fiind frecventa cu care a publicat in revistele
vremii — ,,Biserica Bandteana”, ,,Foaia Diecezana”, ,,Duh si Adevar”
—, fapt pentru care a fost propulsat in viata academica — la 24 de ani
era profesor la Academia Teologica din Caransebes si apoi la
Seminarul Teologic din Caransebes, iar la 36 de ani era conferentiar
universitar la Institutul Teologic de Grad Universitar din Sibiu.

Activitatea didactica de la catedrele Academiei si Seminarului
Teologic din Caransebes, precum si cea de la Institutului Teologic
din Sibiu a fost remarcabild. Ea face obiectul unor evocari pline de
admiratie ale fostilor discipoli, care, cu recunostinta, rememoreaza
prestanta, cu adevdrat universitard, a magistrului lor, deosebita
disponibilitate a dascélului de odinioard de-a le fi indrumat lecturile,
dar mai ales capacitatea de a-i fi orientat, stiintific si metodic, in
viitoarea activitate profesionald, consacratd predarii si cercetarii in
domeniul teologic®.

In anul 1960 a fost hirotonit ieromonah, iar la 15 decembrie a
fost ales de Colegiul Electoral Bisericesc Episcop al Aradului,
lenopolei si Halmagiului. O luna mai tarziu (12 ianuarie 1961), a fost
tuns in monahism la Manastirea Cernica, iar la 15 ianuarie 1961 a

' D. Popescu, Mitropolit Nicolae Corneanu, Patristica mirabilia. Pagini din
literatura primelor veacuri cregtine, Editura Mitropoliei Banatului, Timisoara,
1987, 422 p., in ,,Mitropolia Banatului”, nr. 5/1988, p. 129.

2 Despre calitatea activititii didactico-metodice a profesorului Nicolae Corneanu,
studentii de odinioara (pr. prof. univ. dr. Sorin Cosma) afirma ca au fost dominate,
pe de o parte, de concizie (prelegerile), iar pe de altd parte, de referinte critice,
aduse la zi — ,,0 bibliografie impresionantd pentru toate domeniile stiintei
teologice (istoric, exegetic, practic si sistematic)”.

6

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



fost hirotonit intru Arhiereu de citre Patriarhul Tustinian®, fiind
instalat ca Episcop al Aradului la 22 ianuarie, In Catedrala Episco-
pala din Arad. La 17 februarie 1962, avea si fie ales de Colegiul
Electoral Mitropolit al Banatului si Arhiepiscop al Timisoarei §i
Caransebesului — instalarea s-a facut la 4 martie 1962, in Catedrala
Mitropolitand din Timisoara’. De atunci, Inaltpreasfintia sa este
Parintele spiritual al credinciosilor timiseni, aradeni si cardseni, un
Prelat mereu preocupat de viata Bisericii, de intrebarile si raspun-
surile pe care Biserica e datoare sa le dea la problemele existentiale
ale pastoritilor ei.

Dupa alegerea si intronizarea ca Mitropolit al Banatului, s-a
produs o noua alegere, nu mai putin importantd, dacad ne raportam la
contextul politic de atunci: cooptarea ca membru a Inaltpreasfinti-
tului Parinte Nicolae in ,,Grupul de studii patristice”, forum infiintat
de Comisia ,,Credintd si Constitutie” a Consiliului Ecumenic al
Bisericilor.

Activitatea pastorala si misionara a Ierarhului a fost laborioasa: a
participat la conferinte preotesti, la jubileele unor enorii si coruri
parohiale, la cursurile pastoral-misionare si la activitatile cultural-
spirituale organizate in cadrul Seminarul Teologic din Caransebes; la
sfintiri de biserici 1n judetele Caras-Severin i Timis, la comemorarea
unor personalitati importante din viata Bisericii si la inaugurari de
case parohiale nou construite in enoriile Arhiepiscopiei. Totodata, a
hirotonit diaconi si preoti, care slujesc inca la altarele bisericilor din
Arhiepiscopia Timisoarei si Episcopia Caransebesului®.

Dupa instalarea ca Arhiepiscop al Timisoarei si Caransebesului
si Mitropolit al Banatului, Vladica Nicolae a analizat atent realitatea

? Hirotonia intru Episcop a avut loc la biserica ,,Sfantul Spiridon cel Nou” din
Bucuresti. * * *, Hirotonia si Investitura P. S. Episcop Dr. Nicolae Corneanu, in
,,Mitropolia Banatului”, nr. 1-4/1961, p. 51-61.

4k ok ok Jorarhul Mitropoliei Banatului, in ,,Mitropolia Banatului”, nr. 1-4/1962,
p. 3-4.

3 # % % Conferintd internationald de studii patristice, in ,,Altarul Banatului”, nr. 11-
12/1963, p. 570.

A se vedea rubrica: Viata bisericeascd in cuprinsul Mitropoliei Banatului, in
,,Mitropolia Banatului”, 1962-2014.

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



istorico-sociald datd. Cum la Timigsoara relatiile dintre locuitorii
urbei stiteau si stau sub semnul intelegerii, tanarul lerarh a realizat
ca aceeasi atitudine de fratietate se cadea si se cade sd domneasca si
intre fidelii confesiunilor crestine si nu numai. Astfel, a cultivat si
continud sa promoveze relatii armonioase cu romano-catolicii, cu
protestantii si cu neoprotestantii, inclusiv cu evreii, 0 comunitate —
statisticile o arata — destul de importantd in deceniul al saptelea al
secolului trecut in comparatie cu situatia ei actuala. (Mai nou, aceeasi
deschidere o manifestd fatd de musulmani, reprezentati in metropola
banateand de diverse persoane venite din arii geografice diferite.)

Nu de putine ori dupa Revolutie, actiunile Arhiereului nostru
dinainte si dupa 1989 au fost sever criticate. I s-a imputat faptul ca
nu s-a impotrivit regimului comunist sau ca, incepand cu anul 1990,
a facut largi concesii confesiunii greco-catolice. Desi observatiile Tn
discutie sunt Intemeiate, in spatele lor se ascunde o realitatea
complexa.

In perioada regimului comunist, Biserica noastra, ca de altfel si
celelalte Biserici Ortodoxe din fostele State comuniste (fosta Uniune
Sovietica, fosta Tugoslavie, Albania si Bulgaria), din motive doctri-
nar-teologice si canonice, dar mai ales din cauza conditionarilor
istorice, au fost subordonate puterii de Stat. Dictatura exercitata
asupra Bisericilor din tarile amintite si de la noi a blocat orice
incercare de conducerea ,,autonoma” — ideea politicd era explicita:
nimeni nu putea sd aiba o altd ,,conducere” (inclusiv In materie
bisericeascd) decdt cea situatd in fruntea tarii. In plus, au fost
exploatate politic Insusirile traditionale ale Bisericilor Ortodoxe —
devotamentul fatd de popor si specificul national — Bisericile
nationale, cu conducerile lor, fiind astfel controlate si manipulate in
scopul intereselor de Stat!

Daca alti credinciosi (de exemplu, romano-catolicii), in acel
context, au avut un oarecare sprijin venit din afara tarii, noi n-am
avut niciun protector in acest sens’. Asa se face cd Prelatul banitean
— o congstiintd lucidd, ajunsa la o demnitate precum e episcopatul — a
procedat n asa fel Incat s-a opus intr-atdt comunismului incat sa nu

" N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericesti, vol. 11, Timigoara, 2000, p. 253.

8

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



devind victima lui. Nu s-a ,,martirizat”, pentru cd nu impotrivirea era
solutia, ci compromisul — acea atitudine capabila sd-i asigure
Bisericii 0 minima functionalitate 1n situatia de criza majora in care
se afla.

L-a interesat destinul Bisericii, rostul ei, dar mai ales masura in
care isi implinea, ca agezamant dumnezeiesc, dar si omenesc, meni-
rea intr-un mediu intolerant si agresiv. Cum nesupunerea i provo-
carea nu constituiau atitudini cu sorti de reusitd, Mitropolitul Nicolae
s-a repliat Tn mediul eclesial, apeland la traditie i, realmente
neobservat, a facut ca Biserica sa fie prezentd si activad 1n orientarea
religios-morala a credinciosilor si in protejarea lor de atacurile
ideologiei atee. Prin actiuni catehetico-omiletice si prin activitati
pastoral-misionare, credinciosii Bisericii noastre au fost continuu
evanghelizati si deplin integrati in viata sacramental-eclesiala.

Cat priveste atitudinea Parintelui Mitropolit Nicolae fatd de
greco-catolici, ea este fundamentatd moral. Cum Biserica Greco-
Catolica a fost desfiintatd in mod abuziv, iar bunurile i-au fost
nationalizate si date ortodocsilor, crestineste era ca fostele biserici si
bunurile lor sd revind comunitatilor greco-catolice, carora, de altfel,
le-au apartinut®.

§ Dupd unirea de la 1918, greco-catolicii nu mai aveau ce drepturi politice si ceard.
S-a instaurat regimul comunist si guvernul Groza a spus asa: «N-avem nevoie de
romani care sa stea sub ascultarea unui centru care se afld in afara granitelor
Romaniei». Au dat un decret de desfiintare a Bisericii Greco-Catolice, toate
bunurile greco-catolicilor au fost nationalizate si date ortodocsilor. Toti episcopii
greco-catolici, ca si preotii care n-au acceptat sa treaca la ortodocsi, au fost
arestati; toti credinciosii au fost chemati la primarii sa declare, sub semnaturd, ca
trec la ortodoxie. Din 1990, Biserica Greco-Catolicd si-a recapatat dreptul la
existentd — si atat. Despre bunurile care le-au fost luate, decretul nu spunea nimic.
in aprilie 1990 au fost niste discutii cu toti episcopii greco-catolici si o parte din
episcopii ortodocsi, altele cu Iliescu si in Parlament. Nu s-a ajuns la nici o
intelegere. Au fost cdteva momente emotionante: Iliescu era cu Manzatu,
Campeanu, Cazimir lonescu si cu Caramitru. Caramitru si Méanzatu ne-au spus:
«Pdrintilor, suntem in Saptdimana Patimilor. Cadem in genunchi inaintea
Dumneavoastra: intelegeti-va!» — si nu ne-am inteles. Atunci, Manzatu i-a spus lui
Iliescu: «Daca dansii nu se inteleg, atunci noi sa completam decretul din ianuarie
cu prevederea ca fostele biserici greco-catolice sa revind comunitatii cu cel mai
mare numar de credinciosi». Este o hotarare care, din punct de vedere legal, se

9

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Merituoasa este si contributia Arhiereului in mediul ecumenic
(1961-2000), amintind 1n acest sens participarea la lucrarile Adunarii
Generale a Conferintei Crestine pentru Pace (1961) si la Simpozionul
International: ,,Cautarea pacii dincolo de diferentele ideologice”
(1980) cu sediul la Praga, precum si colaborarea cu Institutul
Ecumenic ,,Pro Oriente” de la Viena (1966-1980). A conferentiat la
Oxford, la Universitatea Humboldt din Germania si la Fundatia ,,Pro
Oriente” din Viena. De asemenea, a detinut calitatea de membru in
Comitetul Central al Consiliului Ecumenic al Bisericilor (1978-1981)
si de delegat al Patriarhiei Romane la instalarea Papilor Ioan Paul I si
Ioan Paul al II-lea. A mai facut parte din delegatiile Bisericii noastre
in deplasarile la Patriarhia Ortodoxd a Bulgariei (1966), Bisericile
Vechi Orientale din Armenia, Egipt, Etiopia si Siria (1969,
1979,1997), Biserica Ortodoxa Rusa (1971), Biserica Ortodoxa
Greaca (1971), Biserica din Etiopia (1971), Biserica Romano-
Catolica din Belgia (1972), Biserica Luterand din Suedia (1987),
Patriarhia Ecumenica (1978, 1981,1989), Patriarhia Sarba (1981 si
1995) si Patriarhia Ierusalimului (2000). In sfarsit, a raspuns de
comunitatile ortodoxe romane de peste hotare (1979-1984), vizitand,
de mai multe ori, Statele Unite ale Americii si Canada (1979),
parohiile romanesti din Australia si Noua Zeelandad (1984) si paro-
hiile din Europa Occidentala.

Ceea ce e deosebit de important privind prestatia Tnaltului Prelat
in calitate de reprezentant al Bisericii Ortodoxe Roméane in ambianta
mediului ecumenic e faptul ca, valorificand cu intelepciune roadele
invataturii crestine rasaritene, a reusit sd adune in jurul adevarului
mantuitor teologi ai altor confesiuni crestine, teologii protestanti si
cei romano-catolici Tmpartasind aceleasi idei cu teologii ortodocsi,
atunci cand mediatorul unor astfel de discutii era Ciriarhul Nicolae
Corneanu al Banatului’.

justifica, dar din punct de vedere uman — nu! Cum sa-ti aduni credinciosii, cand tu
vii din catacombe? Ai nevoie de biserici”. Ibidem, p. 231.

% T. Seviciu, fngemdnare sfanta, in G. Dinu, Toamna Mitropolitului, Editura Mirton,
Timigoara, 2002, p. 151-157.

10

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Pentru meritele stiintifice, Intisttorului Bisericii banitene i-au
fost acordate mai multe distinctii de onoare si premii: membru de
onoare al Academiei Romane si membru al Uniunii Scriitorilor din
Romaénia (1992); premiul ,,pentru intreaga viata inchinatd adevarului,
dreptatii si libertatii”, acordat de Grupul pentru Dialog Social (1997);
premiul ,Pro cultura timisiensis”, conferit de Consiliul Judetean
Timis (2007); Ordinul National pentru Merit in Grad de Mare Cruce,
conferit de ,,Presedintia Roméaniei” (2000) si titlurile de cetdfean de
onoare al oragelor Timisoara, Lugoj, Caransebes si Faget. lar lumea
academicd — din care a facut parte cdndva — nu a rdmas nici ea
indiferenta fatd de ,,semenul” ei, recompensandu-l cu propriile-i
onoruri, inaltpreasﬁn‘gia sa devenind ,,Doctor Honoris Causa” al
Institutul Teologic Protestant din Cluj (1978), dar si al mai multor
Universitatii post-revolutionare, cum ar fi: Universitatea de Stiinte
Agricole ale Banatului, Universitatea de Vest din Timisoara (2003),
Universitatea ,,Aurel Vlaicu” si Universitatea de Medicina si
Farmacie din Arad (2003).

Lucrarea pastoral-misionarda a Arhiepiscopului Nicolae ¢
dublata, 1nsa, de o opera de autor remarcabild, care face, de altfel,
obiectul randurilor de fati: Temeiurile invatdturii ortodoxe',
Invétatura ortodoxd despre mantuire'', Studii patristice'®, Patristica
mirabilia", Quo vadis?"*, Viata si petrecerea Sfantului Antonie cel
Mare®, Origen si Celsus'®, In pas cu vremea'!, Farmecul scrierilor
patristice'®, Patristica — filosofia care mdngdie”, Actualitatea

YON. Corneanu, Temeiurile invataturii ortodoxe, Timigoara, 1981, 150 p.

" 1dem, Invétatura ortodoxa despre mantuire, Timigoara, 1983, 102 p.

2 Idem, Studii patristice. Aspecte din vechea literaturd, Timisoara, 1985, 292 p.

3 Idem, Patristica mirabilia. Pagini din literatura primelor veacuri crestine,
Timigoara, 1987, 422 p.

% Idem, Quo vadis? Studii, note si comentarii teologice, Timigoara, 1990, 425 p.

15 Idem, Viata si petrecerea Sfantului Antonie cel Mare, Timisoara, 1998, 163 p.

16 Idem, Origen si Celsus. Confruntarea crestinismului cu pdgdanismul, Bucuresti,
1999, 222 p.

7 Idem, In pas cu vremea, Timigoara, 2002, 141 p.

18 Idem, Farmecul scrierilor patristice, Bucuresti, 2002, 190 p.

¥ 1dem, Patristica — filosofia care mangdie, Cluj, 2004, 192 p.

11

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



literaturii vechi crestine, Pe baricadele presei bisericesti™, Pe firul
vremii’', Actualitatea literaturii vechi crestinezz, Pentru mai binele
0b§tesc23, la care se adaugd traducerile adnotate: Scara raiului*®,
Viata Fericitului Pahomie® si altele. Nu mai putin importante sunt
colaborarile Parintelui Mitropolit cu studii si articole la diverse
reviste si publicatii romanesti — ,,Altarul Banatului”, ,,Studii Teolo-
gice”, ,,Ortodoxia”, ,,Tnvierea”, ,Jurnalul literar”, ,,Orizont”, ,,Gan-
direa”, ,,Vatra” —, precum si amplele interviuri acordate posturilor
locale si nationale de radio si televiziune.

Si-a intitulat multe dintre lucrari: ,,culegere de texte”, sau
,studii”. In realitate, ceea ce oferd spiritualitatii si culturii romanesti
e o operd, in sensul autentic al cuvantului, complexa si completa! E
un construct teologic maiestuos, cu ziceri ale scriitorilor si Parintilor
Bisericii care au vorbit cu si despre Dumnezeu, dar si cu propriile-i
ganduri, ndscute In urma reflectiilor asupra celor sfinte si a
conversatiilor cu Cel preainalt!

Ce face Mitropolitul Nicolae in opera sa? Prezintd realizarile
spiritual-culturale ale Sfintilor Parinti si ale sale, acoperind toate
directiile de cercetare teologica: istoricd, biblicd, sistematica si
practica. La aceste aspecte ne vom referi in cele ce urmeaza.

1. Teologie si teologhisire in opera Mitropolitului Nicolae
Corneanu

Asa cum am aratat, domeniul teologic reprezintd axa in jurul
careia se concentreaza toata cugetarea si scriitura lerarhului carturar.

Plecand de la contradictiile doctrinare care tin in prezent
Bisericile crestine despartite, Tnaltul Prelat s-a oprit in mod staruitor
asupra Sfintei Scripturi si a Sfintei Traditii $s1 a modului in care

2 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericesti, vol. I-II, Timisoara, 2000, vol. I
898 p.; vol. 11, 392 p.

2 Idem, Pe firul vremii. Meditatii ortodoxe, Bucuresti, 2000, 216 p.

2 Ydem, Actualitatea literaturii vechi crestine, Timisoara, 2007, 162 p-

B Idem, Pentru mai binele obstesc, Timigoara, 2008, 186 p.

24 Sfantul loan Scararul, Scara raiului, Timisoara, 1994, 564 p.

% Viata Fericitului Pahomie, Bucuresti, 1995, 116 p.

12

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



acestea au fost si sunt receptate de catre Biserici, intr-o importanta
lucrare teologica, intitulataTemeiurile invataturii ortodoxe.

Opusculul este un raspuns la nevoile spirituale ale credinciosilor,
o carte de teologie menita sa ofere cunostinte fundamentale oricarui
crestin, dar mai ales oricarui enorias practicant al Bisericii®®.

Folosindu-se de o judecata de wvaloare, autorul afirma cu
fermitate ca Sfanta Scripturd ocupa centrul gandirii si vietii Bisericii
Ortodoxe™’, ca a fost pastrata, cititd si explicatd mereu de aceasta,
iar despre Sfanta Traditie noteazi ci este impregnata de Scriptura™.
Prin urmare, Scriptura este organ si sediment al Traditiei, iar Traditia
e cea care a difuzat-o inainte de fixarea canonului scriptural®.

Cum Sfanta Scriptura are izvorul in descoperirea lui Dumnezeu,
iar scrierea ei s-a facut sub inspiratia Sfantului Duh, ea reprezinta
cuvantul lui Dumnezeu®. Cu toate acestea, autorul noteaza ca Sfanta
Scripturd nu e feritd de agresiuni. E, astfel, amintitd atitudinea
ereticilor de ieri §i de azi care, pentru a-si sprijini ,ritacirile”, au
obisnuit i obisnuiesc sa interpoleze in Biblie ceea ce le convine si sa
steargd ceea ce dezminte conceptia lor’', afirmand explicit pozitia
Sfintilor Apostoli care cereau mereu credinciosilor din bisericile
intemeiate sa tina cu sfintenie doar Evanghelia ce le-a fost vestita>.

Abordand doud dintre problemele controversate referitoare la
relatia credinciosului cu Scriptura, respectiv accesul acestuia la
Cartea Santa si tdlcuirea ei, lerarhul nostru arata ca Ortodoxia a pus
si pune Sfanta Scriptura la indemana tuturor crestinilor, fara
deosebire, cu precizarea ca 1i indruma mereu sa apeleze In materie de
interpretare la luminile cunoscatorilor si specialistilor spre a nu

%6 p. 1. David, Nicolae, Mitropolitul Banatului, Temeiurile invataturii ortodoxe,
Editura Mitropoliei Banatului, Timisoara, 1981, 150 p., in ,,Biserica Ortodoxa
Roméana”, nr. 3-4/1984, p. 274.

Y"N. Corneanu, Temeiurile..., p- 37.

28 Idem.

2 Ibidem, p. 37-38.

3 Ibidem, p. 9.

3 Ibidem, p. 15 i 22.

32 Galateni, 1, 8.

13

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



gresi>. In plus, talcuirea Sfintei Scripturi e raportatd la Biserica, cea
care a dezvoltat o importanta ,,teologie exegetica si erminie crestina”,
dar si la alte aspecte subtile, care tin de dinamica sufletului omenesc.
Sunt amintite in acest sens doua insusiri spirituale profunde: darul si
daruirea. Daca despre dar se arata ca e de Sus si e rezultatul slujirii
lui Dumnezeu de catre interpret, despre daruire se precizeaza ca e
rodul efortului propriu de cercetare si consta intr-un studiu asiduu,
care aduce intelepciune si cunoastere. ,,Daca la Inceputurile
crestinismului — arata autorul — tilmacirea cuvantului lui Dumnezeu
era mai mult o harismd, curdnd a devenit o misiune Intemeiata pe
cunoagtere, pe stiintd, nu insa stiinta proprie, ci aceea primitd de la
Domnul insusi si de la Sfintii Apostoli, pastratd si transmisa de
Biserica potrivit dreptarului despre care amintea inca Sfantul
Apostol Pavel™*,

»Dreptarul” evocat, intre altele, se precizeaza ca nu s-a limitat la
metodele de lucru ale epocii apostolice, ci s-a dezvoltat §i concentrat
intr-o serie de norme, care formeaza teoria regulilor de interpretare
corecta a Sfintei Scripturi. lar pentru mai multa rigoare, sunt indicate
cateva norme exegetice minimale: regula contextului, a locurilor
paralele, a imprejurarilor, motivului §i uzului vorbirii, aplicarea
normei de credintd si cautarea sensului dorit de autorul inspirat.
Principiile de mai sus sunt necesare ca instrument de lucru pentru
oricine doreste sa cunoasca §i sa talcuiascd corect Sfanta Scriptura,
insasi cei care pana acum vorbeau de ,,Biblia ce se comenteaza prin
sine” si de dreptul citirii Bibliei ,direct”, potrivit intelegerii si
posibilitatilor oricui, astdzi recunosc necesitatea respectarii unor
minime cunostinte de specialitate™.

Sfanta Traditie e definitd ca fiind instrumentul de difuzare al
descoperirii divine, respectiv mediul de formare a Scripturii, sub
asistenta Sfantului Duh®®. Cum modul acesta de a intelege raporturile
dintre Sfanta Scriptura si Sfanta Traditie nu este singurul,

3'N. Corneanu, op. cit., p. 19.
* Ibidem, p. 24.

3 Ibidem, p. 24-25.

3 Ibidem, p. 57.

14

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



valabilitatea Traditiei fiind judecatd dupa ,traditii” denaturate,
profane, striine de esenta si de functia spirituald a crestinismului®’,
pledoaria pentru valoarea si importanta Sfintei Traditii e, pe cat de
simpld pe atat de trangant exprimatd: in vremea cand invata lisus
Domnul si propovaduiau Sfintii Apostoli nu a existat o Scripturd, in
intelesul de azi, care sa fi fost cercetatd si care singura sa fi fost
declarati ca fiind suficientd pentru mantuire®. Mai mult, se
reaminteste cd Traditia a fost izvorul folosit de catre sfintii autori
cand si-au intocmit cartile intrate in Biblie, si ¢4, alaturi de Scriptura,
Traditia reprezentd o ,mostenire” lasatda de Dumnezeu: Sfanta
Scripturd e mostenirea scrisd, pe cand Sfanta Traditie e mostenirea
nescrisd, mostenirea care, la vremea sa, era ,grai viu”. Deci,
Scriptura si Traditia formeaza un tot indisolubil®’.

Un ultim si important argument in favoarea egalitétii dintre cele
doua surse ale Invataturii crestine este acela ca Traditia e cea care a
dat interpretarea autenticad a Sfintei Scripturi. Scriitorii crestini si
Dascalii Bisericii din perioada crestinismului primar, fiind In posesia
predaniilor care lamureau pasajele dificile din Biblie, au lasat
comentarii clasice la Intreaga Sfanta Scriptura. lar acest aspect releva
cd nimeni nu putea pricepe mai bine Sfanta Scripturd decat Sfanta
Traditie, care a contribuit la nasterea, alcatuirea, pastrarea si
transmiterea ei'’. Sfinta Traditie si Sfinta Scripturi nu pot fi
considerate ca niste marimi aldturate, independente si statice. Ele
sunt, dimpotriva, expresia aceleiasi realitati care este viata Bisericii,
in realitatea ei divind, viata in care totul se cuprinde intr-un proces al
carui principiu este Duhul Sfant insusi, sufletul care stribate intreg
Trupul tainic al Domnului*'.

O altd tema fundamentald a teologiei crestine este tratatd in
cartea [nvdtitura ortodoxd despre mdntuire. Cum titlul insusi o
arata, opusculul prezintd doctrina ortodoxa despre mantuire, fara insa

37 Ibidem, p. 58.

38 Ibidem, p. 63.

3 Ibidem, p. 66.

0 Ibidem, p. 82. Tema in discutie a fost reluati si dezvoltatd in lucrarea: Farmecul
scrierilor patristice, p. 23-41.

1 Ibidem, p. 92.

15

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



a eluda invataturile celorlalte confesiuni crestine si sisteme religioase
necrestine pe aceeasi tema — in spatiul lucrarii de fata am antologat
doar o parte a continutului lucrdrii propriu-zise si anume textele
despre atitudinea religiilor necrestine fata de mantuire, ideea de
mdntuire in crestinism $i aspectele variate ale invataturii crestine
despre mdntuire.

Incd de la inceput, Ierarhul teolog asaza sub specia religiosului
credinta in Divinitate §i dorinta de mantuire, aratand cd mantuirea e,
intr-un fel, centrul, e inima insisi a fenomenului religios**.

Daca la populatiile cu o culturd orala, ni se spune cd ideea de
mantuire corespunde intrarii, prin efort asiduu, in ordinea cosmici®,
la hindusi se precizeaza cd mantuirea reprezintd iesirea din cercul
succesiunii existentelor si din sfera actiunii, respectiv un stadiu de
existentd vesnica in afara timpului si spatiului, si se realizeaza prin
cobordrea credinciosului in centrul linistit al sufletului, unde
intalneste Divinitatea si se uneste cu ea**.

Arhiereul noteazd cd in taoism mantuirea credinciosului se
infaptuieste prin inserarea intr-o ,ordine” anume, desavarsirea
personald obtindndu-se prin trecerea de la iubirea aproapelui la aceea
a familiei, de la familie la sat, de la sat la stat si, In fine, la omenirea
intreaga. In fapt, e vorba despre dorul dupa ,,armonia” realizati in
om si imprejurul lui, despre un echilibru in lumea realului dominat
de Fiinta suprema™®.

Ni se atrage atentia cd in islam nu se vorbeste explicit de
mantuire, ci despre succes si punerea la addpost contra primejdiei
judecidtii de apoi. Pentru a fi izbavit din starea in care 1l duc pacatele,
credinciosul trebuie sd creada in Dumnezeu si in Mahomed, sa se
pocdiascad si si sivarseascd fapte bune. In méntuirea sa, personala,
credinciosul e ajutat de mijlocirea Ingerilor si a sfintilor.
Recomandate sunt in mod special marturisirea credintei in Allah si
profetul sau Mahomed, savarsirea de cinci ori pe zi a rugiciunii

“2N. Corneanu, Invdtdtura ortodoxd despre mantuire, p. 7.
3 Ibidem, p. 11.
* Ibidem, p. 13.
* Ibidem, p. 14.

16

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



rituale, practicareca milosteniei, respectarea postului §i a unor
numeroase prescriptii de ordin disciplinar, efectuarea cel putin o data
in viatd a pelerinajului la Mecca, locul sfant al islamismului, si in
fine combaterea necredinciosilor™.

In sfarsit, in privinta mozaismului Prelatul ne spune ci
mantuirea era socotitd fapta cea mai de seama a dreptatii lui lahve,
de ea beneficiind toti cei ce chemau numele Domnului, toti cei al
caror nume e scris in ,,cartea” Lui. Izbavirea a fost sinonima cu pacea
si fericirea, cu purificarea si dezrobirea, iar infaptuitorul ei
pamantesc nu era nimeni altul decat salvatorul saracilor si
asupritilor*’.

Din cele aratate nainte, e cert ca in toate religiile exista
elemente pozitive care dau suport sufletesc si nadejde credinciosilor
lor. In privinta conceptiei crestine despre mantuire, se proclama
dintru inceput locul central pe care izbavirea il ocupa in cadrul
invataturii de credinta a Bisericii. [deea de mantuire este strans legata
de aceea de pacat, Sfanta Scripturd invatand explicit ca mantuirea
reprezinti eliberarea de pacat*.

Evaluata axiologic, doctrina crestind despre mantuire e
catalogata ca fiind precisa, sistematica si sigura. La baza ei sta ideea
de mdntuitor, un Mantuitor Insa care nu este creat de om sau chiar de
Dumnezeu, nici inconjurat de ceatd miticd sau de mister, nici strdin
realitatii istorice. Mantuitorul crestin este nsusi Fiul lui Dumnezeu,
dar in acelasi timp om adevirat®.

In crestinism, mantuirea este opera iubirii lui Dumnezeu pentru
oameni, pe care El 1i cheama la desavarsire, si a iubirii omului, care
raspunde la aceastd chemare. Mantuirea este un proces teandric,
divin si uman 1n acelasi timp, in cadrul caruia se realizeazd marele
miracol al indumnezeirii omului. Ea e un dar ce trebuie castigat prin
acte si fapte precum intelepciunea, dreptatea $i cucernicia, insotite
de iubire, nadejde si credintd, pe de o parte, iar pe de alta parte, de

 Ibidem, p. 14-15.
47 Ibidem, p. 17-18.
*8 Ibidem, p. 21 i 29.
* Ibidem, p. 21-22.

17

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



rugdciune $i actiunea sacramentala a Sfintelor Taine. Cu alte cuvinte,
mantuirea se dobandeste printr-un dinamism spiritual individual si
comunitar, sacramental si moral®’.

Mantuirea este una dintre lucrarile minunate ale lui Dumnezeu,
infaptuita prin intruparea, moartea pe cruce si invierea din morti a lui
lisus Domnul. Hristos a facut tot ceea ce ne depaseste si ne va depasi
de-a pururi, ceea ce niciodata altcineva n-ar fi putut face, tot ceea ce
numai singur Dumnezeu intrupat a putut face in locul nostru, iar forta
prin care El lucreazd méantuirea noastra e sfantul har — puterea,
energia necreatd, care izvoraste din Dumnezeu si se indreapta spre
fapturile Sale.

Desi realizata Tn mod obiectiv de catre lisus Hristos, desi initiata
de Dumnezeu prin harul Sau care se acorda oricui, mantuirea trebuie
insusita subiectiv. Ea ¢ o lupta si o izbanda in doi: a lui Hristos si a
noastra’', pentru ca harul dumnezeiesc, atat de necesar mantuirii, nu
lucreaza singur si irezistibil ca i cand noi am fi lipsiti de libertate si
ca unii ce n-am avea niciun merit in mantuirea noastra>".

Teoria despre predestinatie, despre manipularea libertatii omului
de catre Dumnezeu, este declaratd ilogica si rectilinie. ,,Complexul
alesului” este o stare morbida, ce denotd o constiintd nefericita,
infricosatd de iad, intrucat harul rezuma darul covarsitor pe care
Dumnezeu l-a facut umanitatii. Dumnezeu a facut ca harul Sau sa
prisoseasca in noi pentru a ne ridica din cdderea in care ne aflam in
urma esecului in existentd al protoparintilor nostri.

Mantuirea trebuie insusgitd deliberat, prin credintd si prin fapte
bune. Credinta este duhul Intelepciunii si al descoperirii lui
Dumnezeu™. Ea ne ajuti si intelegem si s ne insusim adevaruri care
altfel ar ramane pentru noi taine nepatrunse. E mai mult decat un act
intelectual de cunoastere a lui lisus Hristos ca mantuitor si de

0 Ibidem, p. 25.
3! Ibidem, p. 34.
32 Ibidem, p. 36.
33 Ibidem, p. 47-48 si 68-69.
54 Efeseni, 1, 17.

18

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



incredere in El si In puterea Sa mantuitoare: e forta care angajeaza,
plenar si esential, functiile psihicului uman®. Sau intr-o lecturd a
unui cititor al Ierarhului, ,,credinta nu e expresia unei solidaritati de
club (al unui «noi» care se inchide in practica proprie a unui ritual),
ci aceea a unui unificator universal, transcendent (adica proxim in
strdinatatea lui) n raport cu orice determinatie sociald, istorica ori
culturala. Credinta, asa cum o infatiseaza Mitropolitul Corneanu, nu
e excluziva, ci incluziva™®. Iar faptele bune sunt platforma pe care
preocuparea pentru mantuire $i preocuparea pentru Implinirea
datoriilor fata de lume se intalnesc si se sintetizeaza intr-una singura:
iubirea. Fapta buna aratd cd sdmanta credintei cdzutd 1n ogorul
nostru sufletesc este in stare sa dea rod, este semnul cel mai clar al
cresterii in procesul mantuirii pand ,,la starea barbatului desavarsit, la
masura plinatatii lui Hristos™’; faptele bune sunt cele ce schimba
insasi firea noastra, fiecare faptd bund sporind unirile: a noastrd cu
Dumnezeu si a lui Dumnezeu cu noi™.

Lucrarea mantuitoare, infaptuita de Dumnezeu prin mijlocirea
Fiului Sau lisus Hristos, nu este lasatd la discretia puterilor singure
ale credinciosului. In ajutorul nostru vine Biserica, care, in frunte cu
ierarhia, continui opera soteriologicd, savérsitd pe cruce™. Biserica
nu este o abstractie. Ea e o realitate dintre cele mai evidente, care
actioneaza prin Sfintele Taine si prin slujitorii ei, Investiti cu putere
de sus ca ,,iconomi”® ai darurilor dumnezeiesti“.

In stransi legiturda cu lucrarea prezentati mai sus se afla
talcuirea operei Sfantului lIoan Sinaitul, Scara raiului®, text adnotat
cu remarci irevocabile de catre traducator. Dupa ce cu ani inainte s-a
ocupat de simboluri religioase cu semnificatie misticd la Sfintii

> N. Corneanu, op. cit., p. 50.

56 M. Maci, Mdrturia atentiei, in ,,Vatra”, nr.11-12/2008, p. 74.
7 Efeseni, 4, 13.

58 Efeseni, 4, 24.

%'N. Corneanu, op. cit., p. 62.

80 1 Corinteni, 4, 1

I'N. Corneanu, op. cit., p. 62.

82 Sfantul Toan Scararul, op. cit.

19

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Parinti, deslusind intre acestea: drumul sau calea, podul, muntele,
féantdna sau izvorul®, scara ¢ un simbol care 1-a marcat fiintial.

Scara — afirmd Parintele Mitropolit — rezuma Intreaga
spiritualitate patristicd de pand la ea; si nu numai cd o rezuma, ci o
sistematizeaza, pundnd-o sub semnul unui simbol foarte sugestiv:
acela al urcusului si al treptelor pe care, suindu-le, oricine poate
ajunge la desavarsire®. Constatarea amintiti l-a ficut sa
monografieze cu o sporitd atentie personalitatea Sfantului loan si
locul Iui in cultul ortodox, dar si continutul Scdrii in privinta
structurii, izvoarelor, stilului, teologiei, a influentei asupra scriitorilor
patristici §i a scriitorilor crestini, urmarind totodata traiectoria ei
manuscrisd, tiparitd si tradusd In mediul eclesial universal si cel
romanesc.

Scara aratd drumul cel bun celor ce alearga sa-si scrie numele in
cartea vietii celei din ceruri, iar fusele sale sugereaza clar ideea de
urcare, treapta cu treapta, in virtute, pana la perfectiune, la unirea cu
Dumnezeu. Ea e ,,vehiculul” ce ridica de la cele pamantesti spre cele
sfinte; ea conduce lumea noastra spre lumea lui Dumnezeu. Din
enumerarea treptelor deslugim cé este vorba despre o scard interioara
(sufleteascad), ale carei trepte sunt un pedagog, ce invatd cu multa
intelepciune: 1) lepadarea de Ilume; 2) nelmpatimirea sau

8 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 313-390. Calea — nota lerarhul teolog —
aminteste de cele doua drumuri ale vietii, cu directii opuse: calea luminii si calea
intunericului, calea vietii si calea mortii, calea larga si calea stramtd. Dincolo de
cele doud, e amintita o a treia: calea de mijloc, din nou cu un dublu sens: pozitiv,
reprezentdnd moderatia, si negativ, desemnand universul temdtorilor, al celor ce
nu au curajul sa mearga, hotarat, spre virtute, al celor ,,céldicei” (cum ii numeste
Sfanta Scripturd). lar Podul — ,,pathlkrit = constructor de drum”, in sanscritd; in
latina: ,,pontifex = facator de poduri” si ,,preot = cel ce intinde o punte intre
credinciosi §1 Dumnezeu” — sugereaza relatia dintre lumea de jos si lumea de sus,
fiind factor unitiv al celor vii cu ,lacasul zeilor”. La fel muntele, prezent in
literatura religioasa si profana a tuturor popoarelor, e asociat cu axa lumii, cu
centrul geografiei spirituale, desemnand dinamismul centripetal al sufletului,
tendinta acestuia de a fi cat mai aproape de Dumnezeu. in sfarsit, despre izvor si
fantdna se noteazd ca sunt reprezentdri esentiale ale vietii biologice, iar in plan
mistic substitute pentru ,,Izvorul vietii”, pentru Divinitatea creatoare.

8 C. Badilita, Stiintd, dragoste, credingd. Convorbiri cu patrologi europeni,
Bucuresti, 2008, p. 174.

20

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



neintristarea; 3) Instrainarea; 4) ascultarea; 5) pocainta; 6) gandul la
moarte; 7) plansul; 8) neméanierea si blandetea; 9) netinerea de minte
a raului; 10) grairea de rau; 11) limbutia si tacerea; 12) minciuna; 13)
trandavia; 14) prea multa méncare; 15) curatenia si infranarea; 16)
iubirea de arginti; 17) virtutea sariciei; 18) insensibilitatea sau
nesimtirea; 19) somnul §i rugiciunea; 20) privegherea; 21) temerea;
22) mandria; 23) blasfemia; 24) simplitatea si nerdutatea; 25)
smerenia; 26) discernamantul; 27) linistea trupului si sufletului; 28)
rugiciunea; 29) liberarea de patimi; 30) cele trei virtuti: credinta,
nadejdea si dragostea.

Doctrina Scdrii — arata Inaltpreasfintia sa — se integreaza in cea a
teologiei ortodoxe rasaritene, cu precizarea ca Sfantul [oan Sinaitul
si-a extras seva gandirii teologice din izvoare pe care le-a cautat
singur, fara a sfida teologia Bisericii. Teologia sa e apofatica, situata
in afara limitelor rationalului, avand drept tintd cunoasterea lui
Dumnezeu, in urma primirii luminii ceresti, a energiei divine. Invita-
tura sa se intemeiaza pe experienta religioasd, in care dogma este
teoria eticii, in care efortul de desavarsire continud al ingerilor
devine, pentru om, modelul absolut in vederea atingerii indumne-
zeirii (theosis)®.

Urcusul sufletului, descris dupa viziunea Patriarhului Iacob din
Vechiul Testament®, presupune stridanii neintrerupte in parcurgerea
celor 30 de trepte care duc de la lumea materiala la cea spirituald. Pe
treapta cea mai de jos, cataratorul are datoria sa se desprindd de lume
si de desfatarile trecatoare, iar starea care faciliteaza acest proces e
ingrijorarea. In acest stadiu, gandul la pacatele proprii si la moarte
este singurul care ,,moaie inima” i deschide drumul spre urcarea
continud pe scara virtutilor. Lacrimile pe care le varsa expiatorul sunt
ca un adevarat botez; mai mult, ele curata pacatele savarsite si dupa
Botezul propriu-zis. Urcusul sufletului e considerat ca o trecere prin
lucruri, fara ca nimic si-1 poata inlantui definitiv, afara de Absolut®’.

85 N. Corneanu, Introducere, la Sfantul loan Scararul, Scara raiului, p. 9.
% Facerea, 28, 12.
7 N. Corneanu, op. cit., p. 26-27

21

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Treptele ultime (27-30) propun ,,isihia” si ,,apathia”, ca acte si
fapte care aduc linistea si odihna in Dumnezeu. In mod obisnuit,
credinciosul nu ajunge la un asemenea grad de desédvarsire, nici
monahul de rind, ci isihastii desdvarsiti, acei traitori care sunt
asemenea Ingerilor — prin ,,apathie” isihastii depasesc hotarul dintre
lumi, impartasindu-se deja de viata cereasca! Dumnezeu salasluieste
in ei, caci Dumnezeu este ,apathia”. A detine ,apathia” nu
insemneazi altceva decat a purta cerul in strafundul propriei fiinte. In
felul acesta, loan Scararul vorbeste — si nu e o simpla figura de stil —
despre ,,cerul pe pamant”, ideal spre care tinde orice isihast®®.

Ultima treapta a scérii e agape = dragostea, care asigura comu-
niunea si unirea = enosis cu Dumnezeu. Ea presupune atingerea
asemanarii cu Dumnezeu, care este Dragoste, o performanta duhov-
niceasca ce corespunde cu depasirea varfului scarii i care induce in
suflet o stare de maxima euforie®. Urcusul se incheie cu ,»Teologia”
si reprezintd 1n acelasi timp si un progres noetic, pe langid cel
aretologic. Nazuitorul spre cunoastere se ridica din treapta in treapta,
pana ce di de Negriit, de Negandit, de Nepatruns™.

Scara nu a ramas o scriere izolatd, ci, asa cum arata interpretul si
traducatorul ei, a avut un puternic ecou in literatura patristica
ulterioara, inclusiv in operele scriitorilor din epoca medievala. Dintre
scrierile care urmeaza, intr-un fel sau altul, tema Scarii sunt amintite:
Scara dumnezeiestilor daruri a cdlugarului Teofan, formata din 10
trepte (urcusul dumnezeiesc, rugaciunea curatd, caldura inimii, sfanta
lucrare, lacrimile inimii, pacea gandurilor, contemplarea tainelor,
stralucirea strdind, luminarea inimii si desdvarsirea) — ea surprinde
feluritele forme ale Harului dumnezeiesc, daruit aceluia care a
dobandit isihia; Metoda sfintei rugdciuni, atribuitd Sfantului Simeon
Noul Teolog; Viata in Hristos a lui Nicolae Cabasila, In care
simbolul scarii a fost conferit rolului soteriologic al Domnului
Hristos: ,,lisus Hristos S-a coborat pe Sine ca sa ne inaltim noi,
pentru ca in fata noastrd staruie acelasi drum, ca, in timp ce El

88 Ibidem, p. 26.
% Ibidem, p. 25-26.
™ Ibidem, p. 35.

22

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



coboara, noi sa urcam””'; Scara Paradisului a lui Guig din Chartres,

superior al manastirii La Grande Chartreuse, care oferea celor
interesati sa se desdvarseasca in cele duhovnicesti o metoda cu patru
trepte: 1. citirea (lectio), 2. meditatia (meditatio), 3. rugdciunea
(oratio) si 4. contemplatia (contemplatio) sau niltarea la Dumnezeu
si gustarea bucuriilor dulcetii vesnice; Scara vietii spirituale alcatuita
in Spania veacului al XVI-lea de Diego Murillo si devenitd manual
clasic de spiritualitate, Urcarea Carmelului a Sfantului loan al
Crucii, care s-a folosit de simbolul scarii pentru a indica drumul spre
Dumnezeu; Divina comedie a lui Dante s.a72. Prin urmare, Scara
Sfantului Ioan Sinaitul a trezit un puternic ecou in literatura patristica
ulterioara si chiar la scriitorii din epoca medievala si actuala, care fie
cd au imitat-o sau o imita, fie ca s-au ldsat si se lasa inspirati de ideile
puse de ea in circulatie.

Sunt inserate in acest text — cum scria cineva intr-un comentariu
pe marginea altor scrieri ale Mitropolitului Nicolae — ganduri care
transmit ceva din vibratia discretd a experientei duhovnicesti a
traducatorului si comentatorului Scdrii, pastrand, intr-o maniera
aproape paulind, dreapta cumpéana intre necesara severitate in fata
nuditatii pacatului si diaconia sublima a ,,mangaierii fra;ilor”n.

Si domeniul apologetic crestin este bine reprezentat in scrierile
Mitropolitului teolog prin lucrarea: Origen si Celsus. Confruntarea
crestinismului cu pdganismul, o carte ce graviteazd in jurul
realitatilor istorice pe care crestinismul timpuriu le-a avut de
infruntat din cauza reprezentantilor vechilor religii, dar si a culturii §i
civilizatiei romane’.

Adversari sunt crestinul Origen, unul dintre cei mai renumiti
autori patristici care a trait in secolul al Ill-lea, (1253) si filosoful
eclectic Celsus, simpatizant al epicureismului si platonismului. in

"'N. Cabasila, Despre viata in Hristos, traducere de Teodor Bodogae, Sibiu, 1946,
p. 27.

"2 N. Corneau, op. cit., p. 35- 39. Idem, Patristica mirabilia, p. 370-383.

3 T. Baconsky, Mitropolit Nicolae Corneanu: Patristica mirabilia. Pagini din
literatura primelor veacuri crestine, Editura Mitropoliei Banatului, Timisoara,
1987, 422 p., in ,,Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 3-4/1988, p. 159.

™ N. Corneanu, Oxigen §i celsus, p. 5-8.

23

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



spiritul invataturii epicureice, ganditorul pdgin nega interventia
providentei in lume si respingea orice forma de antropocentrism, iar
in consonanti cu platonismul admitea Zeul suprem’”, suprasensibil,
cauzd a tuturor lucrurilor, precum si teoriile despre nemurirea
sufletului, pedepsele postmortem si invierea mortilor’®.

Pronuntat spirit critic, Celsus s-a afirmat ca un adversar al
superstitiilor din principalele ritualuri pagane si al magiei, pe care o
socotea drept ingelatorie, dar si ca un preopinent al doctrinei crestine,
pe care a acuzat-o de manipularea textului Evangheliei, cu scop
interesat, de promovare a unor invataturi utopice — cum ar fi cea
despre Intruparea Divinitatii in persoana Mantuitorului lisus Hristos
— si de un mod de viatd retrograd. Legat prin mostenire de religia,
filosofia, cultura si civilizatia Antichitatii, a ajuns sa conteste
crestinismul, vazand in biruinta acestuia disparitia trecutului lumii
antice cu toate valorile ei si a Imperiului Roman insusi’’.

Ce ni se spune cd a reusit Origen? Sa demaste inconsecventa
criticului pagan. Desi Celsus 1i socotea pe magicieni drept inselatori
si a scris impotriva lor, personal a crezut in magie si a invocat-o,
punand pe seama ei minunile facute de lisus; cu toate ca a desca-
lificat superstitiile pagéne, nu s-a ferit sa faca apologia legendelor
mitice pentru a minimaliza continutul relatarilor biblice; in ciuda
faptului ca a detestat intrebuintarea alegoriei in interpretarea Sfintei
Scripturi a recurs la ea pentru a explica diferite credinte pagane; desi
a eliminat toate faptele 1n stare sd dovedeasca dumnezeirea
Mantuitorului consemnate in Evanghelie’®, s-a folosit de ele pentru a
combate crestinismul; contrar faptului cd a reprosat crestinilor ca
dispretuiesc cultura pagana si gandirea rationald’, i-a invinuit de furt
intelectual, de asumarea multor idei ale geniului filosofic elin®.

5 Ibidem, p. 156.

"8 Ibidem, p. 16-17; 155-156.
7 Ibidem, p. 15.

"8 Ibidem, p. 73-133; 151.

7 Ibidem, p. 152.

8 1bidem, p. 171-174.

24

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



2. Filologia patristicd in lectura, traducerea si interpretarea
Ierarhului Nicolae Corneanu

In Cuvdntul inainte al lucrarilor Patristica mirabilia si Actuali-
tatea literaturii vechi crestine Inaltpreasfintitul Parinte Mitropolit
Nicolae marturisea ca studierea operelor patristice i-a starnit uimirea
si admiratia, dat fiind fascinatia pe care o exercitd atunci cand incep
sa fie frecventate. Totodata, isi exprima regretul ca nu a a reusit sa
traducd pe caAt meritd autorii din primele veacuri crestine®',
sentimentul sdu fiind cad acei autori apartin vremii de acum, prin
actualitatea problemelor tratate si a limbajului pe care l-au utilizat*.

De ce aceste opinii? Pentru ca Parintii Bisericii, prin pregitirea
lor intelectuald si gradul de inaltd spiritualitate demonstrat, au
acoperit mai toate domeniile cunoasterii din acele vremuri: de la
teologie la filosofie, de la istorie literard la critica literara, de la
logica la stiinte, de la pedagogie la arta*. Altfel spus, Prelatul
carturar evocd credinta §i teologhisirea lor, ambele exemplare:
,Luminati de Duhul Sfint — scrie Inaltpreasfintia sa — Parintii
Bisericii au aprofundat intr-asa chip Sfanta Scripturd incat talcuirea
lor e si azi valabild, iar Invatatura pe care ne-au lasat-o, intemeiata pe
Biblie, formeaza adevaratul crez crestin. Nu e de mirare, drept aceea,
ca in dorinta lor de a-si reface unitatea de credintd, crestinii pornesc
azi nu numai de la Sfanta Scriptura, izvorul prin excelentd al
invataturii Bisericii, ci §i de la corecta tilcuire pe care i-au dat-o
Sfintii Parinti, Intre una si alta fiind o legaturd cu neputintd de
desfacut”. Si adauga: ,,Sfintii Parinti urméand lui Hristos, prin
nevointe vrednice de admirat si prin eroicd renuntare la tot ce este
rau, au urcat piscuri de perfectiune dandu-ne exemple unice. (...) Nu
putem sd nu amintim cd aparentele, cum si ignoranta noastra ne-au
facut nu odatd si-i intelegem gresit. Si totusi, cunoasterea lor
adecvata ni-i pune intr-o lumina care nu lasa putinta niciunei indoieli
asupra faptului ca scopul suprem ce-l1 urmareau era acela de a se
mantui prin §i deodata cu semenii lor, de care se simteau strans legati

8IN. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 3.
82 1dem, Actualitatea literaturii vechi crestine, p. 5
8 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p- 4.

25

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



si pentru care, in cele din urma, au facut ceea ce au facut. Pentru
toate cele acum spuse §i pentru multe altele, Sfintii Parinti sunt
pentru noi temei in cele ale credintei si dascli in cele ale vietii”™*.

Revelatoare sunt, in sensul celor aritate mai sus, paginile
dedicate stradaniilor Sfantului Vasile cel Mare pentru promovarea
unitatii eclesiale®. Eseul reda aspecte ale vietii bisericesti din veacul
al IV-lea, cum ar fi apelul irenic al Sfantului Vasile catre Sfantul
Atanasie pentru ,,impécarea Bisericilor”® si citre episcopii din Apus
pentru ,,tamaduirea bolii eretice”™’.

Asa cum am enuntat, in Biserica Antiohiei activau doi episcopi
ortodocsi. In timp ce Meletie era in comuniune cu Sfantul Vasile,
celalalt episcop, Paulin, se bucura de protectoratul Romei. De aici si
diferentele substantiale de doctrina intre cei doi in domeniul trinitar.
In timp ce Sfantul Vasile intrebuinta termenul de ipostas in sensul de
individualitate a aceleasi esente in sanul Treimii, Paulin si Roma
identificau ipostasul si esenta, pastrand astfel invatatura Sinodului de
la Niceea. Dar cum confruntarile cu arianismul au facut necesara o
precizare si o distinctie mai aprofundate a termenilor, evolutia
problemelor a dus la evolutia termenilor folositi.

Apusenii Insisi practicau distinctia notiunilor, fard s-o stie.
Redand in latind termenii grecesti ousia §i ipostas prin esentd si
persoand ei recunosteau indirect cd esenfd §i persoana nu sunt
acelasi lucru. In aparenti aici avem de-a face cu un mod nou de a
prezenta lucrurile si de aceea a provocat opozitia adversarilor, cu
deosebire atunci cand Sfantul Vasile nu a sustinut consubstantia-
litatea Fiului dupa ipostas, apreciind ca nu este o calomnie mai grava
la adresa lui Dumnezeu decat a afirma ca exista un singur ipostas al
Tatalui, al Fiului si al Sfantului Duh. Mai mult, Paulin invéta ca Fiul
nu are propriul sau ipostas, ci cd provine din Dumnezeu si s-a
reintors la Cel din care a iesit™.

8 N. Corneanu, Studii..., p. 10-11.

8N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 137-161.
8 Ibidem, p. 141.

8 Ibidem, p. 144.

88 Ibidem, p. 149-152.

26

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



In volumele elaborate de citre Mitropolitul Banatului sunt
tratate teme precum: ,,Pregdtirea scolard a Sfintilor Trei lerarhi”,
»Cenzura rasului la Sfintii Parinti”, ,,Pacatul limbutiei si virtutea
tacerii”, ,,Teama, superstitia si adevarata evlavie”, teme care
considerdm ca e necesar sa se regiseascd in orice curs sau tratat de
Teologie pastorala.

Aplecarea asupra vietii si operei Sfintilor Trei lerarhi — Vasile,
Grigorie si loan — este fireascd, ei fiind evocati de intreaga
crestindtate ca modele de urmat de catre oricine si, in special, de
catre tinerii ce se pregatesc sa devina preoti. Sunt elogiati pentru ca
prin intermediul lor si-a facut intrarea in lumea stiintifica a vremii §i
de atunci pana in zilele noastre, in spiritualitatea crestina, tipul ideal
al cercetitorului teolog: arzator pentru cunoasterea stiintifica,
sdrguincios si serios, plin de respect fatd de dascali si fatd de colegi,
fervent credincios si exemplar trditor. De asemenea, prietenia lor,
bazatd pe comunitatea de preocupdri, a facut ca mediul cultural al
epocii In care au trdit, atagat vechilor traditii puse sub semnul marilor
genii ale Antichitatii — care putea seduce ori chiar i numai influenta
— sa fie reconfigurat din temelii, noua religie (crestinismul) afirmand
ca alternativd, ca mod de viata exemplar virtutea si ,.cereasca
filosofie”, acel tip superior de vietuire in care cunostintele si faptele
se impletesc intr-o minunati cununa de sfintenie®.

In spiritul aceluiasi ideal pastoral, luminatul Prelat recomanda
cenzurarea rasului: sa nu se rada pentru orice — infranarea veseliei
fiind semnul dupa care poate fi recunoscut omul virtuos — si sé nu fie
provocat rasul altora. Totusi, nu condamna rasul in forma lui pura si
angelica; dimpotriva, il acceptd in conditii exceptionale: ca ,,supapa
de sigurantd”, care ajutd pe cei peste masurd de solicitati sd se
reechilibreze si sa continue lupta vietii. Rasul ca patima este insa
detestat — e semnul lipsei de stapanire de sine, al neputintei de a tine
in frau miscarea afectelor’.

Atitudinea serioasd, care dovedeste o gandire, o judecata
omeneascd superioard, este insd preferatdi umorului, oricat de

8 N. Corneanu, Patristica mirabilia, p- 126-136.
% Ibidem, p. 194-196.

27

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



spiritual ar fi el’’. Ea e paradigma prin care epoca patristicd s-a

deosebit din punct de vedere moral de cea pagana si cea prin care
lumea crestina poate oferi o alternativa etica la pseudovalorile lumii
laicizate si desacralizate de azi.

Pe un ton la fel de critic e dezavuat ,pacatul limbutiei”,
subliniindu-se ci palavrigeala diuneaza grav oricirui om. In schimb,
e admiratd ,,virtutea tacerii”, cum au numit-o Parintii, fapt pentru
care se cuvine ca noi, crestinii, s ne-o insugim si sd evitdm, In
acelasi timp, opusul ei, pacatul limbutiei’”.

Referitor la relatia: teama, superstitie, evlavie ne avertizeaza ca
in zicerile autorilor crestini teama e privitd ca fiind cea care
alimenteaza superstitia, de unde si caracterul superstitiei de forma
denaturati a sentimentului religios”. Diferenta dintre superstitie si
evlavie e ca in timp ce superstitia cultiva teama de Divinitate, evlavia
imbie la devotiunea neconditionata fatd de Acesta. Omul evlavios,
asadar, nu se teme, ci-L iubeste pe Dumnezeu si Il cinsteste, locul
temerii luandu-I in sufletul lui increderea si chiar indrazneala®.

In sfarsit, o lectura atentd e ficutd pe marginea felului cum au
privit Sfintii Parinti problemele legate de lux si de moda. Dupa ce
sunt descrise mijloacele de infrumusetare feminind in lumea greco-
romana, iudaica si crestind — variatele feluri si categorii de coafura,
farduri, parfumuri, manichiuri, bijuterii, Vestirnenta‘gii95 —, sunt
amintite opiniile si reactiile ganditorilor crestini Tmpotriva luxului, pe
care chiar dacd nu 1-au putut Inlatura definitiv, au indicat atitudinea
pe care trebuie s-o adopte fidelul Bisericii spre a oferi lumii buna-
cuviintd, atat de necesari progresului spiritual®®. In plus, urméand
recomandarilor Sfintei Scripturi, Parintele nostru spiritual, in
consonanta cu scriitorii bisericesti si Sfintii Parinti, ne atentioneaza
ca morala crestind nu pretuieste frumusetea exterioard, ci podoabele

' Ibidem, p. 197.

%2 Ibidem, p. 173.

% Ibidem, p. 186-187; 189.
 Ibidem, p. 188-189.

% Ibidem, p. 230-248.

% Ibidem, p. 256.

28

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



sufletesti, nu apreciaza luxul, ci ,sfanta cuviinte“l”97 si ca ideile

crestine au influentat n bine evolutia moravurilor si, implicit, viata
sociala a lumii’™.

Metodic, ,investigatiile” facute de Mitropolitul Nicolae” ne
introduc si in alte orizonturi ale gandirii patristice, unde se incruci-
seazd motive i teme deosebit de interesante (asa cum am aratat mai
sus), irizante de cunoastere si har dumnezeiesc. Intre acestea se
inscrie preocuparea Dascalilor Bisericii pentru istoria, critica si
estetica literard crestind, dar si pentru genurile literare, cum ar fi
Actele martirice, adevarate epopei care relateaza episoade ale luptei
pe care sfintii au dus-o impotriva riului si a sustinatorilor lui'®.

Referindu-se la interesul pentru istoria scrisului crestin, Mitro-
politul carturar arata ca el a fost generat de dorinta credinciosilor de
odinioara de a fi demonstrat ca aveau deja o traditie culturala proprie,
ce se impunea catalogati si clasificata'®’. Procedeul la care s-a recurs
nu a fost unul original, iar printre primii care au evocat perso-
nalitatile crestine din trecut au fost istoricii bisericesti (Eusebiu,
Socrate, Sozomen, Rufin). Cum, insa, preocuparea lor n-a vizat strict
valorizarea creatiilor literare ale aderentilor lui Hristos, primul care
s-a interesat de acestea a fost Fericitul Ieronim, care, in anul 392, la
cererea lui Dexter, fiul lui Pacian, episcop al Barcelonei si prefect al
pretoriului a elaborat lucrarea De viris illustribus.

Parintele latin a aratat in Prologul lucrarii dificultatile intam-
pinate in procesul de documentare, remarcand existenta unor opere
inedite, pe care nu le-a putut procura ca sa le fi citit, dar si despre o
intentie vadit apologetica ce a stat in spatele demersului sau: sa afle
adversarii lui Hristos maretia si talentul barbatilor care au intemeiat,
dezvoltat si infrumusetat Biserica. In sprijinul tezei sale, a prezentat
135 autori, incepand cu Sfantul Apostol Petru si sfarsind cu el insusi,
fara a pastra cu strictete ordinea cronologica si fara a-i imparti pe
categorii anumite (a enumerat aleatoriu iudei, greci, latini, eretici)'*.

7 Tit, 2, 3.

% N. Corneanu, op. cit., p. 274-275.

9 Ibidem, p. 3.

YN, Corneanu, Patristica — filosofia care méangiie, p. 8-9.
OUN. Corneanu, Patristica mirabilia, p- 7-8.

12 Ibidem, p. 9-10.

29

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Analiza sa, desi extrem de laconica, a fost profundd si
cutezatoare, straduindu-se sd stabileasca autenticitatea unei opere
dupa inrudirea cu alte opere, al caror autor este neindoielnic. lar cand
a dorit sa scoatd in evidenta caracteristici ale autorilor citati, a recurs
la intamplari interesante, deseori inedite. Alteori a emis judecati de
valoare, ca In cazul unei scrieri antiariene datorate lui Victor
Africanul, pe care a numit-o ,,obscura, ca toate cartile de controversa,
inteleasd doar de eruditi”. Desi a rezumat la maximum, leronim ne
ofera destule elemente capabile sa ni-1 prezinte ca un veritabil istoric
literar. A transmis informatii bogate, cu toate ca — asa precum insusi
recunostea — i-a urmat indeaproape lui Eusebiu al Cezareii. Cu
partile ei pozitive si chiar cu lipsurile de care am amintit, lucrarea
ieronimiana De viris illustribus ramane capitala pentru cunoasterea
literaturii patristice din primele veacuri. Ea avea sa fie continuata, un
secol mai tarziu, de Ghenadie, preot in Marsilia, care a compus, in
jurul anului 480, tot o De viris illustribus'®.

Asemanarile dintre cele doua lucrdri — a lui Ieronim si a lui
Ghenadie — i-au facut pe copistii din vechime s le ageze laolalta,
Ghenadie aparand in unele manuscrise ca fiind partea a doua a operei
cu acelasi nume a lui Ieronim. Pentru literatura crestina din secolul
V, in special pentru cea apuseand, Ghenadie a fost un izvor de prim
ordin si aproape unic. Prezentarea operelor este la el mai completa
decat biografia autorilor. Totusi, in afara listei scrierilor si
rezumatului acestora, el nu a facut consideratii de ordin critic asupra
stilului ori a limbii unei opere'*.

Alti istorici ai literaturii crestine evocati sunt Isidor, episcopul
Seviliei, cu scrierea sa intitulata, de asemenea, De viris illustribus, in
care a prezentat un numar de 46 autori, dintre care 13 au fost
spanioli, si arhiepiscopul Ildefons de Toledo, din secolul al VIi-lea,
cu lucrarea Liber de viris illustribus'®.

Concluzionand, Inaltpreasfintia sa arati cd crestinii primelor
veacuri au pretuit pe toti cei care s-au straduit sa alcatuiasca scrieri

' Ibidem, p. 11-12.
' Ibidem, p. 12-13.
15 Ibidem, p. 13-14.

30

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



referitoare la credinta lor mantuitoare si la viata lor sfanta,
consemnand operele lasate posteritatii in ,,cataloage”, care reprezintd
primele incerciri de istorie literara crestina'®.

Aflam, de asemenea, cum elemente de istorie literarda crestina,
odata cu autorizarea crestinismului in Rasarit, au reusit sa acceada la
universalitate: din perimetrul microasiatic scrierile autorilor crestini
au cucerit Occidentul barbar, daruind intregii Bisericii suporturi
pastoral-misionare si apologetice dintre cele mai elaborate si
eficiente'"”.

Dar scriitorii crestini au facut, pe langa teologie si istorie literara
si critica literara'®. Lactantiu, de pilda, s-a aplecat analitic asupra
scriitorilor Minucius Felix, Tertulian si Ciprian, la fel cum Fericitul
leronim a procedat cu scrierile lui Tertulian, Ciprian, Lactantiu, sau
ale Sfintilor Ilarie si Vasile cel Mare. De asemenea, e evaluata
retorica incendiard a Fericitului Augustin'® si calititile poetice
exceptionale ale Sfantului Ambrozie, prin echivalente lirice ce le-ar
putea ,,admira §i invidia orice poet” — cum remarca odinioara un
recenzor' '’

Sunt aduse in actualitate aptitudinile scriitorilor crestini in ce
priveste talentul portretistic — Ciprian cu portretul unui ciumat'",
Sfantul Vasile cel Mare cu descrierea unui infometat si a unui
degerat'"?, Sfantul Ioan Gurid de Aur cu prezentarea tinutei si a
comportamentului femeilor cochete'”’, cirora le putem alitura

creiondrile autorului insusi de figuri emblematice din istoria

196 1dem.

107y, Corneanu, Patristica mirabilia, p. 7-15.

%D Popescu, Ibidem, p. 129.

Y9N, Corneanu, Studii patristice. Aspecte din vechea literaturd, p. 157-167.

"9 D, Ciachir, Mitropolit Nicolae Corneanu, Studii patristice. Aspecte din vechea
literaturd, Timisoara, 1983, 292 p., in ,,Biserica Ortodoxa Roména”, nr. 5-6/1986,
p. 156. In procesul de traducere a imnurilor ilustrului Périnte apusean sunt evitate
atat obstacole de continut si prozodie, adica acele talmaciri literale neconcludente
si seci, cat si libertatile iresponsabile la care recurg unii traducatori, atitudine prin
care afecteaza grav continutul mesajului original.

iy, Corneanu, Patristica mirabilia, p. 27

"2 Ibidem, p. 28.

'3 Ibidem, p. 33.

31

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



bisericeascd, cum ar fi episcopul filosof Sinesie, Sfantul loan cel
Milostiv, Sfantul martir Casian sau imaginea Episcopului Bretanion
al Tomisului'"*. Dincolo de frumusetea epitetelor, a metaforelor, a
hiperbolelor utilizate de catre Parinti, e apreciat modul in care cei
vechi au facut din arta portretului un mijloc literar capabil nu numai
sd trezeascd emotii artistice, ci mai ales sa edifice moral pe cititori'"’,
lar o alta serie de meditatii §i observatii privesc atitudinea axiologica
a autorilor patristici fatd de stil''®. Chiar daca i se recunosc calititi
remarcabile discursului teologic al Dascélilor Bisericii, nu e trecuta
cu vederea influenta elenistica asupra scriiturii lor, inconvenient
depasit, asa cum se aratd, abia cu opera Sfantului Patriarh Fotie,
scriitor care s-a afirmat prin stileme de o frapantd modernitate si
analize textuale, despre care se ni se spune ca au pus bazele criticii
literare actuale'"’.

Deosebit de interesante sunt §i consideratiile despre arta ale
Dascililor Bisericii, ca mijloc de redare intuitivd a invataturii
evanghelice si a celor mai reprezentative aspecte din viata crestind a
epocii''®. Regandit, discursul artistic crestin a primit o importanti
amprentare etica, interesul fiind deplasat de pe imagine pe substratul
moral al acesteia, pentru ca privitorul sa fie familiarizat cu itinerariul
spiritual necesar omului aflat in ciutarea desavarsirea de sine''"’. Cu
alte cuvinte, pictorii crestini au combinat mai bine starile sufletesti
ale personajelor decat culorile, transpunand in operele lor atitudini
emotionale complexe, precum: rusinea si curajul, durerea §i mania,
ingrijorarea §i temerea. Pictura bund era imperios necesar si fie
purificatoare, catarticd. Fara pretentia de a fi mers prea departe,
Parintii au vadzut in mesajul artistic un indrumator pentru suflet pe

" N. Corneanu, Studii patristice, p. 110-156.

1S N. Corneanu, Patristica mirabilia, p- 33.

16N Corneanu, Studii patristice, p. 53. Idem, Patristica mirabilia, p. 11.

"7'N. Corneanu, Patristica mirabilia, p. 21si 25. Patriarhul Fotie (1891), in lucrarea
sa Miriobiblion — Zece mii de carti (intitulata asa pentru cd voia sa recenzeze un
foarte mare numar de opere) a reusit sa cuprinda 149 de autori si 279 de volume.

"8 Ibidem, p. 54.

"9 Ibidem, p. 56-57.

32

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



calea mantuirii, frumusetea imaginii pictate fiind permanent asociata
cu frumusetea sufletului, cu specificul virtuos al acestuia'?’.

Cu rigoare, sunt semnalate si unele derapaje survenite in arta
crestind primard. Se inscriu aici apetentele unor constructori si
decoratori bisericesti pentru stralucirea marmurei si a metalelor de
tot felul, respectiv pentru imaginile suprastilizate. Procesul a fost pus
pe seama rutinei, a reflexiilor pe care spiritul sofistic continua sa le
exercite incd asupra constiintei publice'”'. Pledoaria Parintilor a fost
lamuritoare: accesoriul nu se cade sd subordoneze sau sa Inlocuiasca
principalul, ci sd-i descopere semnificatiile profunde, iar frivolitatii
sd 1 se opuna decenta si sobriectatea. Asadar, esteticismului antic,
dedus din frumusetea formelor, i-a fost opus discursul estetic crestin,
centrat pe functia educativ-instructiva a simbolului artistic'**.

E surprins apoi modul in care Biserica lui Hristos a odraslit
personalitati care s-au impus, pe de o parte, prin efortul de abolire a
politeismului prin controverse dogmatice, iar pe de altd parte, printr-
un proiect capital de asimilare a culturii greco-latine in corpusul de
invataturi al Bisericii crestine'”. Asa se face ci filosofia, care in
Antichitate nu era mult indepartatd de religie, n-a fost prea greu
crestinilor s-o inlocuiascd, printr-o viziune noud asupra lumii si
vietii, §i sd-si considere religia proprie ca fiind ,adevarata
filosofie”'*. Din punctul de vedere al scriitorilor patristici, filosofia e
atdt teoretica, speculativa, cat si practicd. Este stiinta realului si a
cunoasterii adevarului (Sfantul lustin Martirul), este sarguinta de a te
dezlipi de lume si a te alipi de Dumnezeu, de a dobandi prin cele
pamantesti cele ceresti si de a castiga prin cele nestatornice si fugare
cele statornice (Sfantul Grigorie de Nazianz), dar si mangiiere si

purificare pentru cei buni'>.

120 Ibidem, p. 57.

2V Ibidem, p. 58-59.

122 Ibidem, p. 60.

' Ibidem, p. 7-15; 89-109.

24N, Corneanu, Studii patristice, p. 63. Idem, Patristica mirabilia, p. 86.

125 N. Corneanu, Studii patristice, p. 64. Idem, Patristica — filosofia care mangdie, p.
144.

33

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Sfintii Périnti s-au oprit cu precadere la ,,filosofia divinad”, ni se
spune, pe care au identificat-o progresiv cu ,.teologia”, pastrand, pe
de-o parte, caracterul de efort cognitiv, aflat sub actiunea harului —
obiectul suprem al cunoasterii fiind Dumnezeu —, iar pe de alta parte,
caracterul practic, ca unul ce-l ajutd pe ,filosof” si progreseze
neincetat In virtute.

Filosofia la care se refera Sfintii Périnti se ocupa cu ,,dogmele
ceresti”, cu vederile crestine in materie de credinta sau cu diferitele
judecati ce se impun credintei si care isi au originea in Dumnezeu,
care le descopera noud, fapturilor'?. Iar ipostaza aceasta de ganditor,
de om de reflectie o confirma, cu prisosintd, documentele arheolo-
gice, pietrele tombale ale monahilor de odinioara, aldturi de numele
decedatilor, avand inscriptionate nota: ,.filosof” sau filosoafa”'?’.
Mai mult, in conceptia Sfintilor Parinti, filosofiei adevarate ii este dat
sd agseze semnul egalitatii intre Divinitate si frumusete si sa
depaseasca tentantul si periculosul joc al fanteziei ideatice.

Cu o astfel de perceptie a fenomenului cultural, Tmpreuna cu
autorul afirmam ca Dascalii Bisericii au accelerat procesul de des-
compunere a structurilor culturale si religioase ale Antichitatii si au
rescris istoria umanitatii, realizdnd o inspiratd conversie a
mentalitatilor din care civilizatia europeana se hrineste si astizi,
chiar dacd, din pacate, este tentatd si-si ignore sau sia-si deprecieze
inceputurile. Si toate acestea au fost infaptuite evitandu-se atat
fanatismul demolator, cat si edulcoratul si facilul sincretism, ambele
deosebit de tentante nu numai in acele vremuri'*®,

Frecventarea logicii de catre scriitorii crestini este, de asemenea,
judicios analizata, marcandu-se faptul ca a fost legatd de activitatea
misionara si de procesul de elaborare a lucrarilor teologice. Gandi-
torii crestini — de la Origen, Tertulian, Boetiu si Marius Victorinus
pana la Sfintii Maxim Marturisitorul §i loan Damaschinul — ni se
aratd cd au studiat si folosit logica, ca au utilizat organonul aristotelic
in folosul unei comuniciri clare si eficiente. In plus, unii dintre ei

126, Corneanu, Studii patristice, p. 65.
27 Ibidem, p. 69.
128 T. Baconsky, op. cit., p. 156.

34

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



chiar au scris manuale de reforicd si logica (Marius Victor, Boetiu,
Ioan Damaschinul), punand in slujba adevarului lui Hristos metodele
de lucru ale autorilor elini de odinioara'®.

Nici priceperea Parintilor in domeniul disciplinelor pozitive nu e
trecutd cu vederea. O seama de principii gnoseologice formulate de
ei au fost reunite mai apoi sub specia fabuloasa a Fiziologului, astfel
cd, Tnaintea infatuatului empirism englez, autorii crestini au deschis
domeniului stiintific portile modernitatii.

Contributiile lor in matematica, biologie, medicina, astronomie,
cosmografie sau cartografie sunt importante din doua puncte de
vedere: a) se inscriu in protoistoria stiintelor exacte; b) s-au derulat
nu prin sfidarea Invizibilului, ci printr-o atentd relationare a vazutului
cu Nevazutul. Astfel, scriitorii si Parintii bisericesti s-au dovedit
cunoscatori ai stiintelor naturii (Origen, Sfantul Grigorie al Nisei,
Sfantul Vasile cel Mare, Fericitul leronim, Fericitul Augustin, loan
Damaschinul), iar altii au fost medici si au scris tratate de fiziologie
si medicind (Nemesiu al Emesei, Aetios din Amida, Alexandru din
Trales, Teofil Monahul, Beda Venerabilul), toti dovedind un spirit
luminat, care a contribuit la dezvoltarea civilizatiei si la progresul
umanititii®. Concluzia formulati de exeget e justificati si
temeinica: ,,spre deosebire de parerea superficiald ce ar putea sa si-o
facd cineva in legaturd cu domeniul preocuparilor Sfintilor Parinti
socotindu-l limitat la sfera valorilor spirituale si la realitatile
suprasensibile, parcurgerea atentd a operelor ramase de la ei ni-i
aratd interesandu-se de rezultatele obtinute in cercetarea stiintifica si
bazandu-se pe ratiune, pe experientd, pe datele simturilor”'*".

In sfarsit, o receptare aparte e dedicata felului in care Parintii
Bisericii au tratat viata duhovniceasca. Farmecul pustiului, atractia
pentru singurdtate, se aratd cd a fost declaratd de catre Parinti drept
modalitatea optimd prin care sufletul accede la desavarsire, la
implinirea in viatd. Sfinti ca Antonie cel Mare, Pahomie, Macarie si
altii au vazut in Intinsele pustiuri ale Egiptului factorii decisivi pentru

129N, Corneanu, Patristica mirabilia, p. 34-49.
0 Ibidem, p. 84-86.
B Ibidem, p. 72.

35

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



hristoformizare si crearea de valori spirituale exemplare'*”. Un astfel
de comportament si o astfel de atitudine nu au fost generate de
nedreptatile si impilarile sociale din epoca, cum se incearca astizi sa
se spuna, ci de setea de spiritualitate, de indumnezeire.

Daca vietuitorii desertului au atins sfintenia, autorul ne arata ca
aceastd performantd duhovniceascd poate fi realizatd de orice
credincios care se refugiaza in ,,desertul interior”, in profunzimea
inimii, straduindu-se si fugd de patimi'>. Iar ca metodd de lucru ne
propune rugiciunea, aga cum a fost ea asumata de traitorii crestini de
odinioara. Actiunea oranticd reprezintd unirea desavarsitd a omului
cu Dumnezeu. Astfel, rugaciunea ,,trupeasca” si rugaciunea ,,in duh”
sunt apreciate ca avand aceeasi importanta, fapt pentru care se insista
asupra atitudinii in actul orantic. Alungarea ispitelor, ,,intinderea
sufletului spre cer”, eliminarea ,,pornirilor dugsmanoase”, ridicarea
ochilor spre inalt, ingenunchierea (ca semn de smerenie) sunt conditii
necesare atingerii unei reale stari de rugaciune si, implicit, dobandirii
sfinteniei'™, care nu depinde de originea unei persoane, iar in
contextul actual nici de confesiunea sa, ci de strdnsa comuniune cu
Dumnezeu, demonstrata prin fapte'>.

Dincolo de zicerile pline de talc ale altora, am putea spicui, nein-
doielnic, din spusele Parintelui carturar un gand sau altul (adesea de
o rigoare aproape apoftegmaticd). Nu o facem, pentru a-1 indemna
pe cititor sd parcurgd lucrarile Arhiereului evocat, spre a-si alcatui
propria-i antologie, nu doar de citate, ci de teme de reflectie.

3. ,Modernitatea” si ,,actualitatea” in reflectiile si meditatiile
Mitropolitului Nicolae Corneanu

In continuarea celor aritate pana aici, e necesar si notim ca
Arhiereul teolog Nicolae Corneanu se remarca si printr-o capacitate
exceptionala de a pune teologia crestina in dialog cu realitatile date,
speriind orice gand incremenit in ceea ce rutina decreteaza ca fiind

2 Ibidem, p. 166-167.

33 Ibidem, p. 169.

34 Ibidem, p. 221-222.

35 N. Corneanu, Patristica — filosofia care méngdie, p. 169.

36

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



inacceptabil. lar acest tip de abordare se sprijina pe o intuitie fecunda
privind sensul istoriei §i, in subsidiar, pe o congstiintd lucida,
implinita si implinitoare in arealul existentei.

Slujind invatatura crestind, stigmatizatd de modernitate ca fiind
»dogmatizantd” (inchisd in fata oricarei cercetdri intelectuale si
cautari epistemologice), Prelatul arata ca, in fapt, aceasta e neasteptat
de deschisa fata de noutate, fatd de ratiune si constructiile ei! Ce
argument aduce in favoarea tezei sale? Insdsi invatitura crestini
despre Ilume si om, despre providentd si predestinatie, despre
Biserica, har si Taine, despre istorie si eshatologie, care desi e
considerata, in limbajul obignuit, ca fiind dogmatica, e departe de a
hotararile Sinoadelor ecumenice, care sunt neschimbabile (dogma
despre Sfanta Treime, despre raportul: Dumnezeu-om s$i cea a
teandrismului lui Hristos Domnul)"*’.

Fiind mereu deschisd si proaspatd, lerarhul nostru aratd ca
teologia e dornica sa converseze cu problemele lumii de azi. Si face
aceastd demonstratie, aborddnd — dezinhibat si fard pretentia de-a
edicta raspunsuri universale — teme punctuale: de la problematica
feminina la cercetarea stiintificd de nivel ultim, de la intoarcerea la
traditie la reevaluarea culturii contemporane'*®, nu fara a-si invita
lectorii la exercitii de luciditate si de maturitate.

In deceniile opt si noud ale secolului trecut, s-a oprit asupra
problematicii feminine, pornind de la doua realitati imediate: a) locul
castigat de femei in societate si b) protestul acestora impotriva starii
de lucruri din anumite zone ale globului unde drepturile femeilor nu
sunt deplin respectate, punind intr-o lumind noud datele biblice, in
vederea inliturdrii inechititilor'”. Iar solutia propusid e una de
sorginte apostolica: ,,barbatii sa traiasca intelepteste cu femeile ... sa
le facad parte de cinste, ca unora care, Impreund cu ei, sunt
mostenitoare ale harului vietii (7 Petru 3, 7)"'*.

136 N Corneanu, Pentru mai binele obstesc, p. 12-13.
57 Idem, p. 12.

38 M. Maci, op. cit., p. 62.

9N. Corneanu, Quo vadis?, p. 93.

0 Ibidem, p. 95.

37

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



E evocata necesitatea implicarii femeilor in serviciul clerical,
dupa exemplul crestinismului primar, cdnd Biserica n-a ezitat sa
recurgd la solutiile cele mai practice pentru a face fatd nevoilor
deosebite, cum reiese din Agezamintele apostolice (probabil, mijlocul
veacului al Ill-lea). In pofida imperialismului feminist modern,
Mitropolitul Nicolae aratd cd ortodoxia considerd femeia egald cu
barbatul, ca pe o impreuna-lucritoare la actiunea mantuitoare a lui
Hristos, la harismele si darurile Sfantului Duh. Femeia ortodoxa este
chematd sa trdiasca din plin viata Bisericii §i sa Tmplineasca serviciul
bisericesc ce 1 se potriveste in interiorul si in exteriorul sfantului
lacas, sub diferite forme, totdeauna de naturd eclesialad, nu insa
preoteasca”'*'.

Asadar, inaltul Prelat, pe temeiul traditiei, aratd radspicat ca
Biserica Ortodoxd si-a pus dintru inceput problema promovarii
femeii, cd a angrenat-o in slujirea eclesiala, motiv pentru care cere
reprezentantilor de astizi ai Bisericii sa trateze cu responsabilitate
problemele pe care le ridica contemporaneitatea si sa gaseasca solutii
dincolo de cliseele lipsite de atestare documentara'**.

Meditatiile Inaltpreasfintiei sale surprind aspectele pozitive ale
succesului stiintific, cum ar fi fericirea adusa de cuceririle stiintei
familiilor infertile, dar nu ocolesc nici aspectele negative, respectiv
posibila ,manipulare geneticd” (combinatia de gene diverse pentru
satisfactii utopice), notand cad orice manipulare care izoleaza, care
depersonalizeaza este contestabila, datoritd persoanei si iubirii,
datorita tainei dainuirii iubirii de care are nevoie embrionul pentru a-
si structura firesc psihicul. Si, subscriind la remarcile unui reputat
teolog (Olivier Clément), aratd cd ,,manipuldrile genetice nu sunt
admisibile decat in serviciul iubirii, adicd pentru a veni in ajutorul
unui cuplu si rimanénd in interiorul acelui cuplu™'®.

In prelungirea celor aritate, amintim gandurile Arhiereului
teolog in proximitatea clondrii. Teza pe care o dezvoltd este favo-
rabild cercetarilor de acest fel legate de flora si fauna, nu si de om.

Y Ibidem, p. 202-203.
Y2 rdem.
3 Ibidem, p. 233.

38

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Iar considerentele invocate sunt in consens cu invatitura crestina:
unicitatea fiintei umane, statutul de persoand conferit omului de
citre Creator, prezenta Chipului divin in noi'**, sfidarea specificitdtii
umanului, perena eroare umana (stiintifica si morald), inexistenta
celulei originare'®.

Asadar, stiintele naturale, inclusiv antropologia, ofera date
despre om, iar confruntarea diferitelor opinii constituie o necesitate.
Cand teologul si omul de stiintd se interpeleaza unul pe altul, apar
nepotrivirile, Intrucat exigenta stiintifici nu admite sa se substituie
revelatiei. Pentru a depdsi polarizarile, e necesara evitarea reducerii
necunoscutului la cunoscut, ceea ce n-ar face decit sia reduca
ireductibil Misterul, operant in ambele domenii de cunoastere'*.

In sfarsit, nu mai putin provocatoare este eseistica Inaltpresfinti-
tului Nicolae. Textele n discutie au un caracter apologetic si,
evident, reparatoriu, venind ca o reactie la nervozitatea criticilor de
ieri si de azi ai lui Eminescu, Blaga, Cioran, Eliade, chiar si Tolstoi.

Din articolele consacrate acestor mari personalitati, radiazd un
sentiment de amadraciune fatd de superficialitatea continud a
pseudojudecitilor de valoare de care ele au parte. lar nemultumirea
profundd e generatd de maniera durd in care au fost §i sunt tratati
chiar de citre teologi. Incercarea Ierarhului nostru are un obiectiv
precis: acela de a ardta cd Eminescu, Blaga, Cioran, Eliade si Tolstoi
nu numai cé au fost religiosi in general, ci crestini.

Mihai Eminescu, desi e considerat un ,simpatizant” al
hinduismului (mai precis al budismului), autorul opineazd ca, in
realitate, a fost un crestin prin educatie, lecturi, studii si opera
literara'’’. Temeiurile pe care isi fundamenteaza argumentarea sunt
autobiografia poetului'*® si biografia reflexiva'*’, dar si unele texte

144 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericesti, vol. 11, p. 123.

5 Ibidem, p. 124.

16 N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 188.

Y7 Ibidem, p. 189.

'8 Este vorba despre lista lecturilor poetului: Molitfelnicul, Biblia, Psaltirea (in
versuri a mitropolitului Dosoftei), Cartea romdneasca de invataturd (a mitro-
politului Varlaam), Carticica sfdatuitoare pentru pazirea celor cinci simtiri §i a
nalucirei §i a mintii §i a inimei (a Sfantului Nicodim Aghioritul), Teologia

39

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



din scrierile marelui poet national: ,,il simtim pe Dumnezeu — scria
Eminescu — fiindca in el doar ne simtim pe noi insine. Trebuie s ni-1
inchipuim ca persoand, fiindcd numai astfel poate fi obiectul
dragostei noastre, dar simpla incercare de a oferi un concept
determinat despre el e sortita sa dea gres. Orice astfel de concept este
un nume nepotrivit pentru un continut inexprimabil”'®. La fel,
despre Lucian Blaga arata ca e greu sa fie judecat dupa criterii rigide,
intrucat tezele sistemului propriu de gandire trebuia si si le alinieze
exigentelor logicii"'. Dovada ci ,,in strafundul fiintei sale a rimas
credincios” a preluat-o din insdsi marturia genialului carturar, facuta
de un confrate de arhierie al Mitropolitului nostru (Mitropolitul
Nicolae Colan): ,,Am venit §i am vazut frumusetea locului,
frumusetea acestei asezari duhovnicesti. Cu toate ca plec, intr-un fel
raman totusi aici” — e vorba despre cuvintele lui Lucian Blaga scrise
in Cartea de aur a manistirii Sambita de Sus'™.

In cazul lui Mircea Eliade, inconfundabilul istoric al religiei, In
general, si al crestinismului, in special, considera ca observatiile
subiective sunt de naturd sa 1i pund sub semnul intrebarii credinta,
atasamentul la crestinism si, mai concret, la Bisericd'>’. Analizand
indoielile de acest fel, atrage atentia ca acestea sunt generate fie de
opiniile unor colaboratori ai sii, care l-au caracterizat — evident,
dintr-un unghi de vedere personal — ca fiind un ,necredincios
crestin” (I. P. Culianu), fie datorita discretiei savantului in a marturisi

dogmatica a Bisericii ortodoxe catolice de rasarit (a protosinghelului
Melchisedec) si Invitdtura ortodoxd din religiunea crestineascd a unei sante,
catolice §i apostolice Biserici pentru clasele liceale (a lui Silvestru Morariu
Andreievici). La acestea se adaugd monografiile scolii teologice din Tiibingen (D.
Fr. Strauss, Fr. Chr. Baur, Bruno Bauer) si cartile lui I. Kuhn (Katholische
Dogmatik, 1857) si F. X. Dieringer (Lehrbuch der katholischen Dogmatik, 1857).
N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 192. N. Corneanu, In pas cu vremea, p. 49.

% Sunt evocate in acest sens mirturiile cilugaritei Agafia Moisa si ale sorei
poetului, Aglaia Eminovici. N. Corneanu, Pe firul vremii, p. 190-191.

1Oy, Corneanu, in pas cu vremea, p. 111.

U Ibidem, p. 44.

152 N. Colan, Amintiri, in ,Mitropolia Ardealului”, nr. 7-8/1966, p. 473-474. N.
Corneanu, Pe firul vremii, p. 44.

'3 N. Corneanu, op. cit., p. 131

40

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



dacd e credincios sau nu, fie din cauza faptului cd a decis sa fie
cremanat'>. Chirirahul teolog atrage insi atentia asupra serviciilor
aduse de catre Mircea Eliade credintei, religiei crestine, chiar
ecumenismului, si In mod special ortodoxiei, atitudini ce pot fi
acceptate ca fiind un argument pentru reconsiderarea ilustrului istoric
al religiilor'>. Iar in motivarea opiniei sale evoci marturisirea unui
alt savant (I. G. Coman), care il pomenea pe Mircea Eliade
»totdeauna nu doar ca un erudit in istoria religiilor, ci mai ales ca un
om credincios™'.

in reflectiile asupra lui Emil Cioran noteazi ci multi 1-au
perceput si-1 percep drept necredincios, chiar un apostat. In realitate,
desi criticat de ultranationalisti pentru renegarea patriei, iar de
teologi pentru sfidarea dogmelor Bisericii'>’, Cioran este considerat a
fi fost un ,,iubitor de neam” si un om ,credincios”!*®. Ceea ce nu s-a
inteles si nu se intelege inca e ca, In viziunea compatriotului nostru,
adevarata Romanie trebuie creatd launtric, printr-un exercitiu moral
exemplar si cd religiozitatea autenticd presupune ample meditatii
asupra Creatorului si creatiei, ca El sd ne devind interlocutor, dar si
asupra vidului, neantului, durerii, deceptiei, esecului si plictiselii. Si
toate acestea intrucat ,,prin scrisul sau — aratd Mitropolitul — Cioran
atinge coardele sensibilitatii noastre ori de cate ori zguduie din
amorteald o lume «babilonizatd» prin fanatismul sau «féara crez», in
realitate prin «lipsa iluziilor»”'*’. Tar corespondenta lui Emil Cioran
cu monahul Nicolae Steinhardt e declaratd a fi edificatoare pentru
credinciosia sa: ,,...In realitate — scria Cioran —, si dumneavoastra o
stiti foarte bine, sunt un spirit religios, daca religia presupune o
constiintd fara dubiu a golului acestei lumi. Ce mai conteaza restul,

5% Ibidem, p. 133.

155 Idem.

136 Ibidem, 134.

57 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericesti, vol. 1, p. 562-563. Idem, Pe firul
vremii, p. 39.

18N Corneanu, Pentru mai binele obstesc, p. 82.

1399 N. Corneanu, Pe baricadele presei bisericesti, vol. I, p. 562. Idem, Pe firul
vremii, p. 39.d

41

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



din moment ce stiu ce Tnseamna a te ruga (si, mai mult, neputinta de
a o face). Dar vi autorizez si o faceti in locul meu...”"*,

In sfarsit, si Lev Tolstoi este ,salvat” din temnita destinati
ereziarhilor, intrucdt protestantismul sau exprima, in mod clar,
pozitia unui ,,om liber”, nu a unui ,,dogmatic”, de pe care a incercat
si prezinte invatitura crestina'®'. Chiar daci a comis greseli,
aprecierea e cd atasamentul sau fatd de crestinism n-ar fi trebuit sa
duca la pedeapsa excomunicarii, intrucat el n-a incetat niciodatd sa
fie atasat lui Hristos'®”. in plus, Tolstoi ocupa un loc de frunte nu
numai in cultura §i spiritualitatea rusa, ci si in cea universald prin
valoarea operei sale, chiar si a doctrinei sale. Iar viata lui interioara
apare ca o expresie a conditiei umane, dornicd de eliberare de sub
limitari si de afirmare a existentei in spirit, dornica de-a face bine si
de-a apara demnitatea si valoarea persoanei umane'®.

Asadar, Mitropolitul Nicolae, fara a abandona Incércatura teolo-
gala, vine, prin cele scrise, in intimpinarea contemporanului sau'®,
orice spirit vigilent descoperind in textele arhieresti problemele lumii
care-1 absoarbe si, in egala masura, drumul pe care 1l deschide (sau il
pastreazi deschis) credinta in vertijul veacului'®. Cu alte cuvinte, un
om al Bisericii scrie despre globalizare, despre agresivitatea presei,
despre terorism cu maximum de responsabilitate si interpeleaza
cultura si stiinta, dialogand cu ele in mod manifest, la fel cum o face
cu Cel de Sus; e In permanentd credincios imperativului claritatii,
fara sa fie, insd, transant sau autoritar'®®. Si procedeaza in abordarile
sale apeland la o cantitatea si varietatea de informatii, toate impre-
sionante, pe care, dincolo de faptul ca le utilizeaza, le stapaneste
aristocratic. Domind sursele, le ordoneaza conform planului de
cercetare, un plan aparut ca urmare a documentarii si a proiectului
propus apriori.

10N, Corneanu, Pentru mai binele obstesc, p. 83.

161y, Corneanu, in pas cu vremea, p. 21.

162 1bidem, p. 22.

163 Idem.

164 M, Florescu, Opera publicistica a unui ierarh, in ,,Vatra”, nr. 11-12/ 2008, p. 47.
165 M. Maci, op. cit., p. 63.

16D Chetrinescu, Scriitorul, in ,,Vatra”, nr. 11-12/2008, p. 101.

42

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



Ierarhul nostru nu a scapat insd de hatisul pseudojudecatilor de
valoare. Universitarismul roménesc Insusi, cu savantii i ignorantii
lui, 1l supune cumpanirii Tnaintea de marea Cumpanire. Cei din urma
(contestatarii) — plini de sine, dar goi de merit — nu se sfiesc sa pero-
reze ca Nicolae Corneanu apartine unui timp apus. Da. E adevarat ca
Arhiereul nostru e un om care, prin varsta biologica, e revendicat de
un alt timp. O atentie unitard si multipla contrazice nsd malitiozi-
tatile ,,savante”, scrierile postcomuniste ale Prelatului nonagenar
impunandu-se prin forta de a aduna si crea punti, surprinzatoare, dar
remarcabile, Intre mefienta intelectualilor aconfesionali si ferventii
confesionali. Invitd, altfel spus, ,,beligerantii” la dialog, la intalniri pe
0 problematici comund — marea surprizd e cd cei ce se aduna
descoperd ca ceea ce-i uneste e mult mai important decat ceea ce-i
desparte...

De ce astfel de performante? Pentru cd e in joc o intreaga
pedagogie asumatd: a ascultdrii si a intdlnirii celuilalt, care nu e
anexat unei credinte omnisciente si omnipotente. E o didacticd a
invitatiei la actualitate si perenitate, cu sincera dorinta de a fi sondat
cat mai profund misteriosul ADN, purtdtor de multe, printre care —
afirma savantii — si de pistis!

S-a scris ca Mitropolitul ,,Nicolae Corneanu este ultimul nume
important din pleiada de patrologi si istorici ai crestinismului antic
din Biserica Ortodoxd Romana, pleiada ce-i cuprinde pe loan G.
Coman, Dumitru Staniloae, Iustin Moisescu, Teodor M. Popescu,
Dumitru Fecioru, Teodor Bodogae™'®’. Ce-1 caracterizeazi insi pe
inaltul Prelat antologat?

Munca si migala, vocatia si eruditia ar putea fi doud dintre tusele
ce-1 definesc personalitatea si opera. Apoi activitatea pastoral-
misionard, fundamentatd pe virtuti remarcate si elogiate de constiinta
publica, arta oratorica aparte si, bineinteles, scriitura inconfundabila,
cu tonalitati proprii, concisd, rafinatd intelectual si cotropitoare
sentimental.

Dincolo de aceste ziceri, e vorba despre mult mai mult decat
atdt. E In discutie impozanta unui carturar cu un dar indicibil; e

167 C. Badilita, op. cit., p. 10.

43

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)



vorba despre un suflet strabatut de un fluid misterios ce inunda
gandirea, despre un om cu o capacitate aparte de a-si face, In mod
natural, interlocutori in intimitatea lui; e vorba despre un indragostit
de izbanzile perene ale spiritului, despre un spirit ales, care face, prin
scrisul sdu, din his temporibus o realitate mereu actuald si
atragatoare. E vorba, in sfarsit, despre un om si o opera care invita la
sympozion, la un banchet unde oaspetii de seama sunt smerenia si
cugetarea, fidelitatea si admiratia, simtul critic i tainica profunzime.
Teologhisirea Parintelui Mitropolit Nicolae e, asadar, filocalica,
e o teologie frumoasa prin natura ei, dar §i prin frumusetea
duhovniceasca ce o imbie, generos, semenilor, stiuti si nestiuti...

44

BDD-A13022 © 2013 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

