
 

Hypostases du végétal dans la spiritualité roumaine 

Sabina ISPAS 

The paper examines the ethnological values of the vegetational essences, wood in 

particular, developed within Romanian folklore. The authors outlines several symbolic 

functions of various tree in different folklorical works, with emphasis on their religious 

valences. 

 
Substance dure, compacte ou fibreuse, d‟origine végétale, formée de racine, 

tronc et branches des arbres, lemnul (le bois) est «matière», par excellence. Le 

terme, d‟origine latine (« lignum), peut aussi désigner l‟arbre comme tel; il apparaît 
dans des formes composées, dans les dénominations populaires de certaines 
espèces de plantes : lemn-dulce (réglisse glabre), lemn-cîinesc (bois noir), lemnul-
domnului (la citronnelle). Lorsqu‟il est employé dans les expressions du type : a 
rămîne ca de lemn, a înlemni (rester pétrifié), a fi de lemn (être insensible), il 
imprime le sentiment de l‟immobilité, de la rigidité, de l‟insensibilité. Au plan 

symbolique, pour exprimer le crucifiement de Jésus, l‟événement qui a changé la 
trajectoire des descendants des protoparents tombés dans le péché et a mené à la 
rédemption du genre humain, on emploie la syntagme « astăzi s-a spânzurat pe 
lemn » (aujourd‟hui on l‟a pendu au bois). Dans le contexte rituel et cérémonial 
lemnul (le bois) fonctionne, dans beaucoup de situations, en tant que substitut du 
corps humain, d‟ailleurs comme la plupart des formes d‟existance du végétal

1
. 

Aux endroits où les essences des arbres sont riches et variées, se sont 
développées les soi-disantes cultures du bois, dans le cadre desquelles on a 
perfectionné des techniques de construction et des technologies d‟usinage utilisant 
le bois comme matière première. Les sociétés dont l‟évolution s‟est fondée 
notamment sur la culture du bois, comme est le cas de la société roumaine, ont 
atteint de véritables performances en ce qui concerne la diversité des domaines 

                                                 
1 Tony Brill, Tipologia legendei populare româneşti [Le catalogue typologique de la légende 

populaire roumaine] 1. Legenda etiologică. Prefaţă de Sabina Ispas. Ediţie îngrijită şi studiu 

introductiv de I. Oprişan, Bucureşti, Editura Saeculum, 2005, Vegetaţia, 10423-10946.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

d‟utilisation, auxquels sont associés, implicitement, les valeurs sacrées et 
esthétiques

2
.  

La forêt, l‟espace où se trouve la plus grande concentration d‟essences ligneuses 
dans les arbres groupés, cette fois, selon les compatibilités et les adaptations aux 
divers milieux géographiques, joint le diurne au nocturne dans un permanent 
entrelacement de sémantismes et d‟options attitudinales. Dans bien des textes des 

mythes antiques et, dans certaines cultures, même dans les mythes plus proches des 
temps modernes, les forêts sacrées ont la fonction de marquer les territoires au-delà 
desquels les mortels ne pouvaient franchir sans mettre en danger leur vie ; elles 
cachaient les arbres sacrés, quelques-uns ayant une fonction d‟oracle, auxquels, pas 
rarement, on apportaient des offrandes sanglantes. Même aujourd‟hui, dans 
quelques traditions populaires roumaines, la forêt est perçue comme un espace 

ambivalent, de transition, le lieu où se séparent les mondes, à la fois dangereux et 
accueillant, si l‟on est un initié et connaît les lois d‟après lesquelles fonctionne ce 
segment de nature qui n‟est pas travaillé. Surtout le héros du récit merveilleux subit 
l‟épreuve de courage quand il passe la nuit dans la forêt. Là-bà il viole les tabous Ŕ 
il agresse les arbres en rompant leurs branches avec lesquelles il orne son chapeau, 
par exemple, il lutte avec les monstres, il s‟endort et laisse le feu protecteur 

s‟éteindre, et ensuite il comprend mieux la valeur et le sens de la lumière obtenue 
par l‟allumage des branches tombées ou coupées des arbres

3
. Des créatures 

légendaires ont une grande influence sur certaines parties de la forêt où les gens 
n‟ont pas la permission d‟y entrer ; s‟ils le font, ils courent des risques 
considérables: la Vieille Sorcière, maline et mauvaise, mutile, rend malade et 
même tue les petits enfants, tandis que la Fille de la Forêt éveille des instincts 

érotiques puissants au cœur des jeunes hommes qui osent l‟aimer, le plus souvent 
payant de leur santé ou de leur vie l‟audace de s‟approcher, physiquement, d‟une 
telle créature diabolique. Parfois, ces créatures ont des dimensions colossales et 
sont reconnues à l‟écorce des arbres qui couvre leur corps

4
. Dans les récits 

merveilleux roumains on rencontre, très rarement, à cause de leur ancienneté et, 
implicitement, de la circulation limitée, le motif du héros quittant ce monde et 

                                                 
2 Atlasul etnografic român. Coordonator: dr. Ion Ghinoiu. Volumul 1. Habitatul , Bucureşti, 

Editura Academiei Române, Regia autonomă Monitorul Oficial, 2003. (Academia Română. Institutul 

de Etnografie şi Folclor „Constantin Brăiloiu”.) 

Atlasul etnografic român. Coordonator: dr. Ion Ghinoiu. Volumul 3. Tehnica populară. 

Alimentaţia, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2008. (Academia Română. Institutul de 

Etnografie şi Folclor „Constantin Brăiloiu”.) 
3 Ovidiu Bîrlea, Antologie de proză populară epică. I-III, Bucureşti, Editura pentru literatură, 

1966 (Ediţii critice de folclor Ŕ Genuri). 

Basme populare româneşti.  Antologie, cronologie, notă asupra ediţiei, repere bibliografice şi 

glosar de Iordan Datcu, Nicolae Constantinescu, A. Gh. Olteanu. Studiu introductiv de Nicolae 

Constantinescu, Vol. I-II, Academia Română, Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, Bucureşti, 

2008. 
4 Tony Brill, op. cit., I, cap. Fiziografia, toponimia şi organizarea solului ţării (Legendele 

geografice şi toponimice) Ŕ 12256-12991; II, cap. Spiritele naturale 13154-13286: Spiritele pădurilor 

13211-13239.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

s‟enfermant dans le tronc d‟un arbre ou de l‟héroïne qui, jusqu‟au mariage ou 
jusqu‟à la rencontre du premier amour, vit en cachette dans le tronc d‟un arbre 
protecteur (Fata din Dafin [La Fille grimpée au laurier]). 

C‟est toujours dans la forêt, caché dans le maquis et protégé par les troncs 
grands et épais des arbres, que vit et lutte le révolté, le haïdouk, le protestataire : il 
jouit aussi des bienfaits de la lumière et de la chaleur cachée dans les essences 

ligneuses, il y trouve la nourriture en exploitant les ressources de l‟endroit, 
chassant des animaux, cueillant des plantes et récoltant les fruits comestibles. 
L‟arbre fruitier offre à l‟homme la première nourriture, peut-être même avant 
l‟acquisition de la viande par la chasse des animaux. 

L‟arbre est un symbole de la vie en mouvement, évolutive, l‟engourdissement, 
la régénération et le développement étant associés aussi au symbolisme de la 

verticalité, à la tendance d‟atteindre le ciel
5
. Un statut spécial est réservé à l‟arbre 

se trouvant dans le jardin de l‟Eden dont les fruits, consummés par le premier 
couple de gens, en dépit de l‟interdiction formulée par le Créateur, les déterminent 
à connaître « le bien et le mal » et, implicitement, la mort. Un autre bois, provenant 
du même jardin, apporté dans ce monde par les eaux du déluge et travaillé sous la 
forme de la croix sur laquelle Jésus fut crucifié,  selon la légende apocryphe, offre 

à l‟homme la possibilité d‟être racheté de la « captivité du péché » et de regagner la 
vie éternelle

6
. L‟arbre est un porteur symbolique des expériences fondamentales de 

l‟homme : la vie, la mort et, par cela, l‟obtention de la vie éternelle. 
L‟arbre constitue l‟axe du monde qui unit le ciel, la terre et le souterrain, étant 

par essence « du bois vif ». Un segment de bois, lui-aussi, retranché d‟un arbre Ŕ la 
bûche Ŕ et qui a diverses utilisations dans les activités quotidiennes d‟un 

propriétaire terrien aussi bien que dans les rituels, semble être doué de fonctions et 
de capacités sacrées, exprimant des symboles et des allégories nuancés par le 
système de penser des différentes religions ou confessions. On a conservé, par 
exemple, jusqu‟au XXe siècle, l‟habitude d‟allumer une telle bûche dans l‟âtre de 
la maison, à la veille de Noël, comme un symbole de l‟énergie divine que 
représente la lumière et même comme un symbole du corps du nouveau-né, Dieu et 

Homme, venu pour répandre la lumière de la connaissance et montrer le chemin 
vers la rédemption. La symbolique plus ancienne de la bûche en bois allumée dans 
l‟âtre à l‟occasion de certains possibles cérémonials qui marquaient le solstice 
d‟hiver, quand le soleil regagnait sa puissance et son autorité, attestée dans la 
plupart des cultures qui détenaient ce type d‟informations sur le calendrier, s‟est 
détachée du primitivisme de la perception des événements sous des formes 

concrètes et s‟est déplacée vers une allégorie reflétant la pensée téologique 
chrétienne

7
. La canne, le bâton en bois porté par les chanteurs de noëls et par les 

                                                 
5 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, 

figuri, culori, numere, Volumul 1, A-D, Editura Artemis, Bucureşti, 1994, p. 124 -132. 
6 Nicolae Cartojan, Cărţile populare în literatura românească, vol. I, II, Bucureşti, 1929, 1938. 
7 Simeone Mangiuca, Călindariu Julianu, gregorianu şi poporalu românu [...], de..., Oraviţia 

(Ungaria), editura autorului, Braşiovu, Tipografia Alexi, 1881. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

danseurs qui executent une danse spécifiquement roumaine (« căluşarii »), les 
rameaux bourgeonnés ornés de rubans et de fleurs artificielles avec lesquels les 
enfants vont souhaiter      la bonne année le jour de l‟an représentent des signes de 
l‟autorité et se rapprochent, symboliquement, du bâton épiscopal et, par celui-ci, de 
la verge en bois d‟amandier d‟Aaron qui, pendant une seule nuit, a fleuri et de la 
verge de Moïse. 

La première qualité du bois que l‟homme découvre et emploie est celle qu‟il 
s‟allume et fournit la chaleur et la lumière. Le bois est constamment associé au feu, 
un élément fondamental dans les cosmogonies et dans certains systèmes 
philosophiques, qui symbolise à son tour, la vie, la puissance purificatrice, le éros 
déchaîné. Un ancien rituel, conservé seulement dans les bergeries isolées, ayant un 
régime de vie archaïque, est l‟allumage du feu vif. Accompli seulement par les 

hommes, cet acte rituel très ancien par lequel, à la suite du frottement, le bois sec et 
pourri s‟allume, brille et échauffe, dégage de soi-même l‟énergie créatrice, vitale, 
régénératrice, il semble reproduire la légende de l‟oiseau fenix, expression de la 
régénération perpétuelle de sa propre substance porteuse d‟énergie vitale, symbole 
de la vie éternelle qui, transformée en végétal sec, pourriture morte en apparence, 
fait surgir la flamme entretenant la vie. C‟est un acte profondément sacré, doublé 

d‟une fonctionnalité concrète; le feu vif, gardé avec soin pour ne pas s‟éteindre, est 
utilisé par les gens pour résoudre leurs besoins quotidiens et assure, en même 
temps, un espace purifié et protégé contre l‟agression démoniaque par le degré 
élevé de sacralité qu‟il accumule, en tant que porteur et expression symbolique de 
l‟énergie divine

8
. Le feu vif s‟associe aux feux de l‟ancien et du nouveau 

Testament, expressions des énergies non-crées et des bûchers de sacrifice : le 

bûcher allumé se trouvant sur le mont de Sinaï, qui brule dans un buisson (le 
végétal) et qui ne disparaît jamais, la colonne de feu du désert, le feu de l‟église du 
Saint-Sépulcre qui s‟allume pendant la nuit de la Résurrection, les feux  du Temple 
destinés aux sacrifices, avivés par le bois préparé selon certaines règles etc.

9
 

                                                                                                                            
Sabina Ispas, Comentarii etnologice asupra colindei şi colindatului, în Sub aripa cerului,Editura 

Enciclopedică, Bucureşti, 1998, p. 40. 
8 Sim. Fl. Marian, Sărbătorile la români. Studiu etnografic. Păresimile, Institutul de Arte Grafice, 

Bucureşti, 1899. 

Elena Niculiţă-Voronca, Datinile şi credinţele poporului român, Tipografia Isidor Wiegler, 

Cernăuţi, 1903. 

Adrian Fochi, Datini şi eresuri populare la sfârşitul secolului al XIX-lea: răspunsurile  la 

chestionarele lui Nicolae Densusianu, Editura Minerva, Bucureşti, 1976. 

Ion Ghinoiu, Vîrstele timpului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1988. 
9 Pr. Prof. dr. Dumitru Abrudan, diac. Prof. dr. Emilian Corniţescu, Arheologie biblică, Bucureşti, 

1994. 

Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, op. cit., p. 236-242. 

Episcopul Auxentios al Foticeei, Lumina sfântă de Paşti de la Ierusalim. […] Cu o Prefaţă de 

Episcopul Chrysostomos al Etnei  şi un Prolog de Arhimandritul Ioanichie Bălan. În româneşte de 

Vasile Bîrzu, Editura Deisis, Sibiu, 1996.  
Sabina Ispas, The Symbol of Light in the Romanian Popular Tradition of Christmas, în Religiosita 

popolare. Tra antropologia e storia delle religioni, Cluj-Napoca, 2002, p.145-154. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Les qualités complémentaires de répondre tant aux rigueurs imposées par le 
caractère sacré qu‟à celles engendrées par l‟implication dans la vie quotidienne des 
hommes, comme  matière première pour la construction des demeures, des outils, 
des armes etc. et même comme sources de nourriture, toutes ces qualités sont 
évidentes dans chaque situation où l‟on travaille le bois, en tant que matière 
premières, au cours des processus culturels complexes. On mentionne, par 

exemple, l‟habitation traditionnelle, l‟espace civil constituant le foyer, avec tous les 
biens, dont la réalisation est basée sur l‟utilisation d‟une game riche et variée 
d‟essence ligneuse, aussi bien que les valeurs particulières qu‟acquiert le bois dans 
le cas de la construction des saintes demeures (en bois) et des artefacts se trouvant 
à l‟intérieur de celles-ci, là où le sacré est intensément présent, dans les espaces où 
l‟on fait ses dévotions, les églises ou les ermitages en bois, parsemés dans la 

plupart des provinces roumaines et connus par les modèles exemplaires de 
Maramureş, Moldavie, Olténia ou en d‟autres endroits. 

Au niveau de l‟instrumentaire on rencontre la même double valence, ayant peut-
être une connotation plus subtile, déterminée par le fonctionnement dans le 
quotidien, aujourd‟hui sécularisé, et, par celui lié à l‟espace et au lieu sacrés. A la 
multitude d‟outils et d‟objects d‟usage courant travaillés en bois Ŕ cuillers, terrines, 

étagères, tables, chaises, bancs rudimentaires etc Ŕ correspondent des structures en 
bois portant une symbolique spéciale : tous les types d‟ornements et d‟objets de 
culte qui sont employés dans les églises Ŕ stalles, iconostases sculptés, icônes, 
croix, candélabres Ŕ objets travaillés en essences ligneuses, choisies et employées 
avec adresse et selon la fonctionnalité que la tradition chrétienne leur a réservée, 
tradition conservée notamment par l‟instruction orale. 

Comme un prolongement de la relation sacrée entre l‟homme et le végétal, le 
bois est une présences constante dans le cadre des rituels funéraire, depuis le 
cercueil où l‟on met le corps du défunt jusqu‟au pilier, à la croix et au sapin qui 
veillent le tombeau ; l‟arbre (le pommier, le poirier, le prunier) orné et fait don à 
l‟occasion des commémorations c‟est toujours du bois (vif). On réserve au sapin un 
moment spécial dans le contexte rituel funéraire, quand l‟arbre, abattu dans le cadre 

d‟un cérémonial accompli par les hommes, est orné par les femmes qui lui chantent 
La chanson du sapin

10
. Le sapin employé aux noces, celui qu‟on met au sommet de 

la maison nouvellement construite, ou le sapin qui orne la charrue avec laquelle on 
chante des noëls à la veille du Nouvel An, le brout bourgeonné orné de roubans et 
de fleurs avec lequel les enfants souhaitent la bonne année le jour de l‟an et les 
branches vertes qu‟on met aux fenêtres et aux portes des maisons, aux portes-

                                                                                                                            
 
10 Sim. Fl. Marian, Înmormântarea la români, Editura Lito-Tipografia Carol Göbl, Bucureşti, 

1892. 

Constantin Brăiloiu, „Ale mortului” din Gorj, Societatea Compozitorilor Români, Publicaţiile 

Arhivei de Folklore, VII, 1936 
Mariana Kahane, Lucilia Georgescu-Stănculeanu, Cîntecul zorilor şi bradului (Tipologie 

Muzicală), Editura muzicală, Bucureşti, 1988, (Colecţia Naţională de Folclor). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

cochères et aux annexes de la cour les jours de fêtes (la Saint George, Arhindeni - 
le 1

er
 Mais, considéré comme le commencement du printemps -, les Pâques fleuries 

etc) sont aussi des segments d‟arbre, du bois vif, synthèses de toute la valeur et la 
personnalité du végétal qui n‟est jamais séparé de sa dimension sacrée. La récolte 
de ces segments de bois impose à l‟homme un comportment rituel qui ne 
représente pas seulement l‟expression du respect que celui-ci montre au bois mais 

aussi une attitude qui prouve que l‟homme a conscience d‟avoir accompli un acte 
sacrificatoire, de rachat envers le végétal qui annoblit son existence et lui offre de 
multiples ouvertures pour excercer ses capacités créatrices

11
. Travailler le bois c‟est 

une activité qui nécessite une bonne connaissance et de l‟adresse aussi bien qu‟une 
grande piété, un sense artistique et une vision esthétique particulières. 

Certains arbres comme, par exemple, le sapin, le chêne, le tilleul, le saule, le 

sycomore, le pin ont des déterminations spécifiques. Presque chacune des matières 
ligneuses travaillées par l‟homme ont une ou plusieurs légendes par lesquelles on 
explique les caractéristiques qui les rendent utiles à l‟homme, le plus souvent après 
la rencontre des arbres respectifs avec une personnalité exceptionnelle qui, à son 
tour, s‟entremet entre l‟homme et le transcendant. 

Le sapin est nommé aussi « le peigne de Saint Pierre » parce qu‟il est né d‟une 

planche entaillée aux bords avec laquelle le compagnon de Dieu s‟est peigné  et 
d‟après la forme de cette planche Saint Pierre a fait le bon présage de couvrir « de 
peignes verts » le mont dénudé qu‟ils traversaient. Et comme le diable voulait 
s‟emparer du sapin (ou voulait faire dessecher la forêt), il a planté dans son tronc 
de grands clous en fer (ou en corne) que Dieu a remplacés par d‟autres en bois, 
avec croix, le sapin devenant ainsi un arbre de Dieu. On en a dégrossi la croix de 

Jésus ; découvrant le motif pour lequel il a été abattu, l‟arbre s‟est mis à pleurer 
aux larmes de résine

12
. Depuis lors le sapin porte une croix au sommet. Dans la 

tradition plus récente, c‟est l‟arbre qui annonce à tous la joie de la naissance de 
Jésus, de nos jours la plupart des maisons étant ornées d‟un sapin de Noël. 

Le sycomore est un arbre à la genèse duquel le diable a contribué lui-aussi, mais 
Dieu a mis des croix à toutes les jointures et l‟a pris sous sa protection. Depuis lors 

les églises sont faites en bois de sycomore. Le cornouiller mâle, qui est un bois 
d‟essence dure, a dit à Dieu qu‟il voudrait atteindre le ciel avec son sommet

13
. 

Entendant cela, le créateur l‟a transformé en une humble touffe, mais ayant le bois 
dur pour secourir le chêne. C‟est pourquoi on emploie le cornouiller mâle 

                                                 
11 Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic român. Volumul, I. 

Oltenia, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2001; Volumul II. Banat, Crişana, Maramureş, Bucureşti, 
Editura Enciclopedică, 2002; Volumul III, Transilvania, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2003; 

Volumul IV, Moldova, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2004; Volumul V, Dobrogea, Muntenia, 

Bucureşti, Editura Etnologică, 2009; Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului 

etnografic român. Românii din Bulgaria. Volumul I, Timoc, Bucureşti, Editura Etnologică, 2010. 

(Academia Română. Institutul de Etnografie şi Folclor „C. Brăiloiu”. Corpus de documente 

etnografice). 
12 Tony Brill, op. cit., tip 10425-10436. 
13 Idem, tip 10440-10443. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

lorsqu‟on fait certaines parties des pièces du moulin, travaillées en bois de chêne. 
Le saule est l‟arbre qui s‟est transformé en pont pour aider la Sainte Vierge à 
passer sur l‟eau au moment où elle, portant l‟enfant Jésus dans sas bras, s‟est 
souvée pour échapper l‟enfant à Hérode ; ensuite quand la Sainte Vierge s‟est mise 
à chercher Jésus et l‟a trouvé crucifié, le saule a étendu ses branches pour lui offrir 
de l‟ombre. Celle-ci l‟a béni et, depuis lors, cet arbre pousse près des eaux. Ses 

brouts sont porteurs de santé et expriment la joie, après avoir été récoltés et bénis le 
jour des Pâques fleuries. Le saule dont les branches ont été utilisées à fouetter Jésus 
est devenu saule pleureur et, depuis lors, on le plante sur les tombeaux

14
. Parce 

qu‟il n‟a pas montré sa bienveillance envers la Sainte Vierge quand celle-ci 
cherchait une place pour « accoucher le saint enfant », les feuilles du peuplier 
trembleront sans cesse ; le poirier, l‟aune, le peuplier sont destinés à perdre leurs 

feuilles pendant l‟hiver parce qu‟ils ont été indifférents à la souffrance de celui qui 
fut crucifié sur le mont de Golgota

15
. Du bois du pin on fait des cors des 

montagnes, des flûtes, des violons, des violoncelles, des tympanons parce que ce 
bois est harmonieux, « retentissant » et durable. Quand Jésus traversait Nazareth, il 
s‟arrêta sous un pin pour se rafraîchir ; puisque ses feuilles étaient trop étroites et 
ne pouvaient lui offrir de l‟ombre, l‟arbre commença à frémir ses feuilles qui 

émettaient des sons pareils à une chanson, et Dieu s‟endormit.Au moment où il se 
réveilla, les brindilles tombées à ses pieds commencèrent à sonner comme un 
instrument musical et l‟arbre fut béni à servir à la fabrication des instruments 
musicaux

16
. Le tilleul a lui aussi accès au sacré, en tant que porteur de message, 

médiateur, son bois étant utilisé à la réalisation des icônes. 
Cette constante association entre le sacré et le séculaire autour des essences 

ligneuses les plus importantes Ŕ surtout celles qui poussent dans les régions 
sauvages Ŕ auxquelles la volonté divine, exprimée en diverses manières, consacre 
un rôle et distribue à chaque arbre une fonction, dans le but de servir aux besoin de 
l‟homme, prouve qu‟il y a une inter-relation de l‟être humain avec le végétal, 
notamment avec les formes les plus robustes, qui peuvent être travaillées et sur 
lesquelles on peut exercer la capacité créatrice de celui-ci. 

Les arbres fruitiers que les hommes cultivent dans les jardins ont un autre 
« destin », selon les textes des légendes populaires, même après avoir été cultivés 
dans le jardin de l‟Eden. Les protoparents Adam et Eve devaient se nourrir de leur 
fruits et ils devaient faire la différence entre « l‟arbre de la tentation » et les autres 
arbres du Paradis. Le message, perçu superficiellement par Eve, cache un sens 
éducatif profond et suppose un risque assumé qui a beaucoup dépassé la situation 

initiale dans laquelle s‟était trouvé le premier couple de gens. 
Par une association avec l‟ancienne symbolique du pommier dans les cultures 

archaïques de la Méditerranée ou de l‟Europe Centrale, pendant la période 
médiévale, le pommier acquiert de la représentativité comme arbre, aussi bien que 

                                                 
14 Idem, tip10476-10481. 
15 Idem, tip 10464-10470. 
16 Idem, tip 10460. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

fruit de l‟absolution. C‟est de cette façon qu‟on le présente dans les textes des noëls 
et dans les légendes du Saint Elie.  

Dans certains textes poétiques rituels ou cérémonials on mentionne, parmi les 
premiers métiers, le travail du bois et l‟usinage du fer. Cependant les mêmes textes 
relèvent que le tailleur de bois est destiné à avoir un travail fatiguant, très peu 
rémunéré, peut-être parce qu‟il « torture », par ses diverses activités, le bois vif, le 

végétal, l‟arbre
17

. 
Par toutes les qualités qui le définissent, le bois prouve avoir accumulé en lui 

une sagesse et une connaissance qui transcendent l‟humain. 
Les recherches que nous avons faites les dernières années sur certains segments 

du folklore roumain traditionnel et les analyses effectuées sur certains textes, 
rituels ou cérémonials, par lesquelles nous avons essayé de déchiffrer le message 

chrétien, présumé à être souvent « occulté » en ceux-ci, ont affermi notre 
conviction qu‟il s‟agit là-bàs d‟une culture qui est fondée, en premier lieu, sur un 
système de similitudes homme-végétal ayant une profonde base théologique, 
doctrinaire. Cette culture s‟est émancipée depuis trop de temps du rapport avec le 
totem animal pour pouvoir retrouver dans les documents oraux des références à 
cette étape culturelle archaïque, primitive.  

Dans la catégorie des végétaux à valeur symbolique, allégorique, avec une 
fonction principale dans le rituel et avec une expression  exceptionnelle dans tous 
les types de textes littéraires, versifiés ou en prose, se détache, avec autorité, 
l‟arbre (‹ lat. arbor,-is ; pomul ‹ lat. pomus ; copacul – voir l‟alb. kopač), concept 
et essences différents. Présent dans le fond de référence des grandes cultures et des 
religions du monde, il concentre, dans le cadre de chaque système particularisé, 

une somme de caractéristiques qui le font devenir porteur de certaines 
significations qui confèrent une individualité à ces cultures ; c‟est pourquoi l‟arbre, 
par toutes ses caractéristiques, devrait constituer un chapitre central de la recherche 
ethnologique actuelle roumaine, son rôle devrait même être redécouvert et repensé 
dans la spiritualité roumaine, autrement que l‟ont fait, avec érudition et tendresse, 
les précurseurs. L‟élaboration d‟une étude concentrée sur ce sujet serait nécessaire, 

mais la richesse d‟informations et de dates essentielles pour les analyses est 
tellement grande qu‟on ne peut pas la maîtriser aisément. Nous avons choisi pour 
cette contribution un texte poétique sur le « débat » entre le sapin et le tilleul ou 
bien le peuplier que nous considérons plus récent, comme date de sa parution, par 
le message qu‟il transmet, mais qui, dans sa structure et appartenance catégorielle, 
englobe de vieilles significations, devenant une expression relevante de la 

dynamique interne de la culture orale, toujours ouverte et adaptée à répondre aux 
sollicitations que l‟evolution du groupe humain créateur lui impose. 

La littérature du Moyen Age européen a offert un large espace de manifestation 
d‟un genre poétique que nous appelons « les débats allégorique », connus  aussi 
dans la littérature sous le nom latin d‟altercatio. Les textes poétiques y encadrés 

                                                 
17 Idem, tip 12076-12077. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

avaient une fonction notamment didactique, mais aussi catéchique, si nous tenons 
compte de la thématique de certains d‟entre eux se référant à la confrontation entre 
l‟âme et le corps, l‟eau et le vin (comme matière de l‟Eucharistie) etc. Passant 
ensuite dans le régistre lyrique proprement-dit, la littérature médiévale occidentale 
offre aux lecteurs des textes poétiques des débats entre les fleurs, comme par 
exemple : la rose, le lys, la violette etc. Nous rencontrons un reflet de ce genre, 

jusqu‟à nos jours, dans la lyrique populaire roumaine, dans la chanson thématique 
érotique, où les futurs partenaires sont présents et semblent s‟affronter  pour 
démontrer, chacun, le droit d‟autorité sur l‟autre ou pour tester sa puissance, la 
qualité et la durabilité des sentiments. L‟action est plus qu‟un jeu galant, la 
confrontation entre les protagonistes étant accompagnée par une série de 
métamorphoses allégoriques par lesquelles la jeune fille, aussi bien que le jeune 

homme cherchent à acquérir un ascendant sur le partenaire ; tandis que la jeune 
fille désire être : roseau sur le lac, osier fleuri, fleur princière, le jeune homme qui 
la poursuit se transformera en: petite faucille, jolie hache, sarcleur de fleurs: Au 
lieu de me consumer d‟amour pour toi,/ Je préfère devenir/ Roseau sur le la[…]A 
mon tour, je deviendrai/ Petite faucille,/ Je plongerai dans le lac/ Pour faucherer 
le rosea […] En ce cas, je préfère devenir/ Osier fleuri, / Dans la forêt interdite 

[…]A mon tour, je deviendrai/ Une jolie petite hache,/ Et je franchirai la forêt/ 
Pour faucherer l‟osier… 

18
.  

La substance végétale que la femme choisit comme équivalent de son corps fait 
« en chair et en sang » sera brisée par la dureté des outils métallique. La force 
physique, masculine, coupera le végétal et le dominera. Nous pensons que nous 
nous trouvons devant un très ancien texte à fonction rituelle, qui était impliqué 

dans des actes cérémonials prémaritaux. Le débat a au centre la suite des 
métamorphoses allégoriques mentionnées ci-dessus. 

Le plus significatif débat médiéval qui se concentre autour de l‟allégorie ou du 
symbole du végétal et qui a engendré un groupement thématique bien individualisé 
dans la poésie des noëls roumains est celui se rapportant au sens et à la fonction des 
mystères. Ce débat théologique est, à notre opinion, l‟essence du noël nommé dans 

la typologie de l‟espèce Le débat entre le vin, le blé et  l‟huile sainte (entre les 
fleurs du vin, du blé et de l‟huile sainte) 

19
. C‟est une tentative « d‟evaluer », dirait-

on dans le langage contemporain, l‟importance des mystères, dans ce cas, de 
l‟eucharistie et de l‟onction avec huile sainte et, par cela, leur rôle dans le 
processus de la rédemption individuelle. Le type se développe dans un parfait 
parallélisme avec celui portant sur Originea grâului, vinului şi mirului [L‟origine 

du blé, du vin et de l‟huile sainte]
20

. Les variantes du texte poétique les plus 

                                                 
18 Sabina Ispas şi Doina Truţă, Lirica de dragoste. Index motivic şi tipologic [La lyrique d‟amour. 

Index des motifs et  typologies], I, Bucureşti, Editura Academiei RSR,  1985 Ŕ type B 414 Ŕ AIEF fg. 

888 b, 1930, Mohu Ŕ Sibiu. (Colecţia Naţională de Folclor). 
19 Monica Brătulescu, Colinda românească. The Romanian Colinda. (Winter Solstice Songs), 

Bucucreşti, 1981, tip 151. 
20 Idem, tip 187. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

nombreuses commencent par la présentation d‟une table à quatre coins, pareille à la 
table de l‟autel, cruciforme, au milieu de laquelle se trouvent une « nappe en soie » 
et, au premier plan, Dieu avec son fils, entouré de saints et d‟anges. Se trouvant 
autour de la table ou devant Dieu attablé, ou bien inscrites sur le calice emplacé au 
milieu de celle-ci, chacune des « trois fleurs saintes » argumente la position qu‟elle 
occupe entre les mystères : sans la fleur de l‟huille sainte « personne ne baptise » ; 

sans la fleur du vin « personne ne célèbre le mariage » et sans la fleur du blé 
« personne ne vit » (il s‟agit du pain eucharistique, celui qui offre la vie éternelle). 
Leur rôle est défini par Dieu:  La fleur du blé/ Avait raison/ Car elle est ma peau ;/ 
La fleur du vin/ Avait raison elle-aussi ;/ Ses paroles se sont avérées,/ Elle est mon 
sang/. La fleur de l‟huile sainte/ Avait également raison,/ Ses paroles se sont 
avérées,/ C‟est mon baptême 

21
. Les textes poétiques de ce groupement thématique 

des débats appartiennent au rituel et n‟ont aucune liaison avec le motif des 
métamorphoses successives ; ils disposent d‟une base théologique qui se réfère au 
concept de la trans-substantialité et qui se retrouve dans le message et la fonction 
des noëls tenat des types ci-haut mentionnés. Nous associons l‟apparition de ce 
texte poétique de noël aux moments historiques où les confessions chrétiennes de 
l‟Europe Ŕ catholique, orthodoxe et protestante Ŕ se disputent les principes 

dogmatiques relatifs à la présence et à la signification des mystères, surtout après le 
schisme de 1054 et après la propagation de la réforme après 1600. Le fait que les 
Roumains étaient informés et même participaient au dialogue interconfessionnel 
européen de cette époque là est prouvé aussi par l‟initiative du boïard Nicolae 
Milescu Spătarul (« spătar » signifie le porte-épée du prince régnant) d‟écrire et 
d‟envoyer aux jansénistes de Port Royal, pour être publié, une étude théologique 

rédigée en latin, qui sera imprimé à Paris, intitulé Manual sau Steaua răsăritului 
luminând apusul, adică opiniunea bisericii răsăritene greceşti, despre 
transubstanţiunea Domnului şi despre alte controverse [Manuel ou l‟Etoile de 
l‟Orient éclairant l‟Occident, c‟est-à-dire l‟opinion de l‟église orientale grecque sur 
la trans-substantialité de Dieu et sur d‟autres controverses.] 

Dans la catégorie thématique des débats dans lesquels sont engagées des 

matières végétales s‟encadrent aussi les textes poétiques sur « la  dispute » du sapin 
avec le tilleul. Les textes qui font partie de la catégorie des chansons proprement-
dites ont été classifiés dans l‟Index typologique de la poésie lyrique portant sur la 
nature et, parfois, dans d‟autres typologies, comme celle de la ballade familiale

22
, 

aux côtés des ballades épico-lyriques Mierla şi Sturzul [La Merle et la Grive], 
Cucul şi Turturica [Le Coucou et la Tourterelle], Brumărelul [Le mois d‟octobre], 

ce qui n‟est pas adéquat, à notre opinion. Quand il s‟agit des textes poétiques à 
fonction de noël, ils sont groupés dans le type 152

23
, aux côtés du débat des fleurs 

                                                 
21 Sub aripa cerului. Constantin Brăiloiu, Colinde şi cântece de stea. Antologie de Sabina Ispas, 

Mihaela Şerbănescu, Otilia Pop-Miculi, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1998, p. 277, 263-265. 
22 Al. I. Amzulescu, Balada familială. Tipologie şi corpus de texte poetice, Bucureşti, Editura 

Academiei RSR, 1983 (Colecţia Naţională de Folclor). 
23 Monica Brătulescu, op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

et jugement des fleurs. La fréquence des attestations en est réduite (9 variantes 
consignées dans la typologie mentionnée des textes de noëls). Dans Indexul 
typologic al cântecului liric despre natură [L‟index typologique de la chanson 
lyrique sur la nature] rédigé par Monica Brătulescu, index qui se trouve, en 
manuscrit, dans l‟Archive de l‟Institut d‟Ethnographie et Folklore « C. Brăiloiu », 
les variantes des textes poétiques consignés sont plus nombreuses. On prouve ainsi 

qu‟à l‟époque où les chansons ont été recueillies il y avait une préférence pour la 
fonction lyrique. Les plus anciennes variantes consignées sont celles incluses dans 
les volumes : A. Pann, O şezătoare la ţară [Une veillée à la campagne] (1841), O. 
Dumitrescu, Cântece naţionale [Chansons nationales] (1859), Sim. Fl. Marian, 
Poesii popolare române [Poésies populaires roumaines] (1875) et G. Dem 
Teordorescu, Poesii populare române [Poésies populaire roumaines] (1885), 

conformément à la typologie mentionnée ci-dessus. Au début, elles ont eu, 
probablement, une fonction cérémoniale. 

Nous pensons que le premier type a eu, presque exclusivement, une fonction de 
chanson lyrique présentant « le débat » entre le sapin (voir aussi alb. brath) et le 
peuplier (< plopus), qui veulent statuer « lequel d‟entre eux est plus beau dans la 
forêt ». Les feuilles du peuplier qui tombent en automne transforment cet arbre en 

« bois dénudé » pendant les mois d‟hiver.  Ton tronc pleure de tristesse  - lui 
reproche le sapin Ŕ Car il a perdu toutes les feuilles/ Jusqu‟à l‟arrivée du 
printemps 

24
. Le peuplier semble être coupable du drame subit par l‟ornement de 

ses feuilles, signe de sa vitalité et de son pouvoir, aussi bien que de son utilité. Le 
sapin est supérieur au premier parce qu‟il constitue  la gloire des monts/ Et l‟ombre 
des agnelles. Il dit avec fierté : Même si l‟hiver est rigoureux / Mes feuilles ne 

tombent pas/ Je reste toujours vert et beau/ Etant utile à tous. Le sapin manifeste 
une attitude de supériorité envers le peuplier sutout parce qu‟il est utile à l‟homme, 
aux animaux, à toute la nature. Les caractéristiques de ces essence ligneuses sont 
expliquées dans les textes à fonction sacrée ou cérémoniale des noëls qui relatent 
leur histoire. Il y a des variantes du motif 168 : 168 A, 168 C

25
 : la Sainte Vierge 

prédestine que le peuplier, le poirier, l‟aune etc. perdent leurs feuilles en hiver ou 

que la feuille du peuplier tremble puisqu‟il ne lui a pas offert d‟appui quand elle a 
dû accoucher Jésus, ni repos quand elle s‟est enfuite pour échapper aux 
persécutions d‟Hérode. Le sapin, l‟if sont des arbres bénis puisqu‟à leur ombre le 
Fils Saint est né et, avec sa mère et Josef, ils y ont trouvé du repos et de la 
protection.  Tous les deux sont partis/ Et ont traversé des pays dorés,/ Des pays 
inconnus./ Elle s‟est assise/ A l‟ombre du peuplier/ Pour se reposer/ Et pour 

accoucher[…] Mais elle n‟a pu se reposer,/ Ni accoucher de son Fils/ A cause des 
branches qui sifflaient/ Et des feuilles qui bruissaient […] - Maudit sois, peuplier !/ 
Que tes feuilles frémissent sans cesse/ Quand il pleut/ Ou il fait temps sec,/ Que ton 

                                                 
24 AIEF informaţie nr. 27187, 1963, localit. Ulmeni - départ. de Călăraşi. 
25 Monica Brătulescu, op. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

front se tourmente/ S‟il fait du vent ou s‟il fait frais
26

. Le texte de la chanson 
lyrique reproduit le message de cette légende versifiée (ayant dans notre exemple la 
fonction de noël) selon laquelle les attitudes que les plantes et les animaux, la 
création, en général, ont eu au moment de la naissance de Jésus engendraient  à 
l‟avenir des traits distinctifs  pour l‟espèce respective. La manière dont les matières 
végétales se sont impliquées, dès le début, dans l‟événement de l‟incarnation, acte 

essentiel pour l‟avenir de l‟homme, pour la rédemption, est décisive pour la 
position qu‟elles occuperont dans la relation hiérarchique avec l‟homme créateur 
de culture ; c‟est pour cette raison que leur utilité est toujours invoquée dans les 
textes des débats. L‟homme sera représenté, substitué, incorporé dans le végétal et 
celui-ci doit avoir des qualités de sainteté particulières. 

Le plus ample texte poétique concernant les débats entre les arbres est celui 

portant sur  « la dispute » du sapin avec le tilleul (lat. tilium). On y débat une 
problématique beaucoup plus compliquée, plus rapprochée à celle présentée dans le 
noël sur « le débat des trois saintes », parce qu‟on se réfère à la présence des 
essences ligneuses dans l‟espace sacré et à la manière dont elles deviennent 
porteuses des identités des personnes sacrées (Jésus) ou ayant une vie spirituelle 
exemplaire (les saints). 

Dans la culture traditionnelle roumaine, le sapin occupe une place de marque  
par les significations, la symbolique, la valeur allégorique, même par le message 
théologique. Ayant d‟évidentes racines dans un très ancien fonds imagistique 
propre aux cultures développées dans les zones tempérées et nordique-
européennes, le sapin prend les valeurs sacrées du cèdre que l‟Ancien Testament 
présente comme un arbre choisi par le sage Salomon à orner le temple de 

Jérusalem, à être donc auprès de la divinité suprême, à délimiter l‟espace où aura 
lieu la Théophanie : « Et il fit revêtir les murs du temple, à l‟intérieur, de boiseries 
de cèdre ; depuis le plancher du temple jusqu‟au plafon il le fit revêtir partout, à 
l‟intérieur, de boiseries de cèdre ; et le plancher du temple fut fait de planches de 
cyprès ». Même la clôture où se trouvait la Sainte des Saintes était plaquée de bois 
de cèdre

27
 L‟essence ligneuse similaire à celle-ci était, pour notre zone, le sapin. Le 

sapin est présent Ŕ orné, porté, « chanté » - pendant l‟accomplissement des deux 
grandes rites de transition : le marriage et la mort. On a écrit des études savantes à 
propos de sa qualité d‟être un « substitut » de l‟être humain dans le cadre de ces 
moments liminaires, aussi bien que de la fonction principale qu‟il détient dans la 
culture roumaine de représenter « l‟arbre de la vie ». Les spécialistes ont accordé 
un moindre intérêt au détail que nous considérons essentiel pour le déploiement du 

processus de transformation de sa sémantique, qui s‟est probablement passé au 
cours des premières siècles de l‟âge chrétien : conformément à la tradition 

                                                 
26 Sim. Fl. Marian, Legendele Maicii Domnului. Studiu Folkloristic de..., [ Les légendes de la 

Sainte Vierges], Bucureşti, 1904, p. 59. 
27 Biblia  sau Sfînta Scriptură. Tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Părinte Justin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfîntului Sinod, Bucureşti, 1982: 

Regii, III, 6, 15 Ŕ 16). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

populaire roumaine, la croix sur laquelle Jésus a été crucifié était en bois de sapin ( 
et probablement, plus récemment, « la croix était en réglisse glabre »). Les 
chrétiens marquent leur propre corps au signe de la croix, utilisant la main droite et 
atteignant le front, l‟épaule droite et ensuite l‟épaule gauche, dans un très concis 
témoignage de foi en un seul Dieu à trois hypostases. C‟est l‟une des plus abstraites 
représentations de la croix, par laquelle on reconnaît sa puissance sans faire appel à 

un objet  matériel, concret et prouve une connaissance profondément théologique. 
Cette habitude semble être très ancienne ayant des racines aux temps apostoliques. 
Tertullien mentionne qu‟à son époque les chrétiens priaient Dieu en se signant. 
Une légende de la Valachie nous raconte qu‟au moment où la croix du crucifiement 
a été dégrossi, l‟arbre « souffrait »

28
. Dans les textes du soi-disant « récit 

merveilleux de Dieu », l‟histoire de la Sainte Vierge recherchant son fils, Jésus-

Christ, nous apprenons qu‟elle le retrouve, finalement, crucifié « sur une croix en 
sapin, aux portes du palais de Pilate ». Le sapin dont on dégrossit l‟instrument de 
torture devient porteur du corps de la divinité qui amène à l‟humanité, par son 
sacrifice, la rémission des péchés et la vie éternelle, et, finalement, devient lui-
même l‟arbre de la vie, l‟un des arbres que Dieu a mis dans le jardin du Paradis et 
qu‟il a fait connaître aux protoparents Adam et Eve. Le sapin est l‟arbre qui a un 

contact direct avec le sacré, le transcendant, la divinité et l‟éternité. Dans le texte 
du débat mentionné, le sapin est conscient de son rôle de porteur de sacré en soi-
même:  Mon haut tronc/ Divulgue qui je suis ;/ En été ou en hiver,/ Mes branches 
demeurent toujours vertes ,/ Je ne perds pas mes feuilles./ Je suis porté/ A la tête 
des processions des noces/ Orné de beaucoup de parures ;/ Les princes et les 
empereurs/ M‟amènent aux cérémonies […] On me transforme en planches/ Pour 

bâtir des palais/ Ou des maisons grandioses 
29

. Dans les légendes, le sapin est 
associé aux activités que Dieu déploie dans le monde et, pour cette raison, il a des 
branches cruciformes qui empêchent le diable de s‟emparer de lui ( cf. à la citation 
antérieure). La parure de ses feuilles toujours vertes est une réplique à la parure des 
autres arbres : ceux-là se perpétuent par le fruit et la semence qu‟il contient en lui 
et renouvellent périodiquement leurs feuilles, au cours de l‟année ; le sapin ne 

connaît pas ces cycles de l‟engourdissement (l‟assoupissement associé au repos de 
la mort) et de la révitalisation (l‟éveil à la vie éternelle), il est le porteur de l‟image 
de la persistance, entrant dans la dimension temporelle proche à l‟éternité. 

Tout comme dans le débat des fleurs, mentionné antérieurement, chaque arbre 
prouve avoir un rôle dans la diffusion, parmi les hommes, de l‟autorité divine ou 
bien des existences exemplaires. 

Le tilleul a, à son tour, accès au sacré, non pas comme un substitut direct, mais 
comme médiateur, porteur de message par image. Il répond au sapin: On me 
transforme en icônes/ En appliquant sur mon bois du plâtre,/ Puis de belles 
teintures./ On y peint ensuite d‟images de Jésus-Christ/ Auxquelles font leurs 

                                                 
28 Tony Brill, op. cit. 
29 G. Dem. Teodorescu, Poesii populare române. Culegere de..., Bucuresci, 1885, 404/405. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

dévotions/ Toutes sortes de gens/ Et tous les peuples
30

. Il dit ensuite: Ne suis-je pas 
utile?/ Les maîtres viennent pour me travailler,/ Pour me transformer en icônes/ Et 
m‟accrocher aux murs des églises;/ Tout le monde se signe devant moi

31
. La 

présentation, dans les textes mentionnés, de l‟activité de ceux qui font des « icônes 
et des croix », objets sacrés ou qui entremettent le contact avec le sacré, équilibre, 
au niveau de l‟ensemble des textes poétiques qui contiennent ce type de débat, le 

message contenu dans un autre motif du « récit merveilleux de Dieu », celui où 
l‟on nous raconte la manière dont les artisans contribuent, par leur propre volonté, 
à l‟endourcissement des  souffrances que Jésus subit en route vers le crucifiement 
ou bien au soulagement du supplice. Marie les rencontre, dans ses recherches et, 
tout comme dans la situation du peuplier qu‟elle a maudit parce qu‟il ne lui avait 
pas offert un endroit pour se reposer lors de l‟accouchement et ne l‟avait pas 

protégée quand elle était fuyarde, avec son enfant, elle damne les gens 
impitoyables à travailler durement pour gagner leur existence tandis qu‟à ceux qui 
avaient eu de la pitié pour la souffrance de son Fils, elle leur offre un travail aisé et 
qui rapporte de l‟argent. Marie s‟est mise en route;/ Elle a beaucoup voyagé/ Et, 
chemin faisant, a rencontré/ Un fameux artisan du bois./ Quand elle l‟a rencontré/ 
Lui dit: - Bonjour, artisan du bois!» Emu, l‟artisan avoue qu‟il a rencontré Jésus: 

«Je l‟ai vraiment vu,/ Aux portes de Pilat,/ Mis sur la croix blanche en sapin./ On 
m‟avait ordonné/ Et on m‟avait offert beaucoup d‟argent/ Pour faire sa croix en 
sapin/ La plus petite possible,/ Mais, au contraire, je l‟ai faite plus grande 
encore». La Sainte Vierge lui dit: «Que tu travailles chaque année/ Et que tu 
gagnes beaucoup d‟argent!

32
 L‟artisan du fer, qui avait été lui-aussi impliqué dans 

la réalisation des instruments de torture, avoue :  On m‟avait ordonné/ Et on 

m‟avait offert beaucoup d‟argent/ Pour faire de gros clous en fer/ Pour qu‟on les 
plante dans Sa tête,/ Dans les plantes des pieds/ Aussi bien que dans Ses 
paumes./Bien qu‟on me pressât/ De les faire plus grandes/ Et plus solides,/ Tout au 
contraire, je les ai faits/ Plus petits et plus minces encore,/ Car j‟avais pitié de Lui. 
La Vierge le bénit:  Que Dieu te préserve,/ Mon très cher fils,/ Et que ton travail/ 
Sois toujours récompansé ! 

33
. Parmi les premiers métiers mentionnés à propos de 

cet événement lié au processus de la rédemption se trouvent ceux concernant le 
travail du bois et l‟usinage du fer. Le tailleur de bois, est destiné à avoir un travail 
fatigant, qui n‟apporte pas de grands revenus, pour la raison, peut-être, qu‟il 
« torture » le végétal, le substitut de l‟homme et le porteur de ses valences sacrées. 

A la fin de notre étude, nous citerons un texte d‟où le motif des débats a été 
éliminé, gardant seulement le motif par lequel l‟activité de l‟homme liée au travail 

du bois devient un acte rituel qui s‟entremet pour faciliter le contact avec le 
transcendant : Allons, mon tilleul !/ Je vais t‟abbatre et te couper/ A une hache 

                                                 
30 Ibidem. 
31 AIEF text magnetofon nr. 1853 m, localit. Zagra, départ. de  Bistriţa Năsăud, 1961.  
32 Sim. Fl. Marian, op. cit. p, 166, la localité Fundu Moldovei, Suceava. 
33 Ibidem, p. 167. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

tranchante ;/ Et je ferai de ton bois/ Des planches pour des icônes ;/ Et des croix 
pour les grands hommes,/ Destinées aux monastères 

34
 . 

Trois arbres ayant trois fonctions bien définies : le sapin est le substitut du corps 
humain, la croix du crucifiement, le signe de la rédemption et l‟arbre de la vie. Le 
tilleul est celui qui aide l‟homme à entrer en relation avec le transcendant offrant sa 
propre substance pour rendre l‟image sacrée. Le peuplier est un segment de la 

création qui devient un exemple d‟arrogance et d‟insensibilité envers la souffrance 
humaine. Dans les textes poétiques analysés, les trois « bois » ne sont pas 
mentionnés dans le cadres de simples métaphores ou allégories. Ils deviennent des 
substituts de l‟humain en trois hypostases : divine, sainte, ouverte au péché. 
 
Bibliographie 

Abrudan, Dumitru, Corniţescu, Emilian, Arheologie biblică, Bucureşti, 1994 

Amzulescu, Al. I., Balada familială. Tipologie şi corpus de texte poetice, Bucureşti, Editura 

Academiei RSR, 1983, (Colecţia Naţională de Folclor) 

Atlasul etnografic român. Coordonator: dr. Ion Ghinoiu. Volumul 1. Habitatul , Bucureşti, 

Editura Academiei Române, Regia autonomă Monitorul Oficial, 2003, (Academia 

Română. Institutul de Etnografie şi Folclor „Constantin Brăiloiu”) 

Atlasul etnografic român. Coordonator: dr. Ion Ghinoiu. Volumul 3. Tehnica populară. 

Alimentaţia, Bucureşti, Editura Academiei Române, 2008, (Academia Română. 

Institutul de Etnografie şi Folclor „Constantin Brăiloiu”) 

Basme populare româneşti.  Antologie, cronologie, notă asupra ediţiei, repere bibliografice 

şi glosar de Iordan Datcu, Nicolae Constantinescu, A. Gh. Olteanu. Studiu introductiv 

de Nicolae Constantinescu, Vol. I-II, Academia Română, Fundaţia Naţională pentru 

Ştiinţă şi Artă, Bucureşti, 2008 

Biblia sau Sfînta Scriptură. Tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Părinte Justin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfântului Sinod, 

Bucureşti, 1982 

Bîrlea, Ovidiu, Antologie de proză populară epică. I-III, Bucureşti, Editura pentru 

literatură, 1966 (Ediţii critice de folclor Ŕ Genuri). 

Brăiloiu, Constantin, „Ale mortului” din Gorj, Societatea Compozitorilor Români, 

Publicaţiile Arhivei de Folklor, VII, 1936 

Brătulescu, Monica, Colinda românească, Bucureşti, 1981 

Brill, Tony, Tipologia legendei populare româneşti . 1. Legenda etiologică. Prefaţă de 

Sabina Ispas. Ediţie îngrijită şi studiu introductiv de I. Oprişan, Bucureşti, Editura 

Saeculum, 2005  

Cartojan, Nicolae, Cărţile populare în literatura românească, vol. I, II, Bucureşti, 1929, 

1938 

                                                 
34 AIEF: text fonogramă nr. 12078 c, localit. Dolhasca, département de Suceava, 1929 ; autres 

variantes: text fonogramă nr. 3329 a, localit. Gulia, département de Suceava, 1931 ; text  fonogramă 
nr. 12856 a, localit. Călăraşi, 1928 ; text magnrtofon nr. 1631 II I, localit. Făcăieni, départ. de 

Ialomiţa, 1959 ; information nr. 3634, localit. Crivăţu, départ. de Călăraşi, 1939. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain, Dicţionar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, 

forme, figuri, culori, numere, Volumul 1, A-D, Editura Artemis, Bucureşti, 1994, p. 124 

-132. 

Episcopul Auxentios al Foticeei, Lumina sfântă de Paşti de la Ierusalim. Cu o Prefaţă de 

Episcopul Chrysostomos al Etnei  şi un Prolog de Arhimandritul Ioanichie Bălan. În 

româneşte de Vasile Bîrzu, Editura Deisis, Sibiu, 1996  

Fochi, Adrian, Datini şi eresuri populare la sfârşitul secolului al XIX-lea: răspunsurile  la 

chestionarele lui Nicolae Densusianu, Editura Minerva, Bucureşti, 1976. 

Ghinoiu, Ion, Vîrstele timpului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1988. 

Ispas, Sabina, Comentarii etnologice asupra colindei şi colindatului, în Sub aripa cerului, 

Editura Enciclopedică, Bucureşti, 1998 

Ispas, Sabina, The Symbol of Light in the Romanian PopularTradition of Christmas,  în 

Religiosita popolare. Tra antropologia e storia delle religioni, Cluj-Napoca, 2002, 

p.145-154. 

Ispas, Sabina, Truţă, Doina, Lirica de dragoste. Index motivic şi tipologic, I, Bucureşti, 

Editura Academiei RSR,  1985, type B 414 Ŕ AIEF fg. 888 b, 1930, Mohu Ŕ Sibiu. 

(Colecţia Naţională de Folclor) 

Kahane, Maria, Georgescu-Stănculeanu, Lucila, Cîntecul zorilor şi bradului (Tipologie 

Muzicală), Editura muzicală, Bucureşti, 1988, (Colecţia Naţională de Folclor) 

Marian, Sim. Fl., Înmormântarea la români. Editura Lito-Tipografia Carol Göbl, Bucureşti, 

1892. 

Marian, Sim. Fl., Legendele Maicii Domnului, Bucureşti, 1904 

Marian, Sim. Fl., Sărbătorile la români. Studiu etnografic. Păresimile, Institutul de Arte 

Grafice, Bucureşti, 1899 

Niculiţă-Voronca, Elena, Datinile şi credinţele poporului român, Tipografia Isidor Wiegler, 

Cernăuţi, 1903 

Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic român. Volumul, I. 

Oltenia, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2001; Volumul II. Banat, Crişana, 

Maramureş, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2002; Volumul III, Transilvania, 

Bucureşti, Editura Enciclopedică, 2003; Volumul IV, Moldova, Bucureşti, Editura 

Enciclopedică, 2004; Volumul V, Dobrogea, Muntenia, Bucureşti, Editura Etnologică, 

2009; Sărbători şi obiceiuri. Răspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic român. 

Românii din Bulgaria. Volumul I, Timoc, Bucureşti, Editura Etnologică, 2010, 

(Academia Română. Institutul de Etnografie şi Folclor „C. Brăiloiu”. Corpus de 

documente etnografice) 

Sub aripa cerului. Constantin Brăiloiu, Colinde şi cântece de stea. Antologie de Sabina 

Ispas, Mihaela Şerbănescu, Otilia Pop-Miculi, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1998 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ANEXĂ: 

 
 

Brad funerar in cimitir. AIEF neg.nr. 173, localitatea Polovragi-Gorj; 7 august 1936, autor: 

Iosif Berman 

 

 
 

Cruci in brad la cimitir.Localitatea Melinesti-Dolj; 2010, autori: dr. Elio Pugliese si dr. 

Marian Lupascu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 
 

"Peana Mohului" (Ritual de secera). AIEF f.l. 2027-58, localitatea Totoi-Alba, 2 august 1970, 

autor: Ghizela Suliteanu 

 

 
 

Colac impodobit pentru Craciun. AIEF neg. nr. 2286, localitatea Rahau-Alba, 12.decembrie 1939, 

autor: Iosif Berman 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:55 UTC)
BDD-A130 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

