
 91

STILISTICĂ. POETICĂ 

VIZIUNEA PARADIGMATICĂ  
ÎN CULTURA EUROPEANĂ ŞI FILONUL 

RETORIC (II) 

CLAUDIA-ILEANA SPINEANU 

Cuvinte cheie: viziune paradigmatică, canon, paradigma clasicizant-retorică, 
paradigma modernă, paradigma postmodernă 

 
Acest articol continuă şi nuanţează ideea viziunii paradigmatice 

care se impune în studierea retoricii1, o „matrice” a ştiinţelor 
umaniste din Antichitate şi până în zilele noastre. 

Reluând, vom afirma că paradigma sau epistema este un model 
coerent construit în cadrul unei epoci, în care cunoaşterea asigură 
posibilitatea comunicării între sisteme care s-au închis la un moment 
dat spre a se deschide spre noi şi noi interpretări. Istoria are o 
imagine „deschisă”2, cu o construcţie nicicând definitivă, fiecare 
epocă realcătuind-o. 

Fiecare paradigmă se închide, pentru a se deschide ori de câte 
ori receptarea o cere. Elemente fundamentale există concomitent în 
mai multe paradigme, întrucât paradigmele se află într-un dialog 
continuu între spaţii artistice şi regiuni spirituale. 

                      
1 Prima parte a articolului de faţă a fost publicat în revista „Philologica Banatica”, 

nr. 1/2011, p. 90-98.  
2 Ideea conform căreia realitatea nu poate fi închisă într-un nucleu definitiv a fost 

susţinută de Adrian Marino în Critica ideilor literare, dar şi de Umberto Eco în 
Opera deschisă, susţinând că deschiderea continuă a realităţii permite pluralitatea 
modelelor construite pe baza aceloraşi idei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 92

Viziunea paradigmatică trebuie să aibă în vedere şi ideea de 
canon3, adică punctul cel mai înalt al ierarhiei literare (culturale etc.) 
dintr-o perioadă dată. Mircea Martin aduce în discuţie receptarea 
unor idei sau texte considerate exponenţiale pentru un anumit canon. 
În viziunea sa, conştiinţa critică instaurează un dialog în care are loc 
„fuziunea” dintre orizontul creaţiei şi cel al receptării. 

Pe lângă textele şi ideile care se subsumează unui canon, există 
şi un corpus de comentarii critice canonice, care pot uneori crea 
„contradicţii, omisiuni sau includeri mai mult sau mai puţin 
abuzive”, interpretarea lor fiind una eminamente „mediată”: „Dacă în 
situarea şi evaluarea operelor considerate nu neapărat exemplare cît 
exponenţiale pentru un anumit canon apar neînţelegeri, contradicţii, 
omisiuni sau includeri mai mult sau mai puţin abuzive, faptul se 
datorează, printre altele, şi neluării în discuţie a exegezei critice a 
respectivelor opere. Căci operele trecutului noi nu le considerăm, de 
fapt, în sine (cum am putea crede – iluzionându-ne, desigur), ci inter-
pretate deja, configurate de alţii dinaintea noastră, «împachetate» 
aşa-zicând în straturile anterioare de exegeză. Dialogul conştiinţei 
critice contemporane cu aceste opere este, fatalmente, unul mediat. 
Nu încape îndoială că hotărâtoare în acest dialog este până la urmă 
perspectiva critică dominantă în prezent, dar acea «fuziune a orizon-
turilor» de care vorbea Gadamer nu se petrece doar între «orizontul» 
operei (sau canonul epocii ei de origine) şi acela al interpretului de 
astăzi; la fuziune participă şi cel puţin ultima interpretare de 
autoritate a respectivei opere”4. 

Adaptarea la contextul fiecărei epoci se face prin instaurarea 
unui nou canon, a unei noi episteme, a unui nou model. 

Analiza retoricii ca ştiinţă cu o istorie impresionantă va semnala, 
evident, dialogul interparadigmatic al filonului retoric care a străbă-
tut istoria ca un fir roşu din Antichitate şi până azi, fiind detectabilă 

                      
3 Mircea Martin este o voce importantă a dosarului teoretic autohton al „bătăliei 

canonice”, dedicând acestei „dezbateri” un spaţiu important din revista „Euresis. 
Cahiers roumains d’études littéraires“ (nr. 1-2/1997-1998).  

4 Mircea Martin, Despre canonul estetic, în „România literară” nr. 5/2000.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 93

în fiecare dintre paradigmele culturii europene: paradigma 
clasicizant-retorică, paradigma modernă (romantică) şi paradigma 
postmodernă. 

Paradigma clasicizant-retorică, având în centru conceptele de 
exemplaritate şi excelenţă lingvistică şi literară, a reprezentat pentru 
retorică un cadru propice de dezvoltare. 

Istoria literară şi estetica au folosit de-a lungul timpului mari 
concepte, dintre care acela de „clasic”, din punct de vedere cronolo-
gic, a fost primul. Acest concept a depăşit cadrul istoric, contribuind 
la creaţia mitului omului clasic („homo classicus”). Conform acestui 
mit, omul ideal (clasicul) este echilibrat, senin, împăcat cu sine şi cu 
lumea, obiectiv, având o nobilă simplitate şi o măreţie liniştită, „un 
exemplu de puritate şi un etalon al corectitudinii”5. Întruchipare a 
perfecţiunii, un om perfect sănătos, trupeşte şi sufleteşte, model şi 
normă pentru ceilalţi, „canonic”,iată structura eroului clasic6. 

Sintetizând toate definiţiile şi accepţiunile termenului clasic, 
putem conchide că se poate vorbi, pe de o parte, de un clasicism 
modern al secolelor XVII-XVIII, iar, pe de altă parte, de un clasicism 
tradiţional, ca o atitudine de prestigiu, prelungită de şcoli şi univer-
sităţi până în primele decenii ale secolului al XX-lea, uneori fără 
întrerupere până azi, rezistând istoriei şi timpului, printr-o doctrină 
estetică de o deosebită forţă, care a instaurat o paradigmă de tip 
clasic. Ceea ce s-a numit exagerat „eroare clasică” (interesul exclusiv 
pentru stabilirea şi explicarea limbii autorilor clasici, deci pentru 
limba literară, şi neluarea în considerare a evoluţiei limbajului) se 
înscrie, de fapt, în cadrul normativ şi prescriptiv care a stat la baza 

                      
5 Matei Călinescu, op. cit., p. 12. 
6 Un „clasic” prin excelenţă, Tudor Vianu face un portret admirativ al „idealului 

clasic al omului”. În viziunea marelui cărturar, „primatul spiritului” este o 
trăsătură fundamentală a fiinţării clasice, el dând armonie trupului, frumuseţea 
fizică nefiind altceva decât un reflex al frumuseţii morale, spirituale. De 
asemenea, conduita clasicului se bazează pe măsură şi renunţare, pe respingerea 
exceselor şi pe reducerea tensiunilor, pentru că perfecţiunea vieţii cetăţii depinde 
de perfecţionarea fiecărui individ în parte. Oricum, omul clasic trebuie privit în 
totalitatea „solidară” a însuşirilor lui. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 94

„triumfului idiomurilor moderne (romanice, germanice etc.) ca limbi 
de cultură aspirând la universalitate, graţie efortului conştient al 
mânuitorilor ei celor mai autorizaţi”7. De aceea, nu credem că este 
exagerat să afirmăm că între retorică şi literaritate se poate pune 
semnul egalităţii. 

Idealurile clasice păreau de neatins, însă caracterul imuabil al 
regulilor impuse de tradiţie vor ajunge să fie puse sub semnul 
relativismului istoric. Începând cu sfârşitul secolului al XVIII-lea şi 
începutul celui de-al XIX-lea, modernitatea se manifestă polemic, 
prin opoziţie faţă de afirmaţiile fundamentale ale clasicismului, 
frumosul universal atemporal începând să sufere un proces de declin. 

Modernitatea are o istorie proprie complexă. Înainte de a exista 
o modernitate estetică, a existat o modernitate practică a civilizaţiei 
burgheze, a cărei obiectivitate şi raţionalitate va fi subminată cu 
vehemenţă de noile idealuri: conştiinţa timpului subiectiv, preocu-
parea pentru prezent, negarea idealului transcendenţei şi al perma-
nenţei etc. Trebuie să înţelegem că modernitatea estetică este „un 
concept de criză aflat într-o triplă opoziţie dialectică: faţă de tradiţie, 
faţă de modernitatea civilizaţiei burgheze (cu idealurile ei de raţiona-
litate, utilitate, progres) şi, în sfârşit, faţă de ea însăşi, în măsura în 
care se percepe pe sine drept o nouă tradiţie sau formă de 
autoritate”8. 

Modernii au vehiculat ideea de renunţare la tradiţie şi de un 
„punct zero” al noii ştiinţe şi a noii filosofii (Descartes), dar a fost 
susţinută şi ideea de continuitate a cunoaşterii umane (Pascal), la 
care subscriem, recunoscându-se importanţa contribuţiei antice la 
efortul comun de cunoaştere al omenirii şi subliniindu-se, totodată, 
„poziţia mai înaltă şi, în consecinţă, (...) perspectiva mai largă a 
modernilor”9. De fapt, chiar dacă şi-au proclamat superioritatea faţă 
de antici, „modernii” de la sfârşitul secolului al XVII-lea şi din seco-
lul al XVIII-lea nu au contestat fundamentele frumosului clasic, efor-

                      
7 Ileana Oancea, Istoria stilisticii româneşti, p. 21. 
8 Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii, Iaşi, Editura Polirom, 2005, p. 32. 
9 Ibidem, p. 24. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 95

tul lor înscriindu-se într-un demers de „critică a imperfecţiunilor”, ei 
încercând să arate „unde şi cum cei vechi nu se ridică la înălţimea 
exigenţelor perfecţiunii atemporale”10. 

Treptat, spre sfârşitul secolului al XVIII-lea şi începutul 
secolului al XIX-lea, termenul modern devine sinonim cu romantic. 
„Deghizată”11 sub forma romantismului, modernitatea avea să instau-
reze o nouă paradigmă, care va dura până la apariţia postmoder-
nismului. În primele decenii ale secolului al XIX-lea înţelesul 
termenului de romantism se va restrânge definind şcolile literare care 
se opun normelor neoclasicismului. 

Bineînţeles, conceptul de romantism nu poate avea înţelesuri 
universale, el diferind de la un teritoriu la altul, de la o şcoală literară 
la alta. Cu toate acestea, în virtutea unei viziuni paradigmatice, 
putem considera că există un „fond comun” al romantismului în toate 
ţările în care acesta s-a manifestat. 

Dintre trăsăturile esenţiale ale romantismului, enumerate de Paul 
Cornea12, amintim: evadarea din prezentul frustrant, din realul apăsă-
tor; dorinţa de exotism, aspiraţia spre transcendent, spiritul revolu-
ţionar; solitudinea, originalitatea, conştiinţa de sine, asumarea 
individualităţii, interiorizarea, întoarcerea la natură, lauda oamenilor 
cu suflet curat, fascinaţia originilor, neliniştea spiritului, valorificarea 
miturilor şi simbolurilor, conştientizarea tenebrelor fiinţei şi ale con-
ştiinţei, hipersensibilitatea, nostalgia, entuziasmul, fantezia, apelul la 
mijloacelor patetice ale exprimării: metafora, interogaţiile, excla-
maţiile, repetiţiile etc. 

Aşadar, romantismul neagă regulile prescrise de clasicism, sus-
ţinând doar existenţa unor legi generale, specifice artei literare în 

                      
10 Matei Călinescu, op. cit., p. 44.  
11 Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii, pune semnul egalităţii între modern 
şi romantic: „De la sfârşitul secolului al XVIII-lea şi începutul celui de-al XIX-lea 
însă, mai precis din momentul în care modernitatea estetică deghizată în 
romantism şi-a definit pentru prima oară legitimitatea istorică prin reacţie 
împotriva afirmaţiilor fundamentale ale clasicismului (...)”.  

12 Paul Cornea, Originile romantismului românesc, Bucureşti, Editura Cartea 
Românească, 2008. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 96

sine, izvorâte din natura compoziţiei sau a subiectului tratat. În opo-
ziţie cu supremaţia legii şi raţionalismul rece, romantismul afirmă 
primatul subiectivităţii, al sentimentului, al fanteziei creatoare, al 
spontaneităţii şi sincerităţii emoţionale. În sens tipologic, ideile 
romantice, precum cele clasice, au existat în toate culturile lumii şi în 
orice moment al dezvoltării lor. Permanenţa ideilor romantice nu 
trebuie însă să umbrească romantismul istoriceşte constituit al 
secolului al XIX-lea, care aduce schimbări capitale faţă de epoca 
anterioară, având „un spirit al său, unic şi intraductibil”13, înscris în 
acea paradigmă modernă „revoluţionară” deja amintită. 

Absolutizând unul dintre obiectivele intenţionalităţii comuni-
cative, ingenium, romantismul a intervenit tulburător în echilibrul 
clasic. Sistemul retoric a dovedit, însă, flexibilitate, de-a lungul 
timpului, adaptându-se mereu „condiţiilor” vremurilor şi rezistând 
temerar până în zilele noastre. 

Negându-se regulile clasice, în epistema modernă se neagă, 
implicit, şi retorica. În ciuda acestei negaţii vehemente, sunt evidente 
elementele de continuitate ale disciplinei între epoci. Permanenţa 
retoricii în spaţiul european al culturii este dovedită chiar şi atunci 
când se discută polemic, întrucât, aşa cum am mai afirmat, reproşul 
modernilor nu vizează modelele imuabile ale clasicismului, ci o nouă 
perspectivă de gândire a acestor modele, din care retorica, pusă în 
alte forme, nu lipseşte. 

În cadrul modernităţii, care îşi proclamase legitimitatea, iau 
naştere atât modernismul, cât şi postmodernismul („un modern încă 
şi mai modern”), căruia îi aparţine sintagma anterioară, consideră, 
metaforic, postmodernismul ca pe o faţă a modernităţii: „Aşa cum îl 
văd, el se aseamănă izbitor cu modernismul (al cărui nume continuă, 
de altfel, să-l poarte înlăuntrul numelui său), mai ales în ceea ce 
priveşte opoziţia faţă de principiul autorităţii, opoziţie care se extinde 
acum deopotrivă la raţionalitatea utopică şi la iraţionalitatea 
programatică pe care le cultivau unii modernişti”14. 

                      
13 Paul Cornea, op. cit., p. 23. 
14 Matei Călinescu, Cinci feţe ale modernităţii, p. 300. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 97

O „delimitare chirurgicală”15 a modernismului şi postmodernis-
mului este foarte greu, dacă nu imposibil, de realizat. Trăsături ale 
modernismului se regăsesc în opere considerate postmoderne, făcând 
ca lumea postmodernilor să nu alcătuiască o lume unitară, coerentă. 
Credem că termenul postmodernism nici nu s-ar putea defini fără cel 
de modernism, fiind gândiţi ca termeni corelativi. 

Paradigma postmodernismului, ca „o cultură în interiorul altei 
culturi”, regândeşte şi reevaluează modernitatea, „o rescrie”, reia 
lucid, tolerant, subtil tradiţia modernă, încercând să reprezinte, cum 
spune George Grigurcu, „aspiraţia spre desăvârşire a acesteia”16. Tot 
George Grigurcu consideră postmodernismul „un soi de clasicism al 
modernismului, adică o tentativă de aşezare, de sedimentare a 
acestuia, un nomenclator, un compendiu al perioadei precedente”17. 
Relaţia dintre modernism şi postmodernism este una de complemen-
taritate, chiar una „ombilicală”: „Modern şi postmodern sînt termeni 
care definesc mai curând stări de spirit complementare, aflate în 
acelaşi timp în relaţii de ruptură, continuitate şi întrepătrundere”18. 

Apariţia pe scenă a postmoderniştilor anunţă „moartea tuturor 
ideologiilor” sau chiar „sfârşitul istoriei”, referindu-se, de fapt, la 
„moartea” paradigmei moderne şi la instaurarea postmodernismului. 
Se va lansa cu acest prilej cearta dintre moderni şi postmoderni. 
Postmodernismul a reprezentat pentru cultura europeană şi univer-
sală un moment în care „istoriile mari” au dispărut. Dacă până atunci 
istoria era gândită linear, ca o acumulare progresivă, începând cu 
postmodernismul, această ordine (zguduită, ce-i drept, de moderni-
tate) se va întrerupe brusc, marile scenarii pierzându-şi credibilitatea. 

Ne întoarcem, conform principiului operei „rotunde” de unde am 
plecat, din antichitate, pentru a vedea că încă de atunci se preconizau 
frânturi de idei postmoderniste. De exemplu, thymosul, un termen 
                      
15 Mircea Cărtărescu, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas, 

1999, p. 107. 
16 George Grigurcu, Despre postmodernism, în cartea de eseuri În jurul libertăţii, 

Iaşi, Editura Timpul, 2002, p. 211. 
17 George Grigurcu, Postmodernismul între Est şi Vest, în „România literară”, nr. 

5/2003, p. 9. 
18 Mircea Cărtărescu, op. cit., p. 107. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 98

preluat din Republica lui Platon (sinonim cu „îndrăzneală” sau 
„spirit”. Cuvântul grecesc nu are conotaţii pozitive sau negative, 
denumind un concept des invocat în postmodernism „un fel de simţ 
înnăscut al omului pentru dreptate, constituind baza psihologică a 
unor nobile virtuţi precum altruismul, idealismul, moralitatea, 
sacrificiul de sine, curajul, principialitatea. Thymosul oferă un suport 
emoţional atotputernic procesului de evaluare şi permite fiinţelor 
omeneşti să îşi învingă cele mai puternice instincte naturale de dragul 
a ceea ce li se pare că este bun sau drept. Oamenii se evaluează în 
primul rând pe ei înşişi şi sunt indignaţi atunci când sunt ei înşişi 
nedreptăţiţi. Dar ei sunt, de asemenea, capabili să acorde valoare şi 
altora şi să se revolte pentru alţii”19. 

Fiind o atitudine estetică „puternică şi conştientă de sine”20, şi 
postmodernismul este o noţiune transistorică (cu limite, bineînţeles), 
idei precursoare postmodernismului regăsindu-se în toate epocile. 

Putem afirma că filonul retoric poate fi detectat şi în paradigma 
postmodernă, dar într-o formă destructivă, fragmentată de comu-
nicare. Prin retorică în postmodernism înţelegem studiul regulilor şi 
al procedeelor de creaţie caracteristice acestei epoci, luând în calcul 
şi discursul declamator, afectat şi emfatic. 

În orice paradigmă coerent constituită, cunoaşterea trimite 
înapoi, în istorie, propriul univers de aşteptare, într-un efort mediat 
de reconstrucţie, într-un dialog continuu între epoci. De-a lungul 
timpului, sistemul retoric a dovedit că este un sistem coerent, activ şi 
durabil, dar mai ales flexibil, adaptabil şi extins mereu la noi şi noi 
tipuri de texte, de fapt, la nevoile discursive ale fiecărei epoci, ale 
„umanităţii”, pentru că omul şi umanitatea stau în centrul expe-
rienţial al fiecărei epoci. 

Epocile istorice, ca fenomene antropologice, transformă succe-
siv şi remodelează esenţa şi natura umană, pentru că în orice model 
de umanitate pot fi detectate elemente de universalitate: „Atât 
modelul cultural, cât şi modelul de umanitate sunt elaborate în raport 

                      
19 Francis Fukuyama, Sfârşitul istoriei şi ultimul om, Bucureşti, Editura Paideia, 

1992, p. 172.  
20 Mircea Cărtărescu, op. cit., p. 108. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 99

cu ceilalţi şi, ca atare, se raliază la experienţa intelectuală a unor 
colectivităţi din trecut sau din prezent, după cum se detaşează voit de 
alt grup de experienţe. De aceea, în orice model cultural şi în orice 
model de umanitate se află incluse trăsături universale […]”21. 

Privind astăzi înapoi, pe urmele lăsate în istoria umanităţii de 
către retorică, constatăm că filonul retoric poate fi detectat ca o 
permanenţă culturală în fiecare paradigmă, manifestând continuitate, 
flexibilitate, chiar universalitate, comunicând între epoci, între 
paradigme, într-un dialog continuu. Este un dialog care a început în 
Antichitate, care nu s-a încheiat niciodată şi care nu se va sfârşi câtă 
vreme va exista comunicare. 

Retorica a străbătut istoria, fie că aceasta avea faţa Antichităţii, 
fie pe cea revoluţionar-romantică, fie pe cea fragmentară şi frag-
mentată a postmodernismului, ca o haină îmbrăcată la un moment dat 
de fiecare, chiar dacă „aruncată” temporar sau aparent uitată, dar pre-
zentă întotdeauna şi vizibilă în „garderoba” istorică a fiecărei epoci. 

 
Bibliografie: 
 
Călinescu, Matei, Cinci feţe ale modernităţii, Iaşi, Editura Polirom, 2005. 
Călinescu, Matei, Clasicismul european, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română, 

1971. 
Cărtărescu, Mircea, Postmodernismul românesc, Bucureşti, Editura Humanitas, 

1999. 
Cornea, Paul, Originile romantismului românesc, Bucureşti, Editura Cartea 

Românească, 2008. 
Duţu, Alexandru, Umaniştii români şi cultura universală, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1974. 
Eco, Umberto, Opera deschisă, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 

1969. 
Fukuyama, Francis, Sfârşitul istoriei şi ultimul om, Bucureşti, Editura Paideia, 1992. 
Grigurcu, George, Despre postmodernism, în cartea de eseuri În jurul libertăţii, Iaşi, 

Editura Timpul, 2002, p. 211. 
Grigurcu, George, Postmodernismul între Est şi Vest, în „România literară”, nr. 

5/2003. 
Ivanciu, Nina, Epistemă şi receptare, Bucureşti, Ed. Univers, 1988. 

                      
21 Alexandru Duţu, Umaniştii români şi cultura universală, Bucureşti, Editura 

Minerva, 1974, p. 29-30.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora



 100

Jauss, Hans Robert, Experienţa estetică şi hermeneutica literară, Bucureşti, Editura 
Univers, 1983. 

Kuhn, Thomas S., Structura revoluţiei ştiinţifice, Bucureşti, Editura Humanitas, 
1999. 

Kuhn, Thomas S., Tensiunea esenţială. Studii despre tradiţie şi schimbare în ştiinţă, 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1982. 

Marino, Adrian, Critica ideilor literare, Cluj, Editura Dacia, 1974. 
Martin, Mircea, „Euresis. Cahiers roumains d’études littéraires“, nr. 1-2/1997-1998. 
Martin, Mircea, Despre canonul estetic, în „România literară” nr. 5/2000. 
Munteanu, Basil, Constantes dialectiques en littérature et en histoire. Problèmes 

Recherches, Perspectives, Paris, Didier, 1967. 
Oancea, Ileana, Istoria stilisticii româneşti, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, 1988. 
Oancea, Ileana, Romanitate şi istorie, Timişoara, Editura de Vest, 1993. 
Păcurariu, Dimitrie, Clasicismul românesc, Bucureşti, Editura Minerva, 1971. 
Petrescu, Liviu, Poetica postmodernismului, Piteşti, Editura Paralela 45, 1998. 
Vianu, Tudor, Idealul clasic al omului, Editura Enciclopedică Română, 1975. 

 
 

THE PARADIGMATIC VISION IN THE EUROPEAN CULTURE  
AND THE RHETORICAL VEIN (II) 

(Abstract) 
 
This study continues the main idea of the article published in „Philologica 

Banatica”, no. 1/2011: the paradigmatic perspective which have to be taken into 
account when analyzing rhetoric, a binder of humanities from the ancient times until 
nowadays. A new term complete the inventory of the notions approached during our 
discussion about the paradigmatic vision, that is canon. 

The dialog between the three essential paradigms of the European culture 
evolution (classic, modern- romantic and postmodern) will conduct to the 
conclusion that rhetoric is a permanence in the European culture, in every period or 
epoch. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:43 UTC)
BDD-A12986 © 2011 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

