
 145

POEZIA MISTICO - RELIGIOASĂ. 
STRUCTURĂ ŞI INTERPRETARE1 

 
Eugen DORCESCU 

 
Poeţilor tineri, care îmi sunt prieteni 

 
 
Specie îndeajuns de clar configurată azi, după o perioadă de 

inevitabile tatonări, mimetisme şi naivităţi, poezia religioasă ar 
avea, credem, tot dreptul la un comentariu avertizat, evoluat, 
profesionist, la un studiu nu doar descriptiv, ci şi teoretic, la o 
abordare capabilă să vehiculeze şi să stârnească idei, să propună 
un metalimbaj, să se revendice de la un sistem şi să furnizeze 
modele. Până când o asemenea cercetare va fi, pe deplin, 
înfăptuită, rămân multe de făcut, inclusiv primul pas. De fapt: 
Cum stau lucrurile cu poezia religioasă (creştină), în general, şi, 
mai cu seamă, cu aceea care se manifestă, tot mai îndrăzneţ, la 
noi, în contemporaneitate? În cele ce urmează, vom încerca să 
avansăm câteva răspunsuri la această legitimă întrebare. Presu-
punem că, referindu-se nemijlocit la poezie, aceste răspunsuri ar 
putea viza, într-o măsură apreciabilă, literatura mistico-reli-
gioasă în întregul ei. 

 
x 

_____________ 
1 Text publicat, mai întâi, în revista „Banat”, Lugoj, 2/ 2006, şi reprodus, cu 

acceptul autorului şi al redacţiei „Banat”, în „Rostirea românească”, Timi-
şoara, 4–5–6/ 2006; „Poezia”, Iaşi, 2/ 2006; „Orient latin”, Timişoara, 4/ 
2006; „Caligraf”, Drobeta Turnu-Severin, septembrie şi octombrie, 2006; 
„Reflex”, Reşiţa, 7–9/ 2006, „Columna 2000”, Timişoara, 27 – 28/ 2006, 
„Viaţa Românească”, 10/ 2008. A fost preluat, de asemenea, în numeroase 
publicaţii on-line. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 146

Poezia religioasă aparţine domeniului cuprinzător al creaţiei 
de factură spirituală. Se ştie că spiritul este cel care dă viaţă, 
formă, durată, energie, în timp ce materia e amorfă, inertă, 
străină de orice iniţiativă şi refractară la orice remediu. Materia e 
moartă, numai duhul e viu: „Duhul este cel ce dă viaţă; trupul nu 
foloseşte la nimic. Cuvintele pe care Eu vi le-am grăit, ele duh 
sunt şi viaţă sunt” (Ioan 6, 63). 

Literatura de orientare spirituală (inclusiv poezia religioasă) 
este opera unor autori cu necesităţi spirituale conştientizate, şi 
se adresează unor cititori cu acelaşi tip de viaţă interioară, 
fiindcă ea (în reuşitele ei, mai cu seamă atunci când atinge 
inflexiuni mistice) porneşte de la fundamente (nu de la ima-
nenţă, nu de la aparenţe) şi se întoarce la fundamente. Într-
adevăr, fiinţa noastră ne depăşeşte pe noi înşine, fiindcă aparţine 
Fiinţei. Toţi oamenii, absolut toţi, au nevoi duhovniceşti, atâta 
doar că mulţi şi le ignoră, spre nefericirea lor, diminuându-şi, în 
acest fel, fiinţa. 

Or, cantitatea de fiinţă absorbită în operă îi asigură 
acesteia trăinicie şi valoare. Exact acest fapt conferă poeziei de 
factură spirituală nobleţe şi anvergură. 

Celelalte categorii lirice, „materialiste”, sunt, mai mult sau 
mai puţin, minore. Istoria literaturii o dovedeşte întru totul (să-i 
comparăm pe Arghezi, Voiculescu, Blaga cu, spre exemplu, 
contemporanul lor Mihai Beniuc). 

S-ar putea aduce, drept contra-argument, creaţia lui George 
Bacovia. Replica noastră, în acest caz, ar fi că atitudinea marelui 
poet faţă de imanenţă este violent repulsivă (nicidecum adula-
torie) şi că, în traseul ascensional al impulsului liric, el intuieşte 
vidul dindărătul oricăror aparenţe, fixându-se, însă, e drept, în 
teritoriul tragic dintre angoasă şi revelaţie, dintre neant şi 
Existenţă. 

Dar, evident, aceasta poate fi o discuţie separată. Să revenim 
la ceea ce ne preocupă acum. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 147

x 
 
De obicei, dată fiind lipsa de rigoare şi graba diverselor 

abordări, atâtea câte există, se pluteşte într-o foarte incomodă 
confuzie tipologică (şi gnoseologică), anume aceea dintre poezia 
religioasă şi poezia mistică. Este necesar, prin urmare, să se 
clarifice, pe cât posibil, această dichotomie, spre a se asigura 
demersului analitic o minimă limpezime. 

Poezia religioasă (religio,-onis „credinţă în forţe suprana-
turale şi adorarea lor”) este legată de o formă determinată a unei 
religii (ca instituţie) şi-i exprimă acesteia simbolurile, ritualurile, 
manifestările exterioare. Poezia religioasă este trăire mediată 
de ritual a misterului. 

Poezia mistică (mysticus „ascuns”, „tainic”) exprimă sub-
stanţa relaţiei intime dintre spiritul individual şi Spiritul univer-
sal, dintre făptura umană şi Creatorul ei. Poezia mistică este 
trăire directă a misterului. Potrivit lui Tomas d’Aquino, mistica, 
în întregul ei, este „cognitio Dei experimentalis”. 

Să se observe că am spus „trăire a misterului” şi nu 
„comprehensiune a misterului”, întrucât taina rămâne, oricum, 
de nepătruns: „Lucrurile ascunse sunt la Domnul, Dumnezeul 
nostru, dar cele descoperite sunt la noi şi’n veac la fiii noştri, ca 
să plinim noi toate cuvintele acestei Legi” (Deuteronomul 29, 
29). Participarea la mister este, însă, posibilă. Orice operă, cât de 
cât semnificativă, se naşte dintr-o criză a fiinţei, dintr-o intero-
gaţie fundamentală, dintr-o mare idee trăită, ce-şi are rădăcinile 
în ceea ce este, pe veci, pecetluit. Pare straniu, mai cu seamă 
pentru generaţiile noastre scientiste (care, pornind de la cultul 
iluminist al raţiunii, au eşuat în idolatrizarea instinctelor 
primare), dar nu cu înţelegerea putem spera a înţelege, la aseme-
nea niveluri, ci, aşa cum se spune uneori, mai degrabă cu inima: 
„Cunoştinţa însă îngâmfă, dar iubirea zideşte” (1 Corinteni 8, 1. 
Cf. şi Isaia 6, 10; Ioan 12, 40: „El ochii lor i-a orbit şi inima lor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 148

a împietrit-o, pentru ca ei cu ochii să nu vadă şi cu inima să 
nu’nţeleagă, ca nu cumva ei să-şi revină şi Eu să-i vindec”). 

 
x 

 
Între mistic şi religios există o diferenţă de arie şi de 

intensitate. Poezia mistică poate fi, la rigoare, şi religioasă, dar 
poezia religioasă nu este, neapărat, mistică. Misticul cuprinde 
mai multe perimetre religioase, în principiu, pe toate, şi, conco-
mitent, reprezintă esenţa lor spirituală, eliberată de contingenţele 
cultului, chiar dacă se manifestă, deseori, şi prin acestea. În 
spatele unei cărţi de poezie religioasă se află o religie, nu neapă-
rat o metafizică, trăită în profunzimea ei aşa-zicând abstractă. În 
spatele unei cărţi de poezie mistică, se află o metafizică 
„abstractă”, esenţializată, redusă la pilonii ei cei mai fini şi mai 
durabili, la eşafodajul ei de rezistenţă. 

O precizare, asupra căreia vom reveni: Fiind vorba de 
poezie (nu de teologie sau de filozofie), ceea ce validează 
textele, în toate cazurile pomenite mai sus, este lectura estetică. 
De altfel, autenticitatea spirituală nu poate fi mimată, ea 
pulsând, ca atare, doar în originalitatea şi pregnanţa expresiei. 
Altitudinea proiectului pretinde, în mod obligatoriu, altitudinea 
realizării. Încercările ce nu satisfac criteriile de performanţă 
estetică (cf. infra) se exclud din discuţie. 

Un text care nu este poezie nu poate fi, în nici un chip, 
poezie mistico-religioasă, indiferent ce doreşte să fie, ce 
încearcă să fie sau ce pretinde că este. 

Nu se poate ajunge, cu un talent mediocru, cu o învăţătură 
redusă (inclusiv în domeniul Scripturii), cu instrumente artistice 
rudimentare, la nucleul literaturii de această orientare, nucleu pe 
care, în ce ne priveşte, îl găsim în celebrul enunţ biblic „Abyssus 
abyssum invocat” (Psalmul 41, 9). De altfel, orice act duhovni-
cesc (şi chiar intelectual) major este rezumat în această rostire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 149

x 
 
Întrucât, dată fiind factura ei, poezia mistico-religioasă este, 

din punctul de vedere tematic, structural şi atitudinal, previzibilă 
(cea esenţialmente mistică – mai puţin, sau chiar deloc), se poate 
concepe (imagina) o lectură ideală, tip, la care urmează a se 
raporta numeroasele texte concrete. Aceste texte concrete se 
situează fie deasupra, fie dedesubtul lecturii normative (lectură, 
de altfel, strict formalizată), ceea ce le plasează corespunzător pe 
scara valorii. Cât despre valoare, ea este confirmată de această 
lectură, în excelenţa ei. 

E bine, cred, să reamintim că previzibilitatea tematică, în 
sine, nu exclude, câtuşi de puţin, valoarea: ne gândim la tragicii 
greci, la Dante, la Milton, la Michelangelo şi la mulţi alţii. Ceea 
ce contează este imprevizibilitatea răspunsurilor, a perspectivei, 
a unghiului de abordare, a soluţiilor (inclusiv a celor de ordin 
retorico - stilistic). Ceea ce contează este forţa artistică a mărtu-
riei de credinţă. Mărturia are un caracter individual, diferenţiat, 
imprevizibil, ea decurge din unicitatea unui destin, a unui eu 
particular. 

De altfel, noutate absolută, sub raport tematic, nici nu există. 
În plus, previzibilitatea poate fi privită şi invers: absenţa unei 
teme (în context, a celei mistico-religioase) este la fel de 
previzibilă, la cutare autor, pe cât de previzibilă este prezenţa ei 
la un altul. Dar, subliniem, chiar şi atunci când schema tematică, 
decelabilă în operă, pare a fi de-a dreptul tiranică, dăinuie, 
totuşi, în afara ei, anumite imponderabile, provenite din datele 
personalităţii, ale eului profund, din autenticitatea, adâncimea şi 
sinceritatea, din caracterul vital, nu convenţional, ale trăirii, 
precum şi, evident, din măiestria stilistică, din armonia gândului 
şi a cuvântului. 

Aşadar, competenţa este, oarecum, dată. Urmează a se 
constata performanţa. Interesant e faptul că, în plan ontologic şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 150

chiar hermeneutic, competenţa şi performanţa, în situaţia anali-
zată, par a fi coextensive şi concomitente. 

Altfel spus, acest proiect de lectură, la care ne încumetăm 
acum, este, totodată, o descriere a poeziei religioase. 

 
x 

 
Cadrul tematic, ideatic şi vizionar include patru entităţi: eu 

(identitate), lume (istorie; desfăşurarea umanităţii în timp, şi 
chiar în spaţiu), Dumnezeu (eternitate), text - acesta din urmă 
(textul) fiind rezultanta exprimată a interacţiunii primelor trei. 

Textul (volumul, poezia) este chiar ţesătura de relaţii 
stabilite între actanţii marii drame cosmice: eu (fiinţă) – lume 
(istorie) – Dumnezeu (veşnicie şi fiinţă în sens absolut: ebr. 
Ehyeh Asher Ehyeh, lat. Ego sum qui sum „Eu sunt Cel ce sunt”, 
Exodul 3, 14). Pe de altă parte, se ştie prea bine şi se acceptă 
cvasi - unanim că un poet adevărat, un artist, în genere, „se 
inspiră” din realitate, nu din ideologii. Or, realitatea nu se 
confundă cu aparenţa, cu imanenţa. Ce anume (mai exact: Cine) 
este realitatea, sub-stanţa tuturor lucrurilor, ne spune acelaşi 
enunţ din Exodul, pe care ne îngăduim a-l cita, de data aceasta, 
spre edificare, în greceşte: Ego eïmi ho on („Eu sunt Cel ce 
sunt”; să se observe gr. on „fiinţă”, suport pentru derivatul onto-
logie „teorie asupra a ceea ce există”, „ştiinţa fiinţei în sine”). Se 
poate adăuga un enunţ din Coloseni 2, anume versetul 17, pe 
care îl reproducem, mai întâi, după câteva ediţii franţuzeşti şi 
englezeşti: „Tout cela n’est que l’ombre des choses à venir, mais 
la réalité, c’est le corps du Christ” (La Bible de Jérusalem); „car 
ces choses sont une ombre des choses à venir, mais la réalité 
relève du Christ” (Les Saintes Ecritures); „These are a shadow 
of the things that were to come; the reality, however, is found in 
Christ” (The Holy Bible, New International Version); „These are 
only a shadow of wat is to come; but the substance belongs to 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 151

Christ” (The Holy Bible, Revised Standard Version). Textul 
românesc, în versiunea Bartolomeu Valeriu Anania, sună astfel: 
„ele sunt o umbră a celor viitoare, dar trupul e al lui Hristos”, cu 
o notă infrapaginală: „Trupul: realitatea; substanţa (în opoziţie 
cu umbra)”. 

Subscriem, deci, cu toată convingerea, la o afirmaţie precum 
următoarea: „În afară de Dumnezeu nu poate nici să existe, nici 
să fie concepută o altă substanţă” (Spinoza, prop. XIV). 

Se vede limpede, în aceste împrejurări, miza elanului liric de 
factură spiritual-mistică, rezonând, pe întregul parcurs, din 
marile culmi ale acestui tip de creaţie, până în palierele mai 
joase, mai domoale, ale enunţurilor religioase propriu-zise 
(„…le culte de la douleur, le christianisme, contient le vrai 
secret du passage de l’homme sur la terre” – Madame de Staël). 

 
x 

 
Aşa stând lucrurile, vom înţelege că poezia mistico-

religioasă (cea demnă de acest nume) este definită, în plan 
interpretativ, de două noţiuni, de două categorii hermeneutice: 
pe de o parte, complexitatea; pe de altă parte, profunzimea. 
Complexitatea şi profunzimea, deseori considerate, în mod 
eronat, echivalente, sunt, în fapt, complet diferite una de cealaltă 
(iată, spre exemplu, opinia unui mare scriitor: „...la complexité 
est prise – erreur fort commune – pour de la profondeur”, Edgar 
Allan Poe, Histoires extraordinaires, Editions d’antan, 1982, p. 
5). Complexitatea se referă la orizontalitate, la extindere în 
suprafaţă, în sintagmă, are în vedere alteritatea. Profunzimea se 
referă la verticalitate, la extindere în adâncime, în paradigmă, 
are în vedere identitatea. 

Or, spre a descifra structura complexă a orizontalităţii şi 
structura profundă, abisală, a verticalităţii, va trebui să recurgem 
la o suită de lecturi, ordonate succesiv, în trepte, în scară, fiecare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 152

dezvăluind un nivel, un orizont semantic, un strat de înţelesuri, o 
posibilitate de analiză a realităţii, un limbaj. Fiecare dintre ele 
exprimă o anumită substanţă şi se desfăşoară într-un amplu 
evantai de teme şi motive. 

 
x 

 
Prima este lectura biblică, având, drept substanţă, suportul 

scripturistic, identificat în onomastică, în diverse paralelisme, în 
similitudini, citate, concordanţe. Există modele tutelare: Psalmii, 
Pildele, Apocalipsa, Cântarea Cântărilor, Ecclesiastul, Prooro-
cii, parabolele evanghelice etc. Un cititor ipotetic se poate opri 
aici, satisfăcut de evidenţa surselor. Un altul, însă, se simte 
îndemnat a înainta spre un nivel încă mai elaborat al mesajului. 
Şi, avansând, va descoperi că lecturii biblice îi urmează lectura 
etică. Substanţa acesteia este Legea. Cât despre teme şi motive, 
enumerăm doar câteva: Intervenţia lui Dumnezeu în istorie; 
Ideea de păcat; Relaţia conflictuală dintre păcat şi curăţie; Lupta 
dintre carne şi duh; Seturile de interdicţii şi de îngăduinţe; 
Drama omului firesc ş.a.. 

Este foarte interesant de observat şi de reţinut că, la fiecare 
nivel, apar, ca un corolar, anume motive particulare, care asigură 
trecerea spre nivelul următor. Ele evocă şansa, dezideratul, ţinta 
şi reprezintă, în plan strict textual, elementul de autopropulsare, 
indispensabil dinamicii semantice. În cazul lecturii etice, aceste 
elemente de autopropulsare sunt oferite de motivele ce con-
figurează comportamentul creştinului, ce evocă omul ideal şi 
lumea ideală din punct de vedere etic. 

În consecinţă, asistăm la schiţarea unui nou pas, organic, 
logic determinat, orientat, dinspre Lege, către cronotopul ce s-ar 
cuveni s-o încorporeze, orientat, mai exact, spre mulţimea 
umană, cu timpul şi spaţiul ei. Deţinând Legea, cunoscându-i 
preceptele, urmându-i îndreptările, umanitatea ar trebui să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 153

înceteze a fi haotică şi să se preschimbe într-o comunitate 
organizată spiritual, cu atât mai stabilă, cu cât ordinea nu este 
exterioară, impusă, străină şi constrângătoare, în raport cu eul, ci 
ea răspunde necesităţilor spirituale constitutive, vitale, înnăs-
cute, ale fiecărui individ, mai mult, răspunde şi intereselor sale 
vremelnice, nu doar celor metafizice. Din nefericire, acum 
intervin căderile şi dezamăgirea. 

La cel de al treilea nivel, se află, aşadar, lectura social-
istorică, cea mai dramatică dintre toate. Substanţa ei poate fi 
definită foarte exact recurgându-se la numele pe care-l poartă 
îngerul adâncului, îngerul nimicitor, Abaddon (Apocalipsa 9, 
11). Ea descoperă tabloul lumii reale şi al omului real, vehicu-
lând, spre a-l zugrăvi, teme şi motive precum: Dezastrul; Prăbu-
şirea; Falimentul omului şi al istoriei sale; Eroziunea spaţiului; 
Moartea treptată a timpului; Ravagiile păcatului; Agonia con-
ştiinţei etc. Pentru a lămuri lucrurile, mai cu seamă în ce priveşte 
domeniul mentalităţilor contemporane, ni se pare potrivit a porni 
de la spusele Sfântului Apostol Pavel, din 1Corinteni 1, 22 – 24: 
„Şi’n timp ce Iudeii cer semne şi Elinii caută înţelepciune, noi Îl 
propovăduim pe Hristos-Cel-Răstignit…Hristos-Puterea-lui-
Dumnezeu-şi-Înţelepciunea-lui-Dumnezeu”. Sunt evidenţiate 
aici cele trei căi prin care conştiinţa recuperează misterul: 
semnul (miracolul), înţelepciunea (raţiunea), Hristos (credinţa). 
Or, omul vremurilor moderne, în anume ipostaze ale sale, 
refuză, spontan, şi miracolul, şi înţelepciunea, şi credinţa, 
alegând, drept unică lege a (supra)vieţuirii, instinctualitatea, 
asociată, eventual, cu gândirea măruntă, adaptativă, şi corelată 
cu un mister difuz şi cu o totală confuzie lăuntrică. 

Aşa se face că, pe locul gol, lăsat în conştiinţe de diversele 
tipuri de ateism, se insinuează şi se instaurează, treptat, printr-o 
palingeneză sui-generis, mentalităţile păgâne. Emergenţa păgâ-
nismului primar, primitiv (nici măcar a celui „înţelept”, „clasic”, 
greco-roman, care era elaborat, subtil, care deţinea un panteon 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 154

sui-generis), este un fenomen de necontestat, în lumea de azi, şi 
constituie un amplu spaţiu de explorare pentru poetul (pentru 
scriitorul) cu vocaţie mistică. 

În plus, emergenţa păgânismului, această rătăcire, acest 
delir, această tragică alienare, generează demenţă (nu neapărat în 
sens patologic), ştiut fiind că, mai devreme sau mai târziu, omul, 
ce se încăpăţânează să trăiască departe de Dumnezeu, omul de-
spiritualizat, în genere, îşi pierde minţile, înnebuneşte. Încă 
Gustave Flaubert vorbea, în L’Education sentimentale, de „la 
démence universelle”. 

Idolatria (fie şi neconştientizată) şi demenţa – iată temele ce 
întregesc lectura social – istorică. 

Identificăm şi aici, în zonele sumbre ale acestei lecturi, 
mecanismele autopropulsării textuale, altfel spus: teme ce fac 
posibilă ieşirea din coşmarul realităţii imediate. Acestea sunt: 
Jertfa răscumpărătoare; Iisus pe cruce. 

Trecerea spre cel de al patrulea nivel, cel al lecturii spiri-
tuale, se face, deci, ca şi în etapele anterioare, firesc şi necesar. 
Ne aflăm, aici, pe un palier istoric şi post-istoric, substanţa fiind 
Treimea, iar temele decurgând din destinul omului duhovnicesc: 
credinţa, dragostea, splendoarea nădejdii în mântuire. Centrul, 
izvorul iradiant, al lecturii spirituale este Iisus în slavă. 

Evident, aşa cum anticipam, acest nucleu complex şi dens 
de sensuri se cuvine comunicat în coordonatele specifice lim-
bajului artistic. De fapt, toate celelalte lecturi se realizează, 
implicit, prin grila estetică, prin lectura estetică, cel de al 
cincilea tip de contact cu opera mistico-religioasă. 

Lectura estetică are în vedere, ca substanţă, prezenţa textului 
în spaţiul artistic, urmărind eficienţa limbajului, a comunicării, 
diversele niveluri de organizare a discursului. Simplificând, 
reţinem, dincolo de ceea ce este inefabil şi, în fond, inanalizabil, 
straturile retorice consacrate şi care nu pot fi ignorate într-o 
cercetare profesionistă: Prozodia (rimă, ritm, măsură, strofă), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 155

Imaginea (metafora, comparaţia, epitetul), Sintaxa poetică. 
Interesează, de asemenea, lexicul şi frazarea, construcţia de 
ansamblu a enunţului, compoziţia, tectonica. 

O lucrare literară trebuie să înceapă convingător, să se 
încheie convingător şi să conţină, în ţesătura ei, amintitele 
elemente de autopropulsare. 

 
x 

 
Toate aceste tipuri de lectură, perfect îndreptăţite şi valide, 

vorbesc, într-adevăr, despre complexitate şi o atestă. Ce se 
întâmplă, însă, cu profunzimea, de care pomeneam la începutul 
acestor şiruri? Într-adevăr, ne întrebăm, cum reacţionează eul, 
individul, fiinţa umană, în faţa lumii şi a misterului? Eul, singur, 
în faţa infinitului şi a morţii? 

Ajungem, astfel, la lectura existenţială, lectură puternic 
tensionată, rezultând din parcurgerea, în mare, a trei trepte 
epistemologice, pe care le reamintim: cunoaşterea senzorială 
(sensibilă), cea care relevă diversitatea şi plasticitatea aparenţei 
şi care – aidoma cunoaşterii raţionale (inductive sau deductive) 
– este durativă; cunoaşterea intuitivă, cea care relevă, în ultimă 
instanţă, neantul, generează, în plan subiectiv, angoasa şi se 
manifestă instantaneu; cunoaşterea prin revelaţie, instantanee şi 
ea, cea căreia i se descoperă Realitatea divină şi are, drept 
corolar, iluminarea. 

Trebuie reţinut, deci, că intuiţia şi, mai cu seamă, revelaţia 
dejoacă ceea ce am putea numi farsa ontologică, adică pretenţia 
imanenţei, a ambianţei, a aparenţei, de a fi realitate. Ele trec 
dincolo de acest văl, îi recunosc şi farmecul (eventual, mizeria), 
dar şi nimicnicia, căutând şi, cât priveşte revelaţia, chiar găsind 
ceea ce este. Şi încă ceva: nici intuiţia, nici revelaţia (şi, impli-
cit, nici aportul lor cognitiv) nu se află sub controlul voinţei 
subiective, ele nu depind de buna intenţie, de orgoliul, de ambi-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 156

ţia sau de stăruinţa eului. Intuiţia şi revelaţia sunt date, ţin de 
har, de dar, de chemare (chiar în sens biblic). Tocmai de aceea, 
ele sunt completamente străine de trufie, de exacerbările ridicole 
ale egoului, de infatuările demiurgice ale sărmanului om de 
pământ (ha’ adham). 

Poetul mistic parcurge toate aceste trepte. „Iniţierea” sa 
porneşte de la euforia (sau disforia) simplă, empirică, a simţu-
rilor (pe care nu le ignoră, nici nu le alungă, ci le asimilează, le 
păstrează cu sine şi le valorifică în elaborarea propriului limbaj, 
a idiolectului său artistic), trece prin şocul şi prin cutremurarea 
contactului cu neantul şi cu angoasa (şoc şi cutremurare, pe care, 
iarăşi, le absoarbe, ca pe nişte experienţe inevitabile şi defini-
tive) şi ajunge la momentul suprem, situat, deopotrivă, în timp şi 
în afara timpului, în spaţiu şi în afara spaţiului, în zona 
percepţiei şi dincolo de orice percepţie şi de orice înţelegere, 
moment însoţit de acel tremendum evocat de Rudolf Otto, 
moment al mult aşteptatei, şi al mereu surprinzătoarei descope-
riri: „Domnul este!” „It is the Lord!” „C’est le Seigneur!” Aşa 
exclamă apostolul Ioan, în capitolul 21, versetul 7, din cea de a 
patra Evanghelie, singurul din cei şapte ucenici care L-a 
recunoscut pe Iisus, atunci când Acesta li s-a arătat la Marea 
Tiberiadei. Într-adevăr, din orice punct ai porni şi, eventual, pe 
orice direcţie ai lua-o, dacă îţi este dat să ajungi suficient de 
departe, ţi se relevă Universul, Universalul, Spiritul. 

Pe de altă parte, se poate admite, desigur, că celor trei 
niveluri de aprehensiune lirică a lumii le corespund trei niveluri 
diferite în ierarhia axiologică. Una este să te delectezi (sau să te 
întristezi) scriind, cu măiestrie, poate, dar sub un orizont limitat, 
autosuficient, despre pârâiaşe, nori, întâmplări şi emoţii, desfă-
când şi refăcând, maniacal, cuvinte; alta este să cuprinzi, în 
propriul sine, şi în propriul text, vidul dindărătul a tot ce oferă 
simţurile şi, fireşte, dindărătul unor asemenea jocuri; şi alta, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 157

fine, să ai şansa de a traversa acest vid în prea-plinul revelaţiei. 
Ca să nu mai vorbim de capacitatea sintetizării celor trei paliere 
gnoseologico – estetice: ea este apanajul capodoperei. 

 
x 

 
Prin urmare, substanţa lecturii existenţiale este fiinţa. 

Identificăm, aici, mari, adesea copleşitoare teme, derivând din 
explorarea abisului interogativ al lăuntricităţii: Raporturile eu – 
lume, eu – Dumnezeu, eu – sine; Conştiinţa de sine a fiinţei 
(altfel spus, şocul thanatic, moment esenţial, de altfel, în orice 
biografie); Spaima; Depresia; Angoasa; Iluminarea; Nădejdea 
mântuirii; Viziunea Împărăţiei. Şi astfel, textul, pornind de la 
neliniştite căutări în sine şi în afara sinelui, de la dureroase 
incertitudini şi de la timide nădejdi, ajunge la fundamentale 
încredinţări – ele însele, deşi generatoare de beatitudine, 
strivitoare şi tragice, totuşi, fiindcă se încadrează, fatalmente, în 
datele condiţiei umane, în statutul ontologic al unei făpturi care, 
încă de la începuturi, şi-a ratat şansa. 

Acesta este, într-adevăr, omul: Fiinţa care şi-a ratat şansa! 
De aici derivă întreaga sa suferinţă. Pe statutul său ontologic, 
iremediabil conflictual, se întemeiază caracterul insuportabil al 
vieţii („…l’insupportable douceur d’exister” – Jean-Paul Sartre). 

Redutabila substanţă – angoasa, trăită profund, însă pre-
schimbată în evidenţa lăuntrică a mântuirii individului ca fiinţă 
(mântuire adusă de jertfa hristică, prin har, ca un dar nemeritat, 
ca un „dar fără plată”: „don de faveur”, „faveur imméritée”, 
„don gratuit”, „grâce”, „free gift”, gr. kharisma, lat. gratia; cf. 
Romani 6, 23; Efeseni 2, 5 etc.), infuzează întreaga poezie 
mistico-religioasă, este diseminată în text. Or, aşa cum am 
afirmat anterior, cantitatea de fiinţă înglobată în operă îi conferă 
acesteia durabilitate şi valoare. După cum armonia şi cursi-
vitatea organică dintre complexitate şi profunzime, dintre pri-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 158

mele cinci lecturi amintite şi cea de a şasea, sunt probe 
convingătoare ale aceleiaşi valori – în plan uman, spiritual şi 
artistic. 

x 
 
Dacă ar fi să extragem din această succintă dezbatere câteva 

enunţuri concluzive, ne-am opri la următoarele: 
1. Substanţa poeziei mistico-religioase este angoasa depă-

şită spre conştiinţa de sine a fiinţei salvate; 
2. Arhitema poeziei mistico-religioase este crepusculul 

anunţat şi inevitabil („sfârşitul lumii”, sau, mai degrabă, „sfâr-
şitul veacului”, ori, chiar, „sfârşitul veacului acestuia”; „la fin du 
monde”; „l’achèvement d’un système de choses”; „the end of 
the age”; cf. gr. synteleia, lat. consummatio „sfârşit comun”; gr. 
aionos, lat. saeculi, ebr. ha’ olam „o anumită lume, o stare de 
lucruri”), urmat de instaurarea Împărăţiei (gr. basileia ton 
uranon, lat. regnum caelorum, ebr. malkhuth shamayim); 

3. Ideea, mesajul poeziei mistico-religioase, este existenţa 
întru mântuire; 

4. Definiţia omului, potrivit perspectivei existenţiale 
propuse de o atare poezie, se cuvine, cred, reţinută cu deosebire. 
Anume, după opinia noastră, omul este fiinţă întru mântuire, nu 
„fiinţă (existenţă) întru moarte” („Dasein – zum – Tode”, Martin 
Heidegger). „Atitudinea” sa nu are nimic de-a face nici cu 
pesimismul nici cu optimismul, în înţelesul curent al acestor 
termeni, fiindcă, pe de o parte, omul duhovnicesc nu speră 
oricum, în maniera optimiştilor naivi, ci speră ştiind; iar pe de 
altă parte, spre deosebire de pesimişti, el acceptă că există 
salvare pentru suflet. „În măsura în care pesimismul sistematic 
se confundă cu ateismul radical, ceea ce nu ezit să cred (doctrina 
conform căreia nu există sprijin posibil pentru suflet), el poate fi 
privit ca respingere a unui teism obiectiv sau empiric, după care 
divinul există” (Gabriel Marcel). Exact din acest motiv, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora



 159

Ecclesiastul, spre exemplu, împotriva a ceea ce se afirmă în mod 
curent, şi dincolo de tragismul său incontestabil („toate sunt 
deşertăciune şi vânare de vânt”; „all is vanity and the striving 
after wind”, „tout est vanité et poursuite du vent”, Ibidem 1, 14), 
nu este un text pesimist, deoarece el proclamă doar deşertă-
ciunea lumii terestre, nu şi absurditatea ei. Atitudinea omului 
duhovnicesc este (sau ar trebui să fie), deci, încredinţarea 
(supravieţuind oricăror nihilisme, dubii, eşecuri, pseudo-evi-
denţe, dezastre). Încredinţarea se sprijină pe „fiinţarea”, „sub-
stanţa”, substanţierea, pe ceea ce se află dedesubtul (gr. 
hypostasis, lat. substantia) lucrurilor (gr. pragmaton) nădăjduite, 
pe „dovada”, proba evidentă, dovedirea (gr. elegkhos, lat. 
argumentum) celor nevăzute (Cf. Epistola către Evrei 11, 1). 
Acesta este universul de elecţie al misticului (poet sau nu); 

5. Filozofia implicită a poeziei mistico-religioase (avem în 
vedere ceea ce se întâmplă în zilele noastre) este un gen de 
existenţialism creştin, modern ca factură şi peren ca substanţă. 

 
x 

 
Ar fi o greşeală de neiertat să se trateze cu uşurinţă un atare 

domeniu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:32:59 UTC)
BDD-A12942 © 2010 Editura Mirton; Editura Amphora

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

