INTELLIGENZA E TECNICA:
PER UN NUOVO ACCORDO
EPOCALE

Gian Franco LAMI

Universita La Sapienza, Roma

1l significato del dolore nelle religioni monoteiste

Il pensatore di origine ebraica sottolinea che, tra le
principali tematiche dell’ antichita, si ritrovano quelle relative
al significato da dare al dolore, e alla possibilita di combatterlo.
In tal senso, occorre anzitutto domandarsi se € lecito lenire il
dolore, curarlo, o meglio, se abbiamo il diritto di procurarne la
eliminazione.

Nella cultura dell’ ebreo, ove non ¢ traccia di obbligo alla
sofferenza, si risponde che del dolore — qualunque forma esso
prenda — ¢ meglio fare a meno. Chiaramente, tale risposta
influisce sulle scelte da compiersi in campo medico ¢ nel
campo di quella ricerca, che tanta suscettibilita ha sollevato
ultimamente tra i principi dell’ etica. Questo avviene sempre,
quando si toccano i nervi scoperti dell” umanita, con particolare
riguardo, per 1 nostri tempi, alla “procreazione assistita” (e alla
“conta” degli embrioni), alle pratiche terapeutiche del dolore
(mediante I’ uso di medicamenti anestetici) e al prolungamento
“accanito” della vita (fino all’ alimentazione indotta). In
quest’ultimo caso, non si vuole dire che la vita non sia riconos-
ciuta come bene supremo, ma solo che non puo rientrare tra gli
obblighi dei medici prolungare artificialmente (e oltre misura)
la vita del paziente, cosi, riducendola alla dimensione
forzosamente “meccanica”.

135

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



Ma, si badi bene!, parlare dell’ eutanasia, come di una
ipotesi praticabile, non significa rifiutare d’ un colpo ogni
artificiosita della sopravvivenza, solo perché il dolore puo
diventare uno sgradito, ma inevitabile accessorio, collaterale al
prolungamento della vita: significa invece ritenere primaria e
prevalente la sedazione del dolore, data 1’ incompatibilita tra
dignita del paziente e accanimento terapeutico. Certo, poiché il
confine tra sedazione e accanimento non ¢ sempre evidente, c’¢
il rischio di demandarne la definizione a qualche fattore esterno
alla competenza medica, per esempio, al potere legislativo, o
giudiziario. In questo caso, le ripercussioni politiche e sociali
sono facilmente immaginabili.

Nel mondo ebraico, che a differenza di quello islamico
manca di una autorita centrale, cui affidare tali decisioni,
convivono al riguardo diverse opinioni, tutte non vincolanti.
Comunque, mantenere un individuo in stato “vegetativo”
(ammesso che se ne possa parlare in questi termini),
somministrandogli alimenti liquidi e solidi, non puo dirsi un
accanimento, bensi un’ invasivita, non traumatica — ¢ tanto
meno dolorosa. Naturalmente, permane il discorso sulla
generica battaglia al dolore. Anche in questo caso, percio, si
deve distinguere tra uno stato realmente vegetativo, in cui ogni
sensibilita ¢ assente (!), e altre circostanze di sopravvivenza
clinica, in cui prevalga 1’ aspetto doloroso sulla probabilita di
guarigione.

Tutto ci10 influisce sulla disciplina di quello che si defi-
nisce, con termine colloquiale, come “testamento biologico”,
ove una persona in piena coscienza decide per quando non sara
piu cosciente. Tale testamento ¢ ammesso dalla cultura
americana, ma non da quella italiana, timorosa dell” eutanasia e
dei molti modi in cui essa puo celarsi. Invece, 1’ ebraismo nega
al singolo la possibilita di esprimere una volonta contraria alle

136

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



regole: gli consente solo di chiedere un’ interruzione delle cure,
ma lo induce ad affidarsi, in qualche modo, al parere di esperti,
tramite una delega, anch’ essa ben regolamentata. Resta poi da
superare 1’ ultimo ostacolo, quello della coscienza del medico,
o di chi altro venga destinato alla pratica interruttiva. Ma
questo ¢ un altro discorso.

Secondo il mio punto di vista, una visione cosi determinata
si colloca pienamente nella tradizione occidentale, in quanto
conforme a certi valori “naturali”, quindi irrinunciabili: 1) La
conservazione della specie (umana), e percio, il contrasto di
qualsiasi politica omicida, o suicida, o abortiva; 2) La ricerca
della felicita, quindi, la cura e la sedazione del dolore, pur nella
coraggiosa sopportazione delle sofferenze. Vi si colgono le
difficolta della coscienza collettiva a prendere confidenza con
taluni esperimenti, coi tentativi di mettere mano — tramite la
scienza e la tecnica — a soluzioni che si sradicano dalla natura
di tutti gli esseri viventi. Tali tentativi — come quello di
“decidere” a forza di sentenze 1 casi di cui si parla — mostrano 1
limiti del “sacro”, che circonda la societda umana e ancora
suscita il sentimento di ripugnanza per il gesto “empio”.
Decidera dunque il Giudice? o il Medico? E chi tornera a
vestire 1’ abito del boja? di chi materialmente varchera la soglia
dell’orrido per dare la morte, facendo cessare, per esempio, la
“pervasivita” alimentare?

Il musulmano guarda al tema del dolore alla luce, sia dei
precetti islamici, sia della propria esperienza conoscitiva. Egli
lo definisce come gli suggerisce la scienza medica: “esperienza
spiacevole sensitiva e psichica”; e tenta di opporre al “male” la
ricerca, a fini curativi, delle sue cause, siano esse occasionali
oppure croniche. Questo significa che il costume islamico, pur
senza distogliere 1’ attenzione dagli esiti dolorosi della
malattia, meritevoli di essere combattuti ed espiantati nelle loro

137

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



manifestazioni, ha pit a mente le loro cause, contro cui tende a
dirigere lo sforzo, non solo scientifico, ma spirituale. Il primo
obiettivo non esclude il secondo, e viceversa. Resta la
considerazione di una doppia via, che potremmo chiamare
“tradizionale” e “convenzionale”: la prima, risultante dalla
ricerca delle fonti prime del benessere, quindi, coincidente nel
tentativo di cancellarne le deviazioni, come malattie della
anima; la seconda, risultante dalla diagnosi dei sintomi (ultimi),
quindi, consistente nelle formule terapeutiche di “pronto
intervento”. Dunque, tutti 1 dolori devono ricevere un tratta-
mento adeguato, per ridurre la sofferenza del paziente. E cio
pure nel caso dei malati terminali, 1 cui eventuali squilibri
richiedono appositi rimedi di carattere psicologico. Del resto, la
cultura islamica non considera affatto il male come qualcosa
cui rassegnarsi, ma, poiché I'uvomo non ¢ riducibile alla mera
dimensione corporale, afferma che la cura debba applicarsi
anzitutto sul piano spirituale. Per superare il male occorre una
ricerca interiore (una “pazienza”), cui si collega la condotta,
improntata alla fermezza, che contraddistingue proprio I uomo
timorato di dio.

Tale uomo, dunque, ¢ chiamato ad affrontare il dolore, sia
con I’ arma della “preghiera”, per ottenere la misericordia
divina, sia con 1’ arma della solidarieta altrui nei confronti dei
sofferenti, nella diffusa convinzione che chiunque salvi un
membro della specie umana salva con cio I’ intera umanita. Il
problema della “salvezza” sembra percio ricondursi nel filone
unico dell’ azione, che “salva” dal dolore, dal male fisico, il
quale non ¢ mai disgiunto dal male spirituale. Il rimedio non
puo dunque risolversi nell’intervento episodico ed esterno.
Cosi come non pud surrogarsi al libero convincimento del
paziente. Ma, soprattutto, nulla potra essere fatto, senza che il
risultato venga distratto dalla via che salva-in-dio.

138

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



Secondo il mio modo d’intendere, nell’ Islam, sacrificare
una vita, senza persuasione € intimo convincimento ¢ peccato,
poiché ¢ peccato farlo, senza essere sinceramente convinti di
servire Dio. Qui, consiste 1’ostacolo piu ostinato a una facile
amministrazione dell’eutanasia. Per questo, la tradizione
islamica insegna che si deve sopportare il dolore, senza
desiderare una morte alternativa, ché la decisione spetta a Dio.
E questo vale per tutti, anche per 1 nemici peggiori.

Robotica e bionica: un’ apertura ideale alla tecno-etica

Nel quadro di un’amministrazione della vita, che potrebbe
essere provocatoriamente riassunto nella parola d’ ordine
“nessuno tocchi Abele!”, non ¢ affatto necessario puntualizzare
come la pensa un generico ‘“cristiano”, o un ancora piu
generico “uomo occidentale”. Bisogna piuttosto chiedersi, in
coscienza, come la pensiamo noi. Voglio dire, non tanto,
“come la pensiamo”, quanto, come agiremmo, nel caso in cui
fossimo messi di fronte alla necessita di decidere per altri, o per
noi stessi, in occasioni di emergenza — destinate a divenire nel
tempo non piu cosi sporadiche, dal momento che la tecnica ¢
intervenuta in nostro ajuto.

Il cardiochirurgo Barnard ¢ morto da poco, ma il suo nome
era gia dimenticato. La scienza dei trapianti ha fatto passi
giganteschi, pur inseguendo progetti diversi, come quello dello
impiego di organi umani, o animali; come quello dell’ impiego
di cellule staminali, per la ricostituzione di strutture (anche)
organiche lese, o difettose; come quello dell’intelligenza artifi-
ciale, che dalle applicazioni industriali sta spostandosi alla
realizzazione di interventi di microchirurgia, all’ assistenza dei
disabili, e ancora piu in 14, nel sussidio di patologie temporanee
e non.

139

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



Questi sentieri progettuali fanno nascere problemi di ordine
morale, etico, religioso, quindi si ripercuotono nel campo delle
diverse deontologie, sul piano sociale, sul piano politico. Non ¢
possibile non avvertine la presenza problematica nel
quotidiano, e la nostra sensibilita, la nostra ragione e i nostri
sentimenti ne sono scossi € turbati, senza che si riesca a veder
chiaro nella ridda delle soluzioni, a ciascuna delle quali non ¢
facile negare almeno una parte di assenso. E dico “assenso”,
perché parlare di un nostro consenso a opere dell’ ingegno cosi
complesse e ricche d’ implicazioni richiederebbe, da parte di
chiunque, una conoscenza delle cose, delle circostanze, in cui
tali opere dell’ ingegno si realizzano (e delle circostanze, che le
stesse opere contribuiscono a realizzare), di cui in effetti siamo
all” oscuro — chi per un verso, chi per I’ altro. O forse non ¢
cosi? Forse riteniamo di poter dire indifferentemente la nostra
opinione, in senso autorevole, nei diversi settori che la scienza
sta esplorando, con risultati straordinari?

Ora, per evitare di farla piu difficile di quello che ¢, mi
limiterei a osservare la situazione della robotica e della bionica,
applicate all’ uomo, onde cercare di mettere allo scoperto
qualche punto interrogativo sugli effetti di queste stesse
applicazioni.

Non intendo dirigere il mio ragionamento sul versante dei
dispositivi che consentono di localizzare, o d’ identificare lo
individuo in lontananza, grazie al loro impianto stabile o
meccanico nel corpo della persona. Mi sembra, tuttavia, ovvio
che, anche in merito a questo genere di risoluzioni ci sarebbe
da discutere, specialmente in risposta polemica alle tante
chiacchiere che si fanno sulla “privacy”, sui consensi al
“trattamento dei dati personali”, e cosi via.

Mi preme invece partire da quei dispositivi, che forniscono
stimolo o inibizione, in maniera automatica, direttamente alle

140

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



zone cerebrali, da cui si sono scoperti originare taluni eventi
patologici: si pensi alla possibilita di ridurre talune
manifestazioni del Parkinson, ma lo stesso vale per certe
malattie croniche, come il diabete o 1’epilessia.

Se, fin qui, I’ impiego tecnologico, pit 0 meno apprezza-
bile, ci risulta tuttavia comprensibile, pensiamo per un
momento a quale tipo di complicazioni pud dare luogo, per
esempio, la individuazione di responsabilita personali, in
presenza di concorrente “azione” robotica (nel mondo del
lavoro), o bionica (nel caso d’ impianto di protesi artificiali che
sono in grado di potenziare la funzionalita dell’ ospite
impiantato).

Tutto ha inizio con la cibernetica, che da piu di
cinquant’anni studia 1 metodi automatici di apprendimento e i
sistemi capaci di organizzarsi e riprodursi artificialmente. Si ¢
passati percio dalla utilizzazione dell’informatica al fine della
costruzione di macchine calcolatrici, alla costruzione di robots
umanoidi (da utilizzarsi come modelli umani). Tale rapporto,
sempre piu stretto, tra macchina e uomo, impone una
riflessione sul confine tra “natura” e “artificio”, tra naturalita e
artificiosita del pensare e dell’agire.

Puo sembrare evidente che la “tecnologia” segni oggi la
dimensione di un rinnovato universo, cui 1’ altrettanto rinno-
vato cittadino-Mondo sta adeguando la sua dimensione
culturale, fino a ipotizzare un piano evolutivo di perfetta
convivenza, ovvero, di adattamento reciproco della rinnovata
teoria e della vecchia pratica, nei rispettivi ruoli di penetrazione
e di resistenza. La cosa sta in realta accadendo, gia ai nostri
giorni, senza grandi meraviglie, né sofferenze: I’ intelligenza
artificiale, del resto, abbisogna di poco, solo di un complesso di
dati che copra la serie di comportamenti umani, cui attingere
per farle sviluppare ragionamenti correnti. Eppure le cose non

141

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



stanno propriamente cosi, € molti dei progetti iniziali sono stati
abbandonati proprio per un difetto d’ impostazione, troppo
semplicistica, troppo approssimata. In effetti, 1’idea originaria
di mettere in campo un doppione meccanico dell’ uomo
presenta grande dose d’ ingenuitd, accanto alle difficolta di
realizzazione. In ogni caso, si sarebbe sempre trattato di
simulare percorsi umani gia sperimentati, e mai di dare “vita” a
processi mentali autonomi.

La robotica ¢ in grado di attivare intelligenze che
“comprendono” immagini visive, o linguaggi umani, ¢ in grado
di “percepire” movimenti e “comunicare” in maniera reattiva,
elaborando notizie ed emettendo responsi (diagnosi). Ma la
funzione robotica ¢ sempre prodotto elaborato dall’ ingegno
dell” uomo, pur essendo altra dall’ uomo, di questi costituendo
sempre una risultanza, senza poterne mai eguagliare la perfe-
zione negli aspetti intimamente collaborativi tra spiritualita e
corporalita.

La bionica ¢ invece attuazione di un processo integrato,
ove I’ intelligenza artificiale si esprime in funzionalita
specifiche, dov’ esse (specifiche funzionalitd) non sono piu
nell”’ uomo, o ci sono a un livello ridotto.

La robotica non si presenta mai come “invasiva”, la bio-
nica lo ¢ sempre (o quasi): farebbe eccezione il caso di elettrodi
non impiantati (c.d. elettrodi di superficie), cui € demandato di
registrare segnali EEG (provenienti da elettroencefalogramma),
per movimentare un robot o una tastiera virtuale di scrittura, a
distanza.

Sono, questi, soltanto alcuni dei casi d’ interazione
uomo/macchina. Ma, ancor prima dei successi della robotica e
della bionica, si era imposto il problema etico di tale uso, che la
tecnologia rende quotidianamente piu visibile, nelle sue piu
diverse applicazioni. La tecno-etica tratta di questo. Essa

142

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



compendia il soggetto umano e lo strumento tecnico in una
rinnovata teleologia, in una nuova prospettiva progettuale dei
fini mondani, per altro gid abbondantemente confluita nella
mentalita acquisita dall” umanita intera. Il problema ¢ tuttavia
antichissimo, ¢ affonda le sue radici nella filosofia socratico-
platonico-aristotelica, ove fechne veniva bilanciata, nel proprio
apporto all’ intelligenza dell’uomo, con altre virtu (prudenza,
sapienza, ricerca scientifica e intuito intellettivo), che si
facevano carico di regolarne gli eccessi sperimentali, in
qualche modo.

Questo significa che va configurandosi 1’ opportunita di
“programmare” 1 prodotti dell’intelligenza artificiale, con una
sorta di “freno inibitore” incorporato? con una garanzia com-
portamentale, applicata in serie?

Un codice etico adattato alla tecnologia potrebbe (forse)
intendersi per la robotica. Ma, come lo si potrebbe intendere,
relativamente alla bionica? E sufficiente 1’ indicazione
primaria, per altro gia presente nelle attuali realizzazioni, di un
“miglioramento delle condizioni di vita” umane, a frenarne le
deviazioni?

E evidente che, come c’insegna 1’ esperienza automobi-
listica, per ogni modello costruito “in serie”, diversi modelli
vengono costruiti “fuori serie”. E fin qui, si potrebbe trovare
una giustificazione, come suggerisce il mercato delle automo-
bili, dovendo ogni fabbricante fare conto sulla disponibilita
economica personale dell” acquirente, sul diverso potere
d’acquisto di ciascuno. La legge della domanda e dell’ offerta
non puo essere compressa oltre un certo standard. Ma, come
non ammettere che la differenza incolmabile andra a disporsi al
livello dell’accaparramento di tali soluzioni artificiali, e creera
I’ incolmabile distacco tra il semplice fruitore del beneficio
tecnologico, e chi sapra farsi padrone della tecnica, predisposto

143

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



— direi — naturalmente a costituire un nuovo potentato, con altri
appartenenti alla sua stessa classe: la classe tecnocratica?

I problemi, a ben vedere, sono molti e dislocati su piani
diversi.

Non credo sia possibile tacere, in conclusione di questo
breve intervento, e solo a mo’ d’ esempio, sulla redistribuzione
delle responsabilita, almeno in parte nuove, che provengono
dall’ impiego delle “intelligenze artificiali”. Nel campo
interattivo, di macchine ¢ uomini, come si distribuiscono meriti
e colpe derivanti dai risultati dell” operato congiunto?

Si aprono difficolta senza fine. Si pensi soltanto ai pro-
blemi connessi all” impiego di certi macchinari, con riferi-
mento alle normative di sicurezza sui luoghi di lavoro (D. lgsl.
626/1994). Chi ¢ in grado di controllare il corretto funziona-
mento di certa robotica? chi risponde del grado di conoscenze
predisposte e presenti nella sua “intelligenza”? e chi controlla il
livello di accortezza dei “controllori”?

Analogo, ¢ il discorso, che puo essere fatto nel campo della
bionica.

L> applicazione delle protesi artificiali, finalizzate
all’acquisizione di funzionalita non appartenenti al soggetto
impiantato, quando — a quale limite applicativo — si conside-
reranno non piu pertinenti alla funzione surrogata?

Non ci obblighera forse 1’ adozione di tale tecnica
innovativa a rivedere il senso stesso, che ha saputo definire
finora la persona umana, con le piu ovvie ripercussioni non gia
e non tanto nel settore medico, biologico, giuridico, o scien-
tifico, in genere, ma bensi in quello della morale, pit 0 meno
condivisa, quindi delle c.d. religioni, che possono costituire il
punto di massima estensione del “senso comune”?

La conclusione, alla quale il nostro discorso vuole appro-
dare, mette in evidenza le incongrue risposte alle innumerevoli

144

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)



e importanti questioni incontrate nella generica panoramica
offerta alla coscienza individuale. Che la nostra consape-
volezza sia inesistente, o minimamente pronta ad affrontare
decisioni di tanta gravita, puod essere preoccupante, ma non ¢
scandaloso. Le preoccupazioni certamente aumentano, quando
ci rendiamo conto che medici, biologi, giuristi, sacerdoti,
trattano temi del tipo qui accennato, facendo conto sulle sole
logiche di cui la loro rispettiva scienza li munisce, senza
avvertire la necessita di cautelarsi nei riguardi delle “scienze”
altrui. E a questo punto, il nostro messaggio non puo che
ispirarsi a rispetto e cautela, ma deve insistere sulla misura, che
un giusto comportamento raggiunge se non crea sconcerto e
disapprovazione nella gente comune.

Intervento fatto alla tavola rotonda “La formazione filoso-

fica tra scienza ed etica”
Istituto Giulio Natta di Bergamo — 28 novembre 2008

145

BDD-A12907 © 2008 Editura Mirton; Editura Amphora
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:56:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

