
 
ALIL, t. LI, 2011, Bucureşti, p. 259–276 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE   
A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  EUGENIU  CO ŞERIU 

 
CRISTINEL  MUNTEANU∗ 

 

0. Punctul de plecare pentru un asemenea demers îl constituie, în mod obligatoriu, 
Aristotel, fie că ne referim la problema «semnificatului» in genere, fie că avem în vedere 
problema «semnificatului unitar». Ambele chestiuni (conexe, de altfel) îşi au originea în 
opera Stagiritului. Este însă adevărat că marele filozof grec le-a tratat doar în câteva 
enunţuri, fără prea multe explicaţii. Cei vechi erau interesaţi mai mult de cunoaştere şi mai 
puţin de limbă (pe care o vedeau ca un instrument pentru exprimarea gândirii sau ca un 
intermediar pentru redarea „realităţii” propriu-zise – Coşeriu 2009: Lingvistica generală, 
teoria limbajului şi filozofia limbajului, 31). Şi este, de asemenea, adevărat că noţiunile 
referitoare la limbaj surprinse în treacăt de Aristotel, mai mult intuitiv, au fost fundamentate 
teoretic şi dezvoltate riguros de către Coşeriu din perspectiva filozofiei limbajului şi cu 
aportul celor asimilate şi de la alţi gânditori (idealişti, în special). În acelaşi timp, nu trebuie 
uitat că – aşa cum s-a întâmplat şi în cazul altor concepte şi distincţii aristotelice – 
respectivele idei au fost preluate de Coşeriu cu tot cu „rădăcini”. Genialul teoretician român 
împărtăşea în bună măsură şi modul general în care Aristotel „văzuse ideile” şi „spusese 
lucrurile”. Iată de ce credem că este necesar, pentru ceea ce ne-am propus, să amintim mai 
întâi, într-o formă concisă, concepţia aristotelică privitoare la cunoaştere şi la operaţiile prin 
care intelectul omenesc ajunge să cunoască. 

1. Îi datorăm cunoscutului logician român Anton Dumitriu o pătrunzătoare incursiune 
în gândirea vechilor greci, o excelentă prezentare a modului în care aceştia făceau filozofie. 
De altfel, scopul cărţii sale, Philosophia mirabilis, este tocmai acela „de a arăta că a existat 
în civilizaţia greacă un mod de a face filozofie care s-a pierdut după căderea acestei 
civilizaţii” (Dumitriu 1992: 100). Expunerea sa se bazează îndeosebi pe cercetarea textelor 
lui Platon şi ale lui Aristotel, cu atenţia concentrată mai ales pe contribuţia celui din urmă, 

                                                 
∗ Universitatea „Constantin Brâncoveanu”, Piteşti, Calea Bascovului, nr. 2A, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 260 

care l-a fascinat îndelung. Probabil că puţini gânditori români au reuşit să surprindă coerenţa 
şi rigoarea edificiului conceptual al Stagiritului aşa cum a făcut-o Anton Dumitriu. Încercăm 
să redăm aici unele descoperiri ale acestuia legate de istoria ideilor, întrucât am constatat că 
felul în care îl interpretează Dumitriu pe Aristotel1 este în consonanţă cu modul în care îl 
înţelege Coşeriu pe marele filozof, chiar dacă, după cum vom vedea, pe Dumitriu îl 
interesează mai mult problema cunoaşterii decât cea a limbajului. Ni se pare însă sugestiv 
faptul că, discutând unele distincţii aristotelice, cei doi – Coşeriu şi Dumitriu – ajung uneori 
să pună în relaţie sau în corespondenţă ori să semnaleze aceleaşi fragmente din opera lui 
Aristotel (şi, mai departe, câteodată, chiar şi aceleaşi comentarii făcute de Toma d’Aquino 
pe marginea textelor gânditorului din Stagira). Coşeriu ştia foarte bine cum făceau filozofie 
grecii în antichitate şi înţelesese în profunzime concepţia lui Aristotel, pe care îl considera 
unul dintre marii săi maeştri spirituali. Ori de câte ori prelua o idee, un concept sau o 
distincţie din scrierile aristotelice pentru a le aplica limbajului şi/ori culturii, Coşeriu 
cunoştea şi încărcătura ontologică pe care o purtau acestea. De aceea, pentru a-l înţelege, la 
rândul nostru, pe Coşeriu, pentru a conştientiza de ce are dreptate, de ce sunt justificate 
alegerile teoretice pe care le face, ar trebui „să ne scăldăm în aceeaşi apă” în care s-a scăldat 
el. Desigur, lucrul acesta nu (mai) este întru totul posibil, din foarte multe motive. Putem 
însă încerca, în unele privinţe, măcar o aproximare2. 

1.1. În consecinţă, avertizăm că nu este vorba aici despre teoria coşeriană în 
ansamblul ei, care, în definitiv, poate fi bine pricepută, dacă este studiată consecvent („cu 
creionul în mână”, cum ar spune E. Munteanu), şi care îşi dovedeşte valabilitatea prin 
confruntarea cu obiectul pentru care şi întru care a fost constituită3. Este vorba, îndeosebi, 
de suportul pe care s-a fundamentat ideologia lingvistică a lui Coşeriu – idealismul (adică 
„realismul”, după spusele sale). Acesta este aspectul cel mai dificil al receptării lui Coşeriu. 
Apoi, într-adevăr, unele componente ale teoriei sale nu pot fi pe deplin înţelese, dacă nu se 
cunoaşte orientarea filozofică ori epistemologică în care autorul se încadrează. Şi Coşeriu o 
                                                 

1 În mai multe cărţi, inclusiv în a sa monumentală Istorie a logicii (care a cunoscut trei ediţii 
româneşti şi una în limba engleză). 

2 De altfel, Coşeriu atrăgea atenţia, într-un interviu acordat lui Eugen Munteanu, că modul în 
care înţelegem textele altora, felul în care facem hermeneutica operelor marilor gânditori presupune o 
identificare cu autorul interpretat şi, în acelaşi timp, o disociere de acesta, deoarece, înţelegându-l, 
bunăoară, pe Platon din interiorul teoriei sale, nu uităm că noi nu suntem, de fapt, Platon, ci o altă 
conştiinţă. În consecinţă, actul hermeneutic este, totodată, unul creator, întrucât nu repetăm (într-o 
manieră „papagalicească”) ideile lui Platon (vezi „A gândi independent este cel mai preţios lucru 
pentru un tânăr”. Un dialog cu Eugen Coşeriu despre idealul paidetic, realizat de Eugen Munteanu, 
în „Cronica”, 1992, nr. 11, p. 6–7 [I] şi nr. 12, p. 12, 15 [II]). 

3 Vezi „O lectură integrală şi atentă, «cu creionul în mână», a scrierilor lui Coseriu este 
calea cea mai directă şi mai sigură către profesionalizare” (interviu cu [Prof. univ. dr.] Eugen 
Munteanu despre Eugenio Coseriu şi lingvistica integrală realizat de Cristinel Munteanu), în „Limba 
română”, Chişinău, nr. 9–10, 2008, p. 55–66. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 261 

spune undeva: „Fiindcă, de multe ori, când scrii, chiar dacă eşti foarte atent şi vrei să explici 
totul, de multe ori crezi că ceea ce îţi este ţie cu totul clar, fiindcă ai gândit mult la asta, e 
clar pentru oricine. Dar asta nu e chiar aşa. Alţii nu înţeleg exact, sau folosesc o 
terminologie pe care ei o interpretează în sensul lor, fără să ştie că această terminologie a 
fost explicată în lucrări anterioare” (Coşeriu 1996: 37). 

Sintetizând, se poate spune că o neînţelegere conceptuală provine fie dintr-o 
neînţelegere a unui text particular, fie dintr-o neînţelegere a suportului epistemologic pe care 
s-a întemeiat o teorie. În primul caz este posibil ca o vină să-i aparţină şi autorului (în 
eventualitatea în care nu s-a exprimat suficient de clar). În al doilea caz însă, vina îi aparţine 
în exclusivitate receptorului. Deci, când cineva afirmă că nu (se) înţelege prea bine ce este 
«semnificatul» la Coşeriu, ne confruntăm cu cea de-a doua situaţie. 

1.2. Dar să revenim la A. Dumitriu şi la revelaţiile sale. După Platon, există două 
feluri de cunoaştere: [a] dianoia, care este o cunoaştere mijlocită, o facultate raţiocinativă, 
ce porneşte „de la o idee presupusă ca ipoteză pentru a urmări înlănţuirile ei logice cu alte 
idei” şi [b] nóesis, o cunoaştere nemijlocită, o facultate prin care „ideea este sesizată imediat, 
simplu şi direct” (Dumitriu 1992: 78–79). Chiar dacă nu oferă aceleaşi explicaţii pentru cele 
două modalităţi de a cunoaşte, Aristotel arată că fără o cunoaştere imediată nu este posibilă 
o cunoaştere mediată. Trebuie să ne oprim la (sau să pornim de la) principii, pe care 
filozofia grecească le admitea dintr-o necesitate logică: „Nu principiile în sine acceptate de 
un filozof anumit sunt importante, ci obligaţia gândirii de a accepta principii [subl. a.]” 
(Dumitriu 1992: 74)4. Cunoaşterea directă este tocmai cunoaşterea theoretică5 a principiilor 
şi, după opinia lui A. Dumitriu, definiţia dată de Aristotel filozofiei în Metafizica ar trebui 
interpretată astfel: „filosofia este o epistéme theoretiké – activitatea unei facultăţi de a sesiza 
direct [theoretic] primele principii” (Dumitriu 1992: 72). Din această perspectivă, filozofia 
ca epistéme theoretiké ar avea un alt sens decât filozofia ca simplă epistéme, în care 
intervine raţionamentul: syllogismos epistemonikós6. 
                                                 

4 În lumina unor astfel de consideraţii, devine evident de ce E. Coşeriu a fost în permanenţă 
preocupat să găsească ori să stabilească principiile pentru diverse sectoare ale cercetării lingvistice. 
Aşa se explică faptul că unele dintre cărţile, studiile şi conferinţele sale poartă titluri precum: 
Principii de semantică structurală, Principii de sintaxă funcţională, Principiile lingvisticii ca ştiinţă 
a culturii etc. 

5 A. Dumitriu optează pentru această grafie, întrucât are în vedere etimonul grecesc, adică 
verbul theorein: „«Theoría» este un mod de a cunoaşte direct, iar unii filosofi moderni o înţeleg ca o 
«intuiţie intelectuală», dar nici această expresie nu acoperă în întregime conţinutul grecesc al acestui 
cuvânt. Ea a fost denumită de scolastici şi intellectio, şi este într-adevăr o «intelecţie», un produs al 
procesului intelectual direct şi imediat” (Dumitriu 1990: 41–42). 

6 Luând atitudine împotriva logicienilor contemporani, care au înţeles greşit axiomatica lui 
Aristotel, judecând-o din punctul de vedere al axiomaticii moderne, A. Dumitriu precizează: „Dar, în 
concepţia lui Aristotel, adevărul principiilor este ierarhic superior adevărului demonstrat şi 
conceptele sesizate direct au o poziţie ierarhic superioară conceptelor derivate. Această condiţie sine 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 262 

1.2.1. Ştiinţa autentică este ştiinţa universalului (Scientia est universalium vor repeta 
scolasticii), indiferent de scopul ei, fiindcă va fi o ştiinţă a necesarului, ce pleacă de la 
universal (Aristotel, De anima, II, 5, 417b), iar universalul este „ceea ce există întotdeauna 
şi pretutindeni” (Aristotel, Analiticele secunde, I, 31; 87b). Însă substratul cel mai profund, 
purtător a tot ce există, fie indivizi, fie principii este Fiinţa, existenţa în sine (ens in quantum 
ens), esenţa sau „ceea ce este imuabil în fluxul lucrurilor” (Dumitriu 1990: 94–96). Fiinţa a 
reprezentat, de fapt, obiectul filozofiei din toate timpurile. Esenţa (eidos) este o primă 
determinare a Fiinţei într-o universalitate determinată şi va avea mai multe denumiri, fiecare 
exprimând o modalitate a ei. De pildă, se va numi formă (morphe), când se referă la 
„modalitatea prin care îi dă existentului, în care este încorporată, structura şi funcţia lui”7. 
Se va numi şi universal, şi aceasta se pare că este cea mai inaccesibilă semnificaţie a esenţei 
(Dumitriu 1992: 102–103), de vreme ce şi filozofia modernă a pierdut din vedere conceptul, 
specific gândirii greceşti, ce avea un indiscutabil caracter ontologic. Aşa se face că cei de 
mai târziu au redus universalul la noţiunea pur extensivă de «mulţime» matematică sau de 
«clasă». Or, nu este vorba de o generalitate strânsă într-o unitate colectivă (aspect exterior al 
universalului), „ci de o unitate existenţială, care dă o primă determinare funcţională formală 
Fiinţei ca Fiinţă, în sensul termenului morphe” (Dumitriu 1992: 104). Mai mult decât atât, 
pe lângă modalităţile formă şi universal, esenţa includea şi aspectul de necesitate (Aristotel, 
Analiticele secunde, I, 4, 73b; cf. şi Dumitriu 1990: 64). 

1.2.2. Cum se ajunge la cunoaşterea existenţei în sine? Anton Dumitriu, bazându-se 
pe un fragment din Aristotel (De anima, III, 4, 430a)8, susţine că „este indiscutabil că avem 
această idee clară şi distinctă de existenţă pură şi că o sesizăm nemijlocit, printr-un act de 
aprehensiune al intelectului, act ce nu poate fi descompus” (Dumitriu 1992: 101). Pornind 
de la o altă lucrare a lui Aristotel (Categorii, II, 1a-1b) şi de la preluările ulterioare ale 
scolasticilor, A. Dumitriu observă că universalul poate fi cunoscut pe două căi: 
a) cunoaşterea categorială de natură pur ontologică (inesse): universalul este „ceea ce prin 
natura lui este în mai mulţi” şi b) cunoaşterea categorială prin predicaţia universalului 
(dicitur): universalul este „ceea ce este predicat despre mai mulţi” (Dumitriu 1992: 114–
115). De cele mai multe ori, aceste două modalităţi ale universalului au fost confundate de 
interpreţii lui Aristotel cu modul predicativ, iar mai apoi filozofia modernă a ales calea lui 

                                                                                                                                         
qua non a ştiinţei apodictice ţine seama de natura deosebită a celor două cunoaşteri: imediată şi 
mediată. Premisele de la care pleacă sau pe care se bazează în ultimă analiză o demonstraţie, aşa cum 
am arătat, trebuie să fie adevărate, prime, nemijlocite, mai bine şi anterior cunoscute faţă de concluzie. 
Aceasta arată că, într-o ştiinţă deductivă, există o ordine ireversibilă, conform căreia nu este posibil 
ca premisele să devină concluzii sau invers” (Dumitriu 1990: 81). 

7 Aristotel spune (în Metafizica, VII, 7, 1032b): „Prin formă înţeleg esenţa fiecărui existând”. 
8 Pentru comentarea amplă, cu multiple trimiteri, a fragmentului în cauză (ca şi pentru întregul 

text al tratatului De anima), vezi excelenta ediţie bilingvă realizată de Al. Baumgarden, Aristotel, 
Despre suflet, traducere din greacă şi note de Alexander Baumgarden, Bucureşti, Humanitas, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 263 

dicitur (a vorbi despre lume, despre om etc.): „Este indiscutabil că predicativitatea 
universalului are şi ea un caracter ontologic, fiind o modalitate «a ceea ce este întotdeauna şi 
pretutindeni», adică a însuşi universalului. Dar permanenta traducere a lui inesse «a fi în 
ceva» prin dicitur «a se spune despre ceva» a transpus existenţa ca atare într-un alt plan, în 
planul «vorbirii despre ceva». […] A urmări universalul pe calea predicaţiei înseamnă a 
rămâne în sfera abstractului, a «vorbirii despre»; a urmări universalul pe calea modalităţii 
lui existenţiale – specific filosofiei greceşti – nu înseamnă o cunoaştere abstractă, prin 
natura ei o cunoaştere «despre» ceva, ci o cunoaştere «în» ceva” (Dumitriu 1992: 116). 

2. S-a observat, pe bună dreptate, că ceea ce deosebeşte teoria lui Coşeriu de alte 
teorii lingvistice o reprezintă interesul acordat de aceasta semnificatului (Martínez del 
Castillo 2002: 67)9 . Într-adevăr, lingvistica integrală coşeriană nu poate fi pătrunsă în 
adâncime fără înţelegerea felului în care savantul român concepe semnificatul (sau 
semnificaţia). Încă de la început, sunt vizibile eforturile lui Coşeriu îndreptate asupra 
„anumitor probleme de bază ale lingvisticii actuale” şi, mai ales, asupra structurării unei teorii 
lingvistice coerente şi unitare care să fie, „în acelaşi timp, conformă cu obiectul de studiu care 
este limbajul” (Coşeriu 2004: 7). Or, specificul limbajului este dat de intuiţia semnificatului, 
semnificat care-i asigură limbajului autonomia: „Caracteristica propriu-zisă a limbajului este 
intuiţia semnificaţiei cuvântului, nu a semnificaţiei enunţurilor sau a textelor. Semnificaţiile 
enunţurilor şi ale textelor pot fi date şi într-o formă non-lingvistică, însă semnificaţiile 
cuvintelor sunt mereu de natură lingvistică, indiferent dacă este vorba de a exprima sau de a 
înţelege ceva” (Coşeriu 2011: 391). Mai mult, după Coşeriu – cum bine punctează Mircea 
Borcilă – „limbajul trebuie explicat, în esenţa sa şi în toate manifestările lui funcţionale, ca o 
creaţie sau o instituire liberă de conţinuturi semnificative, mai tehnic – ca o creaţie de 
semnificaţi, a cărei finalitate interioară, constitutivă, rezidă în structurarea primară a 
experienţei omului în lumea dată şi situarea lui într-o lume proprie, a aspiraţiilor spirituale” 
(Borcilă 2006: 44). De altfel, importanţa pe care o dă Coşeriu acestui tip de conţinut lingvistic 
reiese în mod clar şi din spaţiul pe care îl ocupă tema semnificaţiei într-un text scris către 
sfârşitul vieţii, un text scurt, dar concentrat în care sintetizează magistral liniile de forţă ale 
gândirii sale: Dix thèses à propos de l’essence du langage et du signifié [1999]10.  

2.1. În privinţa conţinutului lingvistic, Coşeriu a susţinut cu numeroase argumente că 
trebuie făcută distincţia capitală între desemnare (sau denotare – referinţa la realitatea 
extralingvistică), semnificaţie (sau semnificat – conţinutul de limbă dat exclusiv de şi prin 
aceasta) şi sens (conţinutul unui act lingvistic, al unui discurs/text) (Coşeriu 2009: Limbajul 
şi înţelegerea existenţială a omului actual [1967], 151; cf. şi Coşeriu 2000: 245–248). 
Semnificaţia „delimitează substanţa” (cf. diacriticon tes ousias – Platon), reprezentând o 

                                                 
9 Cf. Şi Mircea Borcilă, Eugeniu Coşeriu şi bazele ştiinţelor culturii, în „Limba română”, 

Chişinău, 2002, nr. 10, p. 93. 
10 Preluat, în traducere românească, şi de Dorel Fînaru în Coşeriu 2009: 9–13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 264 

modalitate (virtuală) a fiinţării. Desemnarea „nu este faptul primar al limbajului, ci un fapt 
secundar, subordonat semnificaţiei: este faptul de a raporta un lucru constatat la o 
semnificaţie deja dată” (Coşeriu 2009: Zece teze despre esenţa limbajului şi a semnificaţiei 
[1999], 12). Limbajul nu este o nomenclatură pentru clase de „lucruri” recunoscute dinainte. 
În schimb, orice terminologie se constituie invers faţă de limbajul originar non-
terminologic, mergând de la desemnare la semnificaţie şi numind în mod efectiv clase 
recunoscute dinainte ca atare (Coşeriu 2009: ibid., 13; cf. şi Coşeriu 2009: Omul şi limbajul 
său [1968], 46). 

2.2. Cu referire la semnificat (inclusiv cel gramatical), amintim că E. Coşeriu 
deosebeşte mai multe tipuri: 1) semnificatul lexical, care corespunde acelui CE al 
aprehensiunii lumii extralingvistice, adică semnificatul comun cuvintelor dintr-o serie 
precum: negru, negreaţă, înnegri (în spaniolă, spre deosebire de română, se poate 
exemplifica cu o serie – legată de culoarea albă – în care apare şi adverbul: blanco, 
blancura, blanquear, blancamente); 2) semnificatul categorial, ce corespunde acelui CUM al 
aprehensiunii lumii extralingvistice, adică semnificatul diferit al cuvintelor dintr-o serie 
precum bogat, bogăţie, îmbogăţi. Este vorba, aşadar, de categoriile verbale – substantiv, 
verb, adjectiv şi adverb – cu subdiviziunile lor posibile; 3) semnificatul instrumental, adică 
semnificatul morfemelor (fie acestea cuvinte sau nu); 4) semnificatul structural (sau 
sintactic, în sens strict) – semnificatul propriu combinărilor de unităţi lexematice sau 
categorematice cu morfeme în cadrul propoziţiilor, cum ar fi: «singular», «plural», «activ», 
«pasiv» etc.; 5) semnificatul ontic – valoarea existenţială atribuită stării de lucruri 
desemnate într-un enunţ, de pildă: «afirmativ», «negativ», «interogativ», «imperativ» etc. 
(Coseriu 1987: Semántica y gramática [1971], 136–137). 

3. Se pare că nu puţini sunt cei care întâmpină dificultăţi în a înţelege just conceptul 
de «semnificat» la Eugeniu Coşeriu. Or, fără această înţelegere, nici deosebirea, bunăoară, 
dintre lexicul comun (cuvintele obişnuite) şi lexicul specializat (terminologiile) nu se poate 
face corect, pericolul de a confunda semnificatul cu desemnarea rămânând iminent. Este 
vorba, pur şi simplu, de a distinge – cum o spune Coşeriu de atâtea ori – „între categoriile 
«obiective» (clasele de lucruri desemnate) şi categoriile mentale (concepte sau semnificate)” 
(Coseriu 1990: 261). Dar, în acest caz, expresia „pur şi simplu” este un fel (uzual) de a zice, 
fiindcă, în realitate, chiar şi unii coşerieni par să aibă probleme cu distincţia în cauză şi cu 
definirea exactă a noţiunii de «semnificat». Bunăoară, Jesús Gerardo Martínez del Castillo, 
autorul unui articol (util11, de altminteri) – El significado en Coseriu: fundamentación 

                                                 
11 De pildă, Martínez del Castillo evidenţiază cinci aspecte sub care se înfăţişează semnificatul 

în teoria lui Coşeriu. Astfel, semnificatul: a) este „conţinut de conştiinţă” (după Aristotel); b) este 
raţiunea unică ce defineşte limbajul (care există prin şi pentru a crea semnificate); c) este istoric 
(aparţine unei limbi); d) este virtual (de aici rezultând şi că limbajul este „actividad cognoscitiva”); 
e) se manifestă în formă (Martínez del Castillo 2002: 67–68). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 265 

teórica y estudio –, dă impresia că nu diferenţiază clasa de esenţă, crearea unui semnificat 
fiind, indistinct, „la creación de una clase o esencia” (Martínez del Castillo 2004: 87–91; 
Martínez del Castillo 2010: 310). 

3.1. Interpretarea oarecum defectuoasă pe care Martínez del Castillo o dă 
semnificatului la Coşeriu provine, probabil, din pregătirea lingvistică şi filozofică 
(temeinică, de altfel) care-i stă la bază. În ceea ce priveşte filozofia, lingvistul spaniol este 
tributar, în primul rând, lui Ortega y Gasset, gânditor agreat de Coşeriu (care îl şi citează 
uneori). Dar, în pofida fondului comun, nu trebuie să suprapunem – nici măcar ca exerciţiu 
mental – filozofia lui Gasset peste gândirea teoretică a lui Coşeriu (şi ea riguros şi solid 
fundamentată filozofic) atunci când îl interpretăm pe cel din urmă12. În modul în care 
Coşeriu concepe semnificatul se vădesc influenţe (declarate şi de savant) în special din 
Aristotel, scolastici (Toma d’Aquino, mai cu seamă), Leibniz, G. Vico, Hegel şi Husserl. 
Cred că neînţelegerea majoră izvorăşte din felul în care Coşeriu întrebuinţează – în spiritul 
vechilor precursori – însăşi noţiunea de «concept», dimpreună cu ideea de «universal» 
cuprinsă aici, la care adaugă şi ceva din aportul fenomenologiei13. 

3.2. Comentând schema lui K. Bühler referitoare la funcţiile semnului lingvistic, 
Coşeriu aminteşte formula scolasticilor (influenţaţi de stoici), verba significant res 
mediantibus conceptibus (‘cuvintele semnifică lucrurile prin intermediul conceptelor’), 
apreciind că „nu este clar până la ce punct termenul conceptus, aşa cum îl folosesc scolasticii, 
desemnează ceva aparţinând limbajului” (Coseriu 2007: 177), însă afirmând, în continuare, că 
„un analogon lingvistic [al acestuia] este termenul semnificat”. Operaţia conştiinţei prin care 
avem intuiţia unitară a unui mod de a fi, prin care cunoaştem esenţa lucrurilor (prin care se 
formează, deci, conceptele/semnificatele) a fost semnalată de Aristotel în tratatul De anima, 
430a şi numită de către acesta nóesis tôn adiairéton („cunoaşterea indivizibilului”, pe care 
scolasticii o vor denumi apoi apprehensio simplex sau indivisibilium intelligentia). Ideea a fost 
înţeleasă just de Toma d’Aquino, care a şi explicat/dezvoltat cele spuse cu parcimonie de 

                                                 
12 Este interesant modul (lăudabil, desigur) în care unii discipoli coşerieni importanţi (direcţi 

sau indirecţi) „nu jură în cuvintele unui singur maestru”, conjugând concepţia lui Coşeriu cu cea a 
unor filozofi precum H.G. Gadamer (Donatella Di Cesare), Josef Simon (Ana Agud), Ortega y Gasset 
(J.G. Martínez del Castillo) ş.a.m.d. În definitiv, toţi fac parte din aceeaşi mare familie de gândire. 

13 À propos de studiul lui Martínez del Castillo, iată şi o critică a lui Cornel Vîlcu: „Nu poate 
fi deplânsă îndeajuns profunda neînţelegere a doctrinei coşeriene în cazuri cum e articolul dedicat 
tocmai noţiunii de semnificat în integralismul lingvistic de către Jesús G. Martínez del Castillo. 
Consider acest text simptomatic pentru riscurile interpretării integralismului fără cunoştinţe reale de 
fenomenologie. Atrag atenţia aici doar asupra uneia dintre confuziile grave de care se face vinovat 
autorul pomenit şi semnalez pericolul serios ce ameninţă înţelegerea noastră câtă vreme vorbim 
despre semnificat ca despre «ceva pe care vorbitorul îl utilizează şi îl face, susceptibil de realizări 
individuale pentru realizări ulterioare şi aparţinând astfel discursului» [subl. a.]” (Vîlcu 2010: 57). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 266 

Aristotel, susţinând că voces (cuvintele) reprezintă simplices intellectus conceptiones (Coseriu 
2010: 177). Evident, Coşeriu avertizează undeva că, deşi limbajul exprimă în mod propriu 
doar conceptualul, „«conceptual» nu înseamnă încă «raţional» sau «logic» şi reducerea 
faptului lingvistic sau a celui conceptual la logosul raţional este o simplificare arbitrară a lui 
«ceea ce se poate spune» (dicibile, λεκτόν), a logosului în totalitatea sa” (Coşeriu 2009: Omul 
şi limbajul său [1968], 45). 

Discuţia acestor probleme şi a surselor gândirii lui Coşeriu (chiar şi numai în această 
privinţă) ar merita lărgită, dar nu o vom face aici14. Deocamdată, ne vom mulţumi cu 
indicarea unor aspecte fundamentale. Se cuvine să lămurim însă ce înseamnă (ori cum se 
formează), în opinia lui Coşeriu, «conceptul», pentru că ne ajută să pricepem – cu raportare 
la semnificat – nu doar în ce constă esenţa limbajului, ci şi o dimensiune esenţială a teoriei 
lingvistice coşeriene. 

3.3. În legătură cu problema «semnificatului» la Coşeriu, avem impresia că Martínez 
del Castillo (şi, ca el, atâţia alţii) are o percepţie cumva denaturată a conceptului în cauză 
sub înrâurirea lui Edward Sapir, a cărui lingvistică o şi rezumă într-un capitol (Martínez del 
Castillo 2010: 145–159)15. Cine va citi o frază de-a lui Sapir, precum cea de mai jos, ar 
putea crede că atât savantul american, cât şi Coşeriu împărtăşesc acelaşi punct de vedere 
privind semnificatul: „This house and that house and thousands of other phenomena of like 
character are thought of as having enough in common, in spite of great and obvious 
differences of detail, to be classed under the same heading. In other words, the speech 
element «house» is the symbol, first and foremost, not of a single perception, nor even of 
the notion of a particular object, but of a «concept», in other words, of a convenient capsule 
of thought that embraces thousands of distinct experiences and that is ready to take in 
thousands more” (Sapir 1921: 13)16. 

                                                 
14  Vom face, totuşi, câteva trimiteri bibliografice, pentru orientare. Astfel, despre 

indivisibilium intelligentia la Coşeriu, vezi Seppänen 1988: 19–27; pentru influenţa lui Aristotel 
asupra concepţiei lui Coşeriu despre semnificat şi desemnare, poate fi consultat cu folos Vilarnovo 
1993: 85–107; pentru influenţa fenomenologiei asupra lui Coşeriu, vezi Vîlcu 2010. 

15 De altfel, Martínez del Castillo, profesor ce predă limba engleză la Universitatea din 
Almería, este foarte familiarizat cu lingvistica americană, scriind, printre altele, o carte despre 
lingvistica cognitivă şi una (o reevaluare critică) despre fundamentele teoriei lui N. Chomsky. 

16 Prezentând „el símbolo y la clase” în concepţia lui Sapir, iată cum rezumă [sau traduce?] 
paragraful, citat de noi mai sus, Martínez del Castillo: „De esta manera, esta casa y aquella casa y 
miles de otros fenómenos de carácter análogo se aceptan así en cuanto tienen un número suficiente de 
rasgos comunes, a pesar de las grandes y palpables diferencias de detalle, y se clasifican bajo un 
mismo rótulo. Un elemento lingüístico, como house, es primordial y fundamentalmente, no el 
símbolo de una percepción aislada, si [sic!] siquiera de la noción de un objeto particular, sino de un 
«concepto», o, dicho de otra manera, de una cómoda envoltura de pensamientos en la cual están 
enncerradas miles de experiencias distintas y que es capaz de contener muchos otros miles” 
(Martínez del Castillo 2010: 151–152). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 267 

Însă, de fapt, diferenţa dintre cei doi mari lingvişti rezidă în modul în care fiecare 
înţelege noţiunea însăşi de «concept». La Sapir semnificatul ia naştere prin generalizare şi 
abstractizare, prin „clasificarea” experienţei (Sapir 1921: 13–14)17. La Coşeriu, în schimb, 
după cum vom vedea, perspectiva este alta, chiar dacă, definind (după Aristotel) 
«semnificaţia», şi el vorbeşte despre „ceea ce ne permite să întrebuinţăm pentru numirea 
unei serii infinite de lucruri acelaşi cuvânt” (Coşeriu 1994: 17). 

4. Avem convingerea că o serie de confuzii ar putea fi eliminate dacă am avea în 
vedere măcar locul în care, opunând pozitivismului antipozitivismul (al cărui adept este), 
Coşeriu indică unul dintre principiile fundamentale ale acestuia din urmă: principiul 
universalităţii individului18: „Acesta este unul din principiile fundamentale ale fenomenologiei 
lui Husserl, în viziunea căruia niciun «individ» nu este numai şi exclusiv individ, ci conţine în 
sine şi manifestă propria sa universalitate. Masa la care scriu nu este numai «lucrul de 
acolo» neidentificabil şi nu este nici măcar «această masă», dacă o recunosc ca «masă», ci 
este şi «masă în general». Un individ (= fapt individual) nu este doar acest individ cu totul 
particular şi irepetabil, ci este de asemenea un mod general de a fi. Iar acest mod general de 
a fi – universalitatea unui fapt – nu se construieşte prin abstractizare şi generalizare, dat 
fiind că aceste operaţii implică deja o intuiţie prealabilă a universalului. […] Faptul de a 
recunoaşte ceva drept ceva, adică de a spune, chiar tacit, x este a (bunăoară, «aceasta este o 
tragedie»), implică o «cunoaştere antepredicativă», o intuiţie a esenţei obiectului pe care «îl 
clasificăm». Tocmai de aceea, vom remarca, conceptele nu se formează prin abstractizare şi 
generalizare, ci – orice obiect fiind «acest obiect» şi, în acelaşi timp, un mod de a fi, 
posibilitatea infinită a altor obiecte ca acesta – prin intuiţia imediată a acestui mod de a fi. 
Nu avem nevoie de mulţi elefanţi pentru a ne forma conceptul de elefant: e suficient unul 
(chiar dacă experienţa ulterioară va putea modifica sau preciza şi îmbogăţi conceptul nostru 
iniţial). Mai mult, dacă ar trebui să ne formăm conceptele prin abstragerea unor trăsături 
comune, pur şi simplu nu ni le-am putea forma, deoarece ar trebui să le avem deja pentru a 
realiza această operaţie. Ceea ce se formează efectiv prin intermediul abstragerii unor 
trăsături comune mai multor obiecte, nu este niciodată un concept, ci un obiect generic şi 
schematic – nu conceptul ‘om’, de exemplu, ci omul «abstract» din manualul de anatomie – 
care nu se referă la ce-ul, ci la cum-ul obiectelor” (Coşeriu 2000: 36–37). 

                                                 
17 Şi aceasta în ciuda faptului (bine cunoscut) că E. Sapir era un admirator al ideilor estetice şi 

lingvistice ale lui B. Croce. Iată ce declara în prefaţa de la Language: „Among contemporary writers of 
influence on liberal thought Croce is one of the very few who have gained an understanding of the 
fundamental significance of language. He has pointed out its close relation to the problem of art. I am 
deeply indebted to him for this insight” (Sapir 1921: V). Este curios, totuşi, cum de nu a remarcat 
savantul american, pe linia lui Croce (chiar vorbind despre „intuiţie”), că arta (mai ales literatura) şi 
limbajul presupun intuiţia universalului (şi nu a generalului!; vezi Sapir 1921: 224) în realitatea concretă. 

18 Apărut ca un contra-principiu la principiul faptului individual al pozitivismului, adică împotriva 
„ideii de a construi generalitatea faptelor prin abstractizare şi generalizare” (Coşeriu 2000: 36). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 268 

Coşeriu face observaţia (într-o notă de subsol) că, „la rigoare, acest principiu nu îi 
aparţine lui Husserl, deoarece provine de la Aristotel, prin maestrul lui Husserl, 
F. Brentano”. El remarcă însă că, prin Husserl, principiul „dobândeşte o nouă vigoare, un 
relief particular, înţelegându-se în toate semnificaţiile sale” (Coşeriu 2000: 36). 

4.1. Probabil că deosebirea de viziune (dintre pozitivişti şi antipozitivişti) într-o atare 
privinţă îşi are rădăcinile în vechea „ceartă a universaliilor” din Evul Mediu. Astfel, în 
opoziţie cu Toma d’Aquino (continuatorul lui Aristotel), nominalistul W. Occam definea 
«universalul» drept conceptus mentis significans univoce plura singularia (‘un concept al 
minţii care semnifică în mod univoc mai multe lucruri individuale’), considerând că „actul 
percepţiei sesizează numai individualul, iar generalul este scos de abstracţie prin travaliul 
ei”. Or, Aristotel, „care pleca tot de la cunoaşterea intuitivă a individualului, credea că 
universalul era sesizat chiar în actul percepţiei” (Dumitriu 1969: 337). Altfel spus – cu 
exemplul Stagiritului (reluat apoi şi de Toma d’Aquino) – „cuvântul om înseamnă ‘faptul de 
a fi om’, pe care îl recunoaştem în fiecare om în particular, când întâlnim un om sau când 
vorbim despre el” (Coşeriu 1994: 17). Prin indivisibilium intelligentia, după cum susţine şi 
Toma d’Aquino, obţinem „numai intuiţia unei esenţe, care nu ne spune nimic despre lucruri, 
ci ne dă numai «quiditatea lucrurilor» – să spunem pe româneşte – «ceitatea» lor (ce sunt 
lucrurile), precum quid est homo, quid est albus, fără nicio analiză şi o sinteză” (Coşeriu 
1994: 19; vezi şi Coseriu 2010: 177). 

4.2. Revenind la discuţia de mai sus, este important să precizăm că E. Coşeriu 
subliniază – ca o consecinţă a principiului antipozitivist menţionat – necesitatea de a distinge 
între «generalitate (empirică)» şi «universalitate», distincţie ce a fost ignorată de ideologia 
pozitivistă. Cele două noţiuni sunt definite în felul următor: „Generalitatea reprezintă 
ansamblul particularităţilor constante pe care, având deja conceptul, le constatăm efectiv 
într-o clasă de obiecte; trăsături caracteristice care, la rigoare, pot să nu fie indispensabile 
pentru ca obiectele să fie ceea ce sunt: pur şi simplu aceste trăsături se prezintă în ele. 
Universalitatea, în schimb, este condiţia constatării trăsăturilor comune în obiecte, modul 
necesar de a fi al anumitor obiecte: ceea ce aparţine conceptului unui obiect sau poate fi 
dedus din concept, adică ansamblul acelor trăsături fără de care un obiect nu ar fi ceea ce este. 
[…] Aceasta este valabil şi pentru anumite trăsături generale specifice şi exclusive ale unei 
clase de obiecte, adică pentru ceea ce Aristotel numeşte «propriul». Bunăoară – acesta este 
exemplul lui Aristotel – numai omul râde. Totuşi faptul de a putea râde ţine de «ceea ce îi 
este propriu» omului, nefiind o trăsătură necesară a conceptului de ‘om’ şi nu aparţine 
definiţiei acestui concept, «esenţei» omului” [subl. n.] (Coşeriu 2000: 37–38). 

Aceste idei, însuşite de la marii săi maeştri de gândire, i-au permis lui Coşeriu – aşa 
cum notam mai sus – nu doar să pătrundă adânc fiinţa limbajului, sesizând specificul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 269 

semnificatului19, ci să şi opereze, la nivel teoretic, distincţii fundamentale privind clasificarea 
ştiinţelor20 şi a disciplinelor ce se ocupă de limbaj, delimitând riguros şi limpede obiectul 
fiecăreia în parte: cel al lingvisticii generale, cel al teoriei limbajului şi cel al filozofiei 
limbajului (Coşeriu 2011: 39–45).  

5. Intrând pe terenul lingvisticii, să vedem cum se răsfrânge această idee pe care 
Coşeriu o avea despre «concept» asupra viziunii sale despre «semnificat». Lingvistul român 
insistă, în multe locuri, pe ceea ce ar trebui să înţelegem prin semnificat şi pe modalitatea în 
care se creează ori se învaţă semnificatele. 

5.1. Astfel, încă de la Aristotel ar trebui să se ştie că semnificatul de limbă este 
„conţinutul unitar de conştiinţă”, conceptul „care face posibilă şi justifică, prin intermediul 
aceleiaşi expresii, desemnarea tuturor obiectelor recunoscute ca ţinând de (sau ca fiind 
raportabile la) aceeaşi «specie»: nu faptul de a numi cal un cal, ci raţiunea pentru care se 
numeşte cal (şi nu măgar sau catâr)” (Coseriu 2001: Pour et contre l’analyse sémique 
[1983], 358–359). Semnificatul ia naştere printr-o operaţie a intelectului, o intuiţie globală a 
unui mod de a fi (nóesis tôn adiairéton): „această operaţie este prima operaţie a înţelegerii, 
care este aceea de a capta un mod de a fi, nu un anumit om sau mai mulţi oameni, ci numai 
ce-ul sau ceinţa [sic!, < lat. quid şi quidditas, n.n.], ce e omul. Nu aplicându-l la tot felul de 
entităţi particulare, ci numai la această esenţă: modul de a fi. Pe urmă există a doua operaţie, 
aceea a judecăţii, a spune ceva despre ceva ş.a.m.d.” (Coşeriu 2004: 51). 

5.2. În acelaşi timp, Coşeriu avertizează că semnificatul nu este „dat” de context, ci 
de cunoaşterea limbii. Contextul nu face altceva decât să determine ulterior semnificatele, 
precizând desemnarea21. La rigoare, „un semnificat poate fi întrebuinţat în contexte cu totul 

                                                 
19 Ceea ce este interesant în cazul lui E. Sapir este că acesta, deşi i-a lipsit capacitatea de a 

surprinde corect natura semnificatului (datorită ideii pe care o avea despre «concept»), a „simţit” 
totuşi cum stau lucrurile în privinţa fonemului. Astfel, Coşeriu remarcă undeva: „Iar clasele, observă, 
de exemplu, Sapir – pot fi stabilite numai pentru că există o intuiţie preştiinţifică, implicită a 
fonemului” (Coşeriu 2000: 58). 

20 Vezi Cristinel Munteanu, Problema terminologiei în concepţia lingvistică a lui Eugeniu 
Coşeriu, în „Analele Universităţii «Dunărea de Jos» din Galaţi”, fascicula XXIV, anul III, nr. 1 (3), 
Lexic comun/Lexic specializat, Galaţi, Editura Europlus, 2010, p. 74, nota 4. În această privinţă, îmi 
pare surprinzător modul eronat în care o importantă discipolă coşeriană, Donatella Di Cesare, a 
transpus în italiană clasificarea ştiinţelor efectuată de Coşeriu în a sa Geschichte der 
Sprachphilosophie. Acolo unde în versiunea originară germană figurează eine Wissenschaft des 
Allgemeinen, Di Cesare a crezut de cuviinţă că ar trebui să traducă, în varianta sa, prin scienza 
dell’universale (Coseriu 2010: 35 şi 38). Or, aici Coşeriu ar fi vorbit de ştiinţa generalului (vezi 
Coşeriu 1994: 7–8 şi Coşeriu 2000: 50), şi nu de ştiinţa universalului, din motivele deja discutate. 

21 Încă de la primele sale studii, à propos de impactul noţiunii de «concept» asupra ideilor sale 
privind semnificaţia, Coşeriu sublinia că, fără îndoială, conceptul nu poate fi decât virtual. Dacă este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 270 

noi («inedite») şi adesea un semnificat se află în conflict cu contextul, ceea ce implică faptul 
că este identificat sau recunoscut în mod independent de acesta; altminteri, expresiile greşite 
ori extravagante n-ar putea fi identificate ca atare. Fără îndoială, semnificatele se învaţă în 
contexte. Dar nu trebuie confundate condiţiile empirice ale învăţării cu cunoaşterea limbii. 
Învăţarea unei limbi este întotdeauna o activitate creatoare: ceea ce se experimentează este, 
în fiecare caz, o desemnare particulară şi în întregime determinată; iar ceea ce se învaţă 
(adică, ceea ce se creează plecând de la această desemnare particulară) este un semnificat, o 
posibilitate nesfârşită de desemnare, în care desemnarea experimentată nu-i decât un 
exemplu” [trad. n.] (Coseriu 2001: 359). 

5.3. Mai atrage atenţia Coşeriu, frecvent, şi asupra altui amănunt neglijat chiar şi de 
lingvişti importanţi (cum este şi cazul lui Sapir): semnificatele nu iau naştere pe cale 
inductivă prin experimentarea mai multor obiecte care aparţin unei clase. Clasele sunt fixate 
prin intermediul semnificatelor, şi nu invers: semnificatul justifică posibilitatea de a construi 
astfel de clase. Iar însuşirea/învăţarea unui semnificat presupune imitarea intuiţiei originare 
– un act la fel de creator ca şi inventarea acestuia (Coseriu 2010: 343–345). 

5.4. Alte completări la conturarea concepţiei lui Coşeriu se pot desprinde din critica 
prin care este respinsă şi demontată o analogie („total inadecvată”) pe care Lyons o făcuse 
cu privire la natura relaţională a semnificatului (Lyons 1995: 496–497) pornind de la ceea 
ce spusese B. Russell despre noţiunea de «lungime»: „Ainsi, la «longueur de x» ne serait 
que le résultat de l’appréciation d’une propriété de x par rapport à la même propriété d’un 
autre objet, prise en tant qu’unité de mesure: de la même façon, le «signifié de x» ne serait 
que le rapport entre une propriété de x et la même propriété dans y, z, etc.” (Coseriu 2001: 
358). Este adevărat, spune Coşeriu, că „lungimea lui x” nu este altceva decât raportul 
proporţional între lungimea acestui x şi o lungime luată ca unitate de măsură, însă această 
analogie nu spune nimic cu privire la natura semnificatului, fiind în întregime inadecvată. Şi, 
de fapt, observă Coşeriu, în exemplul originar al lui Russell era vorba despre noţiunea de 
„lungime a lui x”, şi nu de noţiunea de „lungime” în sine, ca tip de dimensiune diferită de 
cele numite lărgime, înălţime, adâncime etc. În acelaşi timp, se arată că „semnificatul unui 
semn al limbii este delimitat de semnificatul altor semne ale aceleiaşi limbi, dar este 

                                                                                                                                         
actualizat, se transformă în obiect. Iată un citat edificator din acea perioadă: „Un concept ca atare nu 
poate să se actualizeze, nici «să se identifice» cu o reprezentare, căci asta ar echivala cu 
transformarea lui într-un «obiect», adică în altceva decât este conceptul însuşi. Noi vorbim şi de 
«concepte», însă numai considerându-le ca obiecte mentale, din moment ce semnificaţia actualizată 
se referă în mod necesar la obiecte; astfel, masă este nume al unui concept, însă expresia «conceptul 
de masă» – în măsura în care denotă – denotă un obiect şi nu un concept. Cu alte cuvinte, un concept 
este totdeauna «virtual». Prin urmare, el poate doar să se relaţioneze (şi nu să se identifice) cu un 
«actual». Şi tocmai această relaţie este cea care se revelează în denotaţie” (Coşeriu 2004: 
Determinare şi cadru. Două probleme ale unei lingvistici a vorbirii [1957], 301–302). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 271 

delimitat tocmai ca semnificat, altfel spus, ca fapt de o natură determinată: semnificat nu 
este pur şi simplu numele ansamblului acestor raporturi” (ibidem). Pe de altă parte, 
„semnificatul nu este o proprietate «adjectivă» de tipul lungimii: chiar dacă se spune că un 
semn material sau un «semnificant» are un semnificat (mod de a zice discutabil în logică şi 
în epistemologie, însă consacrat prin uz în limbile noastre), nu se spune că prezintă din 
punct de vedere fizic o proprietate – «semnificativitatea» –, ci că el corespunde sau se referă 
la un fapt mental, la un conţinut de conştiinţă, non-constatabil ca atare în «lumea» 
exterioară” ( ibidem). 

6. Câteva observaţii şi despre «semnificatul unitar», noţiune ce a fost intuită tot de 
Aristotel şi definită apoi satisfăcător de Leibniz, în urma unei critici făcute lui J. Locke. 
Importanţa acestui concept pentru lingvistică a fost arătată de E. Coşeriu, care, dându-i 
numele actual, l-a definit riguros, clasificându-l şi ilustrându-l, totodată. 

6.1. În Geschichte der Sprachphilosophie (vol. I, 1969), Coşeriu face referire la un 
paragraf din Metafizica lui Aristotel (cartea G, 1006a, 29 şi urm.), lămurind ce înţelege 
Aristotel prin „unitatea semnificaţiei”: „Aceasta nu înseamnă că un nume poate avea o 
singură semnificaţie – poate avea mai multe –, ci că semnificaţia adusă în discuţie într-un 
anumit context trebuie să fie unitară” (Coşeriu 2011: 127–128). 

După câţiva ani, într-un articol intitulat τÎ «ν σηµαίνειν. Bedeutung und Bezeichnung 
bei Aristoteles (1979)22, Coşeriu revine in extenso asupra problemei, oferind argumente 
suplimentare în sprijinul ideilor formulate anterior. Printre altele, Coşeriu „arată cum 
distincţia conceptuală între semnificaţie şi desemnare era deja prezentă la Aristotel. La 
această concluzie ajunge pe două căi: prin intermediul hermeneuticii, analizând sensul 
expresiei «τÎ «ν σηµαίνειν» la Aristotel; studiul gândirii Stagiritului dovedeşte, fără loc de 
îndoială, prezenţa acestei diferenţieri. Pe de altă parte, clarifică faptul că problema pusă în 
textul din Respingerile sofistice, 165a 11 şi urm. nu este ambiguitatea sau polisemia 
numelor, ci polivalenţa lor, şi că dificultăţile de traducere a respectivului pasaj rezultă din 
neînţelegerea adecvată a semnificatului [cuvântu]lui semainein, fiindcă Aristotel foloseşte 
acelaşi termen şi pentru a semnifica, şi pentru a desemna, deşi distinge cele două noţiuni” 
[trad. n.] (Vilarnovo 1993: 93)23. 

6.2. În aceeaşi Geschichte der Sprachphilosophie, Coşeriu remarcă, într-un capitol 
dedicat lui Leibniz, că acesta „dispune de o capacitate remarcabilă de a interpreta faptele de 
limbă dintr-o perspectivă pur lingvistică” (Coşeriu 2011: 271). Într-o critică făcută lui 

                                                 
22 Publicat în „Zeitschrift für Phonetik, Sprachwissenschaft und Literatur”, 1979, nr. 32, p. 

432–437. Am putut consulta acest material prin intermediul lui A. Vilarnovo, în a cărui carte (vezi 
nota urm.) articolul este reprodus aproape în întregime în germană şi comentat pe larg în spaniolă. 

23 Facem menţiunea că Vilarnovo îl traduce pe einheitliche Bedeutung cumva inadecvat prin 
„significación uniforme” (în orice caz, altfel decât şi-ar fi dorit Coşeriu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 272 

J. Locke, care identificase mai multe semnificaţii ale conjuncţiei englezeşti but (în funcţie 
de contextele sintactice în care apărea), filozoful german enunţă „un principiu care şi-a 
păstrat valoarea metodologică până astăzi. Atunci când ne punem întrebarea dacă pentru o 
anumită formă lingvistică putem accepta sau nu o semnificaţie unitară, trebuie să verificăm 
dacă putem găsi o parafrază care poate substitui forma respectivă în toate contextele” 
(ibidem). Ca atare, Leibniz afirmă, pe bună dreptate, că în toate exemplele date de Locke (în 
al său Eseu asupra intelectului omenesc) but ar putea fi substituit prin et non pas davantage 
‘ şi nu mai mult’. În consecinţă – spune Coşeriu –, „în mod implicit, Leibniz foloseşte aici un 
principiu care nu este recunoscut de mulţi reprezentanţi ai lingvisticii moderne. Într-o 
formulare modernă, acest principiu ar putea suna astfel: La baza diverselor semnificaţii 
actualizate în vorbire şi condiţionate de context se află o semnificaţie unitară la nivelul 
limbii. Adevărata misiune a lingvisticii este de a determina această semnificaţie unitară” 
(Coşeriu 2011: 272). 

Coşeriu prezintă mai detaliat acest episod Leibniz vs Locke în partea de început a 
unui articol esenţial în care are în vedere distincţia fundamentală dintre semnificat şi 
desemnare – Significado y designación a la luz de la semántica estructural (1970)24. În 
acelaşi timp, sunt relevate o serie de consecinţe, în plan teoretic, ale conceptului în cauză25. 

6.3. Un alt moment important al teoretizării conceptului de «semnificat unitar» îl 
constituie articolul El estudio funcional del vocabulario (compedio de lexemática)26 în care 
Coşeriu fixează principiile generale ale lexematicii, care sunt, de fapt, principiile 
fundamentale ale structuralismului analitic27 . El vorbeşte pe scurt aici de principiul 
funcţionalităţii , căruia îi adaugă un important corolar referitor la semnificat – cel al 
semnificatului unitar –, precum şi un corolar metodologic sau tehnic, acela al comutării 
(Coseriu 1987: 222–224). Conform acestui corolar, „pentru orice formă lingvistică distinctă, 
în gramatică şi în lexic, trebuie să se presupună în primul rând un semnificat unic, şi anume 
un semnificat unitar valabil pentru toate contextele în care apare forma respectivă şi care să 
poată justifica accepţiile acesteia ca fiind motivate prin determinări contextuale” [trad. n.]. 

                                                 
24  Studiul, publicat mai întâi în germană (Bedeutung und Bezeichnung im Lichte der 

strukturellen Semantik) în 1970, a fost reluat, în versiune spaniolă, în Coseriu 1977: 185–209. 
25 Vezi, în Coşeriu 1977, în special p. 185–187. 
26 Redactat şi publicat iniţial în germană (în 1976) şi reluat în versiune spaniolă în Coseriu 

1987: 206–238. 
27 Patru la număr: a) principiul funcţionalităţii  cu un important corolar referitor la semnificat – 

cel al semnificatului unitar – şi cu un corolar metodologic sau tehnic al comutării; b) principiul 
opoziţiei care are drept corolar metodologic analiza în trăsături distinctive; c) principiul 
sistematicităţii  (sau al structurării sistemice); principiul neutralizării . 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 273 

6.4. Însă locul în care Coşeriu consacră cele mai multe pagini semnificatului unitar îl 
reprezintă magistralele sale Lecţii de lingvistică generală (Coşeriu 2000: 173–181)28. Într-o 
caracterizare făcută structuralismului, savantul vede în semnificatul unitar – cum deja am 
observat mai sus – corolarul imediat al principiului funcţionalităţii, cu referire la problema 
formelor omofone. Pentru mai multă rigoare, Coşeriu simte nevoia unor precizări suplimentare: 
„În această privinţă, trebuie să distingem între semnificat unic şi semnificat unitar şi, paralel, 
între polisemie şi variaţie semantică” (Coşeriu 2000: 173; cf. şi Coseriu 1977: 187). 

Şi aici cele afirmate implicit de Aristotel în Metafizica şi în Respingerile sofistice îi 
servesc lui Coşeriu ca punct de plecare: „Semnificatul unei forme anumite poate, prin 
urmare, să nu fie «unic», deoarece există forme polisemice (forme care au mai mult de un 
semnificat); dar orice semnificat de limbă – atât un semnificat «unic» al unei forme univoce, 
cât şi fiecare din semnificatele unei forme polisemice – trebuie interpretat ca semnificat 
«unitar»” (Coşeriu 2000: 174). Urmează iarăşi precizări importante, cum este şi aceasta: 
„Un «semnificat unitar» – insistăm asupra acestui lucru – nu este un punct: este o zonă de 
semnificaţie delimitată de limbă” (Coşeriu 2000: 175). 

În continuare, Coşeriu apreciază că există „trei tipuri de semnificat unitar” pe care, 
dovedind o capacitate excepţională de a surprinde esenţa mecanismelor lingvistice, le 
semnalează şi le caracterizează în linii generale, ilustrând clasificarea sa tripartită cu 
exemple luate preponderent nu din domeniul lexicologiei (eventual al lexematicii) – unde 
faptele ne sunt mai la îndemână –, ci din acela mai dificil (sub acest aspect) al gramaticii: 

[a] La primul tip: „semnificatul unitar cuprinde sau «conţine» accepţiile; adică fiecare 
accepţie (sau variantă semantică) este acest semnificat unitar plus o determinare 
contextuală”. Este, pe cât se pare, cel mai frecvent gen de semnificat unitar, putând fi 
evidenţiat, bunăoară, în cazul valorilor timpurilor din sistemul verbal romanic. În acest sens, 
Coşeriu alege imperfectul spaniol, ale cărui numeroase valori se pot reduce la valoarea 
unică de „prezent inactual” vs „prezent actual” (Coşeriu 2000: 175–176). 

[b] La al doilea tip: semnificatul unitar este „un semnificat de bază, caracteristic 
anumitor întrebuinţări, [care] justifică celelalte tipuri de variante, cu toate că nu le «conţine» 
propriu-zis”. Este destul de frecvent şi acesta, iar Coşeriu se opreşte, pentru exemplificare, 
la diminutivul din spaniolă, trăgând concluzia că, în pofida valorilor „emoţională”, 
„expresivă”, „ironică” sau „afectivă”, în realitate, valoarea de bază a diminutivului poate fi 
doar aceea de „«diminuare intrinsecă», opusă «diminuării extrinseci» exprimate prin 
intermediul unor adjective ca pequeño” (Coşeriu 2000: 176–179). 

                                                 
28 Urmăm aici traducerea românească a Lecciones de lingüística general (1981), acestea din 

urmă reprezentând o versiune mult modificată şi îmbunătăţită (practic, rescrisă în totalitate) a 
prelegerilor ţinute în Italia de Coşeriu în perioada 1968–1971. Încă de atunci, chiar în ediţia originară 
italiană, sunt discutate cele patru principii amintite şi se face referire la semnificatul unitar (vezi 
Coseriu 1973: 89–92), numai că exemplificările sunt mai puţine şi nu se face o clasificare a tipurilor 
de semnificat unitar. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 274 

[c] La al treilea tip: semnificatul unitar „«conţine» accepţiile sale (adică constituie 
baza fiecăreia din ele), dar în acelaşi timp tipurile de accepţii se comportă ca şi când ar fi 
dispuse într-o anumită ordine, în aşa fel încât, ca şi în cazul anterior, dacă unul se exclude, 
se trece la următorul”. Este şi cazul reflexivului în spaniolă (dar, parţial, şi în alte limbi) pe 
care Coşeriu îl dă ca exemplu pentru acest ultim tip (Coşeriu 2000: 179–181). 

7. În încheiere, trebuie subliniat că, din păcate, receptarea distincţiilor şi a conceptelor 
coşeriene este viciată în unele medii ştiinţifice din cauza unor orientări ideologice sau 
filozofice „la modă”, foarte diferite de idealismul (inclusiv cel de factură fenomenologică) 
ce stă la baza doctrinei lui Coşeriu29. Altminteri, întorcându-mă la exegeţii invocaţi, care 
mi-au prilejuit această expunere, am convingerea că – dincolo de interpretarea parţial 
incorectă a conceptului de «semnificat» la Coşeriu – cercetările lui Martínez del Castillo 
(mai ales cele din cartea La lingüística del decir [2004], dedicată memoriei lui „Don 
Eugenio”) se pot dovedi utile îndeosebi la studierea terminologiei30. 

                                                 
29 Vezi şi cele declarate recent de Adolfo Murguía: „Poate [că] una dintre dificultăţile celor care 

doresc să se iniţieze în teoria lui Coşeriu este vocabularul său [adică terminologia sa, n.n.]. Această 
problemă a vocabularului lui Coşeriu prezintă o dificultate de receptare, mai ales pentru cei din lumea 
anglo-saxonă. Sistemul conceptual al lui Coşeriu a fost influenţat în anii ’50–’60 de fenomenologie, or, 
în prezent acest curent filosofic în SUA nu mai e văzut cu ochi buni. De altfel, întreaga filosofie 
analitică anglo-saxonă este anti-fenomenologică, iar efortul reprezentanţilor acestui curent constă în 
analizarea conceptelor, nu a intuiţiei, fie de natură categorială, fie de natură sensibilă” („ Eugeniu 
Coşeriu a devenit din întâmplare lingvist, la fel de bine putea să devină şi filosof…” [interviu cu Adolfo 
Murguía, realizat de Eugenia Bojoga], în „Contrafort”, nr. 3–4, 2011, p. 12–13 şi 15). 

30 Faptul că am apelat în primele pagini la Anton Dumitriu pentru a-l înţelege mai bine pe 
Aristotel nu înseamnă nicidecum că am interpretat modul în care a asimilat Coşeriu ideile aristotelice 
prin grila de lectură a reputatului logician român. Coşeriu recunoaşte frecvent ce anume (şi din ce loc) 
a preluat idei şi concepte de la Aristotel. Doar că, mergând în adâncime, căutând să afli de ce unele 
lucruri sunt la Aristotel aşa şi nu altfel, ai nevoie de un cicerone. Şi, în această privinţă, ne-a fost ghid 
A. Dumitriu. De altfel, cine îi mai poate citi şi pricepe pe vechii gânditori fără studii introductive sau 
comentarii? Spunem acestea pentru a nu se confunda demersul nostru cu ceea ce a făcut J.M. del 
Castillo interpretându-l pe Coşeriu (şi nu pe Aristotel!) – cu referire la chestiunea semnificatului, cel 
puţin – sub influenţa lui Ortega y Gasset. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

PENTRU  O  JUSTĂ  ÎNŢELEGERE  A  CONCEPTULUI  DE  «SEMNIFICAT»  LA  E.  COŞERIU 275 

BIBLIOGRAFIE 

Borcilă 2006 = Mircea Borcilă, Despre contextul actual şi perspectivele integralismului, în „Limba 
română”, Chişinău, nr. 1–3. 

Coseriu 1973 = Eugenio Coseriu, Lezioni di linguistica generale, Torino, Editore Boringhieri. 
Coseriu 1977 = Eugenio Coseriu, Principios de semántica estructural, Madrid, Editorial Gredos. 
Coseriu 1987 = Eugenio Coseriu, Gramática, semántica, universales. Estudios de lingüística 

funcional [1978], segunda edición revisada, Madrid, Editorial Gredos. 
Coseriu 1990 = Eugenio Coseriu, Semántica estructural y semántica cognitiva, în „Jornadas de 

Filología”, Barcelona, p. 239–282. 
Coseriu 2001 = Eugenio Coseriu, L’homme et son langage, Louvain – Paris – Sterling, Virginia, 

Éditions Peeters. 
Coseriu 2007 = Eugenio Coseriu, Lingüística del texto. Introducción a la hermenéutica del sentido, 

edición, anotación y estudio previo de Óscar Loureda Lamas, Madrid, Arco/Libros. 
Coseriu 2010 = Eugenio Coseriu, Storia della filosofia del linguaggio, edizione italiana a cura di 

Donatella Di Cesare, Roma, Carocci Editore. 
Coşeriu 1994 = Eugen Coşeriu, Prelegeri şi conferinţe (1992–1993), Iaşi [Supliment la „Anuar de 

lingvistică şi istorie literară”, t. XXXIII, 1992–1993, seria A, Lingvistică]. 
Coşeriu 1996 = Lingvistica integrală, interviu cu Eugeniu Coşeriu realizat de Nicolae Saramandu, 

Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române. 
Coşeriu 2000 = Eugeniu Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală, traducere din limba spaniolă de 

Eugenia Bojoga, cuvânt înainte de Mircea Borcilă, Chişinău, Editura ARC. 
Coşeriu 2004 = Eugenio [sic!] Coşeriu, Prelegeri şi seminarii la Universitatea „Lucian Blaga” din 

Sibiu [1998–1999], texte consemnate, cuvânt înainte şi anexă de Doina Constantinescu, Sibiu, 
Editura Universităţii „Lucian Blaga”. 

Coşeriu 2004 = Eugeniu Coşeriu, Teoria limbajului şi lingvistica generală. Cinci studii, ediţie în 
limba română de Nicolae Saramandu, Bucureşti, Editura Enciclopedică. 

Coşeriu 2009 = Eugeniu Coşeriu, Omul şi limbajul său. Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii 
şi lingvistică generală, antologie, argument, note, bibliografie şi indici de Dorel Fînaru, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Coşeriu 2011 = Eugeniu Coşeriu, Istoria filozofiei limbajului. De la începuturi până la Rousseau, 
ediţie nouă, augmentată de Jörn Albrecht, cu o remarcă preliminară de Jürgen Trabant, 
versiune românească şi indice de Eugen Munteanu şi Mădălina Ungureanu, cu o prefaţă la 
ediţia românească de Eugen Munteanu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Dumitriu 1969 = Anton Dumitriu, Istoria logicii, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică. 
Dumitriu 1990 = Anton Dumitriu, Homo universalis. Încercare asupra naturii realităţii umane, 

Bucureşti, Editura Eminescu. 
Dumitriu 1992 = Anton Dumitriu, Philosophia mirabilis. Încercare asupra unei dimensiuni 

necunoscute a filosofiei greceşti (ediţia a II-a), Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române. 
Lyons 1995 = John Lyons, Introducere în lingvistica teoretică [1968], Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei



 
 
 
 
 
 
 

CRISTINEL  MUNTEANU 276 

Martínez del Castillo 2002 = Jesús Gerardo Martínez del Castillo, El significado en Coseriu: 
fundamentación teórica y estudio, în Eugenio Coseriu in memoriam, II, [Ed. Jesús 
G. Martínez del Castillo], Granada, Granada Lingvistica, p. 67–89. 

Martínez del Castillo 2004 = Jesús Gerardo Martínez del Castillo, La lingüística del decir. El logos 
semántico y el logos apofántico, Granada, Granada Lingvistica. 

Martínez del Castillo 2010 = Jesús Gerardo Martínez del Castillo, Las relaciones lenguaje – 
pensamiento o el problema del logos, Madrid, Editorial Biblioteca Nueva. 

Sapir 1921 = Edward Sapir, Language. An Introduction to the Study of Speech, San Diego – New 
York – London, Harcourt Brace & Company. 

Seppänen 1988 = Lauri Seppänen, Indivisibilium intelligentia. Zum aristotelisch-scholastischen 
Begriff und zu dessen Rolle in der Sprachtheorie Coserius, în Energeia und Ergon (hrsg. von 
J. Albrecht, J. Lüdtke und H. Thun), Bd. II (hrsg. von Harald Thun). 

Vilarnovo 1993 = Antonio Vilarnovo Caamaño, Lógica y lenguaje en Eugenio Coseriu, Madrid, 
Editorial Gredos. 

Vîlcu 2010 = Dumitru Cornel Vîlcu, Orizontul problematic al integralismului, vol. I, Integralism şi 
fenomenologie, Cluj-Napoca, Editura Argonaut & Scriptor. 

FOR  A  BETTER  UNDERSTANDING   
OF  EUGENIO  COSERIU’S  CONCEPT  OF  «SIGNIFIÉ» 

ABSTRACT 

Central concept in Coseriu’s linguistic theory, the signifié has not always been totally 
perceived (sometimes not even by some of Coseriu’s disciples) either from its essence or dimensions. 
In order to correctly understand this notion it is necessary to go back to the fundamentals of the 
Coserian thinking, to a reconstruction of the road followed by the great linguist in order to clarify and 
justify reflexively his initial intuitions. The route obligatorily includes Aristotle, Toma d’Aquino, 
G. Vico, Leibniz, Hegel and Husserl. In Coseriu’s view, the signifié stands for the linguistic analogon 
of the «concept» (conceptus) in the way it was understood by scholastic thinkers (verba significant 
res mediantibus conceptibus), hence we shall also deal with the relation (and the difference) between 
universality and empirical generality which Coseriu – unlike other linguists – never confounded. 

Key-words: philosophy of language, integral linguistics, concept, signifié, universality, empirical 
generality. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:21 UTC)
BDD-A1234 © 2011 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

