154 ADINA HULUBAS 18

Olteanu 2009 = Antoaneta Olteanu, Reprezentdri ale spafiului in credinfele populare romdnest,
Bucuresti, Editura Paideia.

Pamfile 1997 = Tudor Pamfile, Mitologie romdneascd, editie ingrijita, cu studiu introductiv si noty
asupra editiei de Mihai Alexandru Canciovici, Bucuresti, Editura ALLFA.

Pavelescu 1945 = Gh. Pavelescu, Cercetdri folclorice in sudul judetului Bihor, in ,,Anuarul Arhive;
de Folclor”, VI, Sibiu, p. 35-122.

Serbdtori 2001 = Sarbdtori si obiceiuri. Raspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic romén,
vol. 1, Oltenia, Bucuresti, Editura Enciclopedici.

Scrbdtori 2002 = Sdrbdtori si obiceiuri. Raspunsuri la chestionarele Atlasului etnografic roman,
vol. I, Banat, Crisana, Maramures, Bucuresti, Editura Enciclopedica.

Sdrbdtori 2003 = Sarbdtori si obiceiuri. R&spunsuri la chestionarele Adlasului etnografic roman,
vol. I1, Transilvania, Bucuresti, Editura Enciclopedica.

S#ineanu 1978 = Lazar Saineanu, Basmele romdne in comparatiune cu legendele antice clasice §i in
legditurd cu basmele popoarelor invecinate §i ale tuturor popoarelor romanice, editie Ingrijita
de Ruxandra Niculescu, prefatd de Ovidiu Barlea, Bucuresti, Editura Minerva.

Haney 1999 = Jack V. Haney, 4n Introduction to the Russian Folktale, New York, M.E. Sharpe Inc.

Timotin 2010: Emanuela Timotin, Descdntecele manuscrise romdnesti (secolele al XVII — al XIX-lea),
editie critics, studii lingvistice si filologice, Bucuresti, Editura Academiei Roméne.

Tircomnicu, David 2002 = Emil Tircomnicu, Lucian David, Cercetdri de teren in Platforma Luncani —

, obiceiurile din ciclul familial, in ,Anuarul Institutului de Etnografie si Folclor «Constantin
Briailoiu»”, t. 11-13/2000-2002, Bucuresti, p. 367-394.

Van Hollen 2003 = Cecilia Coale Van Hollen, Birth on the Threshold: Childbirth and Modernity in
South India, University of California Press.

Vernant 1995 = Jean-Pierre Vernant, Mit si gdndire in Grecia Anticd. Studii de psihologie istoricd,
traducere de Zoe Petre si Andrei Niculescu, cuvant-inainte de Zoe Petre, Bucuresti, Editura
Meridiane.

Zanne 1899 = luliu Zanne, Proverbele romdnilor din Romdnia, Basarabia, Bucovina, Ungaria, Istria
si Macedonia, vol. 111, Bucuresti, Editura Librariei Socec & Comp.

THE HEARTH AND THE THRESHOLD - SACRED SPACES
FROM CHILDBIRTH CUSTOMS

ABSTRACT

The hearth and the threshold are sacred spaces ever since the human mankind started to live in
houses. The article focuses on childbirth beliefs from Moldova in order to add more arguments for the
importance these domestic boundaries play in the life of the traditional man. The data presented here
is filed in the “Bukovina and Moldova Folklore Archive”, and has been gathered from 1969 to our
days. The archive was established by professor Ion H. Ciubotaru 41 years ago.

The information is presented as active, since the field work 1 carried for the last 6 years
proved that the beliefs are familiar to most of the village inhabitants from five out of the eight
Moldavian districts. The only disappearance that has to be noticed is that of the traditional birth
attendant and of the superstitions she mastered. The change came from the imposed regulations that
threatened the grandmothers to stop delivering babies at home, for the drop of the infant deaths.

The article uses several foreign sources but starts from the discoveries of Petru Caraman, a
great scholar from lasi. He noticed that the hearth treasures forces that used to be conferred to the
Greek Hestia or to the Roman Vesta.

Key-words: folklore, childbirth beliefs, threshold, hearth, house deities.

LE LANGAGE DIVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX

SILVIU LUPASCU*

Le discours étymologique de Platon (vers 427-348/347 a.é.c.), inclus en
Kratulos (cf. Platon 1837 : 1-157," Kratiilos 388e—426d), est compris par Andrei
Plesu comme cratophanie, tentatiye de contempler la langue, de rechercher le
langage tant dans Iespace incertain, insondable, de ses limites, que dans I’espace
infini, ouvert par la transgression de ces limites, une expérience en mesure de
rappeler la puissance (ménos) du dire primordial. Dans la présence du Nomothéte
invisible (nomothétes, onomatorirgos, demiourgos onomdton), I’anamnése linguistique
platonicienne vise la dialectique des « noms primitifs » (ta préta onémata) et des
«noms dérivés » (1a ustera ondmata), et cette dialectique révéle palaia phoné,
'« ancienneté de la langue », qui est composée seulement de noms primitifs, de
noms donnés par les dieux. De cette perspective, Platon décrit la déchéance ou
dégénérescence du langage humain, de palaia phoné & néa phoné, « notre langue
d’aujourd’hui », par la solemnisation (ragodein), par I’embellissement (kallopismds)
ou par I'érosion sémantique provoquée par le passage du temps (cf. Plesu 1994 :
16-21). La langue primordiale n’est pas investie seulement avec la force d’exprimer
le monde, mais aussi avec la force de créer le monde, et le « nom originaire »
(6noma) est un étre (6m) et une chose (7héma), avant d’étre un sens (néema). Le
Nomothete imite la nature de chaque chose (odsia) par des lettres et des syllabes, et
la «vertu» (dimamis) des lettres met en évidence la « vertu des nombres » qui
contiennent les lettres. L’onomaturge imprime la forme du « nom en soi » dans des
matériaux différents pour I'usage des différents peuples, et les « noms dérivés » sont
les couleurs de la lumiere constante des « nombres primes », situés au-dela du temps,
dans le présent éternel des idées. Les lettres se définissent comme des éléments ou
des entités chargés d’énergie, comme des étres ou des esprits de la langue, et le
cosmos des lettres est consubstantiel avec I"univers composé de ciel et terre (cf. Plesu
1994 : 38-42, 46-47).

L’antynomie entre phusei et théser (« motivé — non motivé ») exprime la relation
d’opposition et de complémentarité entre I’ontologie des « noms primitifs » et
Iontologie des « noms dérivés » : monter vers les « noms primitifs » signifie, pour

* Universitatea Dunarea de Jos, Galati, str. Domneasca, nr. 47, Roménia

ALIL, t. LI1, 2012, Bucuresti, p. 155166

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)



156 SILVIU LUPASCU 2

le pélerin sémantique, une identification avec ’augmentation de la « motivation »
du nom, méme si elle lui devient progressivement inaccessible ; descendre vers les
«noms dérivés » signifie, pour le méme pelerin, une identification avec la
diminution de la « motivation » du nom, avec ’augmentation progressive de la
convention, de [arbitraire, de la « non-motivation ». La double hypostase du
langage illustre la continuité sémantique entre ’ontologie et la gnoséologie. Le
« langage héraclitien » nomme le mouvement latent du monde, et le « langage
¢léate » fixe ce mouvement, le métamorphose, par la dénomination, en objet de la
connaissance. L’identification de I’esprit connaisseur avec soi-méme ne peut se
réaliser dans un espace accablé par la continuité du mouvement, mais seulement
dans un espace stable, fondé sur la constance de la chose a connaitre avec
soi-méme. Le symbolisme de I’envolée ontologique de I’étre humain entre le
«motivé » et le «non-motivé », entre les « noms primitifs» et les « noms
dérivés », entre le « langage héraclitien » et le « langage ¢éléate », entre palaid
phoné et néa phoné, est congruent, du point de vue sémantique, avec le
symbolisme de I’oiseau, qui plane en unifiant le ciel et la terre (cf. Platon 1837 :
107-157, Kratilos, 388e—440d; Plesu 1994 : 47-52). Le vol des mots-oiseaux se
révéle comme « image » de Ientrecroisement entre la mobilité et I’imobilité, entre
I’horizontalité et la verticalité, entre le tissu du langage et le tissu du réel (cf. Plesu
1994 : 52-55).

Dans la perspective ouverte par la philosophie bakhtinienne et post-
bakhtinienne, le langage sacré peut étre abordé comme une série d’actes du dire
divin, en mesure de faire ressortir la continuité infinie de I’ontologie divine, de
Pontologie divine-humaine. La théorie du langage opere avec le modele d’un
langage-systéme, dont les parties composantes se référent tant au sens, qu’a la
forme et au but : « Un acte de locution implique (1) une langue ou on incorpore un
message, (2) un locuteur qui transmet le message, (3) un récepteur qui écoute le
message (4), un moyen par lequel on transmet le message et (5) un contexte agquel
le message fait référence » (Wheelock 2005 : 5301-5308). Lorsqu’il construit }es
conceptes de dialogisation, dialogisme et polyphonie, Mikhail Mikhailovich
Bakhtine (1895-1975) remarque que la « dialogisation interdiscoursive » et la
« dialogisation interlocutive » peuvent s’imbriquer étroitement, en tant que
« rencontre des discours de ’autre » ou de « rencontre de I’autre dans le discours »,
de sorte qu’elles mettent en évidence un troisieme type de dialogisme : les « rappor’tls
de dialogue entre le sujet locuteur et sa propre parole » (cf. Bakhtine 1978 : 83-233)".
L’estompage des limites du discours et de la réponse révele I'immanence et la

! Par la « dialogisation interdiscoursive », Bakhtine comprend la rencontre entre le « discours
du locuteur » et le « discours de I’autre » : « Le discours rencontre le discours de 1’autre sur toutes les
voies qui ménent 4 son objet et il ne peut ne pas entrer avec celui-ci dans une interaction vjvante et
intense » (p. 92). En méme temps, la « dialogisation interlocutive » met en €vidence la relatlop entre
le discours et la réponse, ainsi que le role déterminant de la réponse sur le discours : « Tout discours
est orienté vers une réponse et ne peut pas éluder I'influence profonde du discours-réplique prévu. [...]
Bien qu’il se constitue dans I’atmosphére de ce qui a été dit, le discours est déterminé, en méme
temps, par la réplique encore non-dite, mais demandée et déja prévue » (p. 103).

i

]

3 LE LANGAGE DIVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX 157

transcendence du langage comme contindité ontologique infinie : « Tout énoncé,
méme en forme écrite fixe, n’est qu’une réponse par rapport & quelque chose et est
construit comme tel. Ce n’est qu’un anneau de la chaine d’actes de la parole. Toute
écriture continue les écritures qui I’ont précédée [...], tout énoncé [...] n’est qu’une
fraction d’un courant de communication verbale ininterrompue » (Bakhtine 1977 :
105, 136). En concordance avec le principe de la polyphonie vasculaire du langage,
énonceé par Bakhtine, Oswald Ducrot a analysé les textes littéraires dans la composition
desquels « plusieurs voix parlent simultanément, sans qu’aucune soit prépondérante et
juge les autres », dans les conditions ol 1’« objet propre & une conception
polyphonique du sens » consiste @ montrer la maniére dont I’« énoncé signale, dans
son énonciation, la superposition de plusieurs voix » (Ducrot 1984 : 171, 183)%. A
I’intérieur de la méme paradigme linguistique, Jacqueline Authier-Revuz a affirmé
que tout discours révele le fait qu’il ;BSt « travers€ », de maniére constitutive, par
« les autres discours et le discours de fl ‘autre » (Authier-Revuz 1982 : 141).
Utilisée dans le domaine de I'histoire des religions’, la pensée de Bakhtine
ouvre trois perspectives concernant la compréhension du langage : (1) le discours
religieux comme relation linguistique entre le Locuteur Divin et sa propre parole ;
(2) le discours religieux comme relation linguistique entre le Locuteur Divin et le
récepteur humain ; (3) le discours religieux comme relation linguistique entre un
locuteur humain et un récepteur humain®. En ce sens, la dimension auto-dialogique
du Locuteur Divin indique le dialogue contemplatif ou créateur entre le Locuteur
Divin et sa propre parole. La dialogisation interdiscursive dévoile la rencontre entre
les langages du Locuteur Divin qui définissent et fondent les espaces religieux,
ainsi que la rencontre ontologique-linguistique entre les espaces religieux. La
dialogisation interlocutive met en évidence soit la relation de type discours-réponse
entre le Locuteur Divin et sa propre parole, dans le cadre de ’auto-dialogisme du
Locuteur Divin, soit la relation entre le discours du Locuteur Divin et la réponse du
récepteur humain, soit la relation entre le discours du locuteur humain et la réponse
du récepteur humain. L’évanescence essentielle des limites sous-tendues par le
discours et la réponse révele la continuité ontologique infinie du langage du
Locuteur Divin, car le privilege de la locution ontologique appartient exclusivement a
la divinité omniprésente, omnisciente, omnipotente, a la fois a I'intérieur et a
I"extérieur des étres humains, a I'intérieur et & I’extérieur des espaces religieux, au-
dela et en dega des limites illusoires des étres humains et des espaces religieux. Par

? Dans le VIII® chapitre, Esquisse d’une théorie polyphonique de I’énonciation (p. 171-233),
Ducrot applique au domaine de la linguistique le concept de polyphonie, que Bakhtine avait formulé
initialement dans la théorie de la littérature.

? La potentialité théologique est contenue dans le systéme de pensée de Bakhtine, bien que celui-ci
fat ¢labore, paradoxalement, dans le cadre du marxisme. La coexistence historique du discours marxiste et
du discours théologique implique la nécessité des traversées réciproques. Un auteur marxiste se
trouve dans I'impossibilité de construire un discours étranger  la présence du langage divin.

* Ce raisonnement pourrait étre élargi pour couvrir la relation dialogale entre la divinité
locutrice et I’ Adversaire de la divinité, ainsi que la relation dialogale entre la divinité locutrice et la
somme infinie d’étres qui habitent dans le royaume du visible et Ie royaume de 'invisible.

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)




158 SILVIU LUPASCU 4

5

LE LANGAGE DJVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX 159

par la polyphonie de la rencontre, au fiiveau humain, entre toutes les autres voix
humaines qui ont récité ou récitent le méme verset biblique, & I'intérieur du temps
historique. Dans un univers linguistique infini, ot I'un du langage divin primordial
se manifeste par le multiple des langages divins qui fondent les espaces religieux,
ou tout langage divin traverse et est traversé par tout autre langage divin, et tout
discours religieux traverse et est traversé par tout autre discours religieux, la rencontre
herméneutique entre Platon, Kratillos, 388e—426d et le Qur’dn, S. XXVII, vv. 1516,
n’est pas déterminée par le hasard, mais par la nécessité.

Le Qurian, S. XXVII, vv. 15-16, mentionne que le roi David et le roi
Salomon ont regu en don la connaissance de la part de Dieu. Comme partie de cette
connaissance, le langage des oiseaux a été octroyé a David et Salomon : « Et nous
avons donné a David et a Salomon la connaissance et ils ont dit : Loué soit Dieu,
qui nous a choisis parmi ses innc}mbrables serviteurs fideles ! Et Salomon a été
PPhéritier de David et a dit : Hommgs, on nous a enseigné le langage des oiseaux, et
nous avons recu le tout en partage'; en vérité, ¢’est cela la magnanimité montrée »
(cf. Arberry 1991 : 383). Sur ces versets qur'aniques se fonde la tradition Soafi
médieévale dans laquelle Salomon est décrit comme connaisseur du langage des
oiseaux. Dans les premiers versets de Mantiq al-tayr ou la Conférence des oiseaux,
Farid-ud-din ‘Attar (vers 1120-1220 é.c.)’ fait 1’éloge de la liaison linguistique
entre Salomon et la huppe, symbole du guide spirituel. La huppe a eu le role de
messager entre le roi Salomon et la reine de Saba, et son expérience la recommande
pour la fonction de guide des oiseaux tout au long du voyage initiatique vers le
palais du Simorgh®. *Attar attribue a la huppe la qualité de témoin de la révélation
sinaitique et I'identité ontologique exquise d’un étre privilégié qui détient le
pouvoir de comprendre le langage de Dieu : « Il (Salomon) a connu ton langage, et
tu as connu son cceur. [...] Tel Moise, tu as vu les flammes qui brillaient en haut,
sur les sommets du Sinai, et c’est vers la-bas que tu désires voler [...], pour
chercher ta demeure promise, au sommet du Mont Sinai. La-bas, tu comprendras

une double inclusion, le langage divin contient en soi les discours religieux propres
a un espace religieux donné, mais simultanément il constitue I’essence ontologique
de chaque discours religieux, bien qu’il transcende les limites de tout discours
religieux et de toute somme de discours religieux. De maniére spectaculaire, le
langage divin qui définit et fonde un espace religieux donné est travers¢
nécessairement par les autres langages divins, qui définissent et fondent les autres
espaces religieux, dans les conditions ou les langages divins sont des hypostases de
la continuité ontologique infinie du langage primordial du Locuteur Divin.

La collision herméneutique identifiée par Paul Ricceur (1913-2005) entre
Aristote (384-322 a.é.c.), Peri poietikés et Augustinus Hipponensis (354-430 é.c.),
Confessiones s’inscrit dans la « cosmologie » linguistique bakhtinignne, qui décrit
’univers polyphonique de I’entrecroisement des langages et des discours dans la
perspective du « courant de la communication verbale ininterrompue » : « Le
temps devient temps humain dans la mesure ou il s’articule d’aprés une modalité
narrative, et la narration acquiert toute sa signification au moment ou elle devient
une condition de Iexistence temporelle » (Ricceur 1983-1985 1: 85). Le temps
central de '« intrigue » ou de la « mise en intrigue » se situe entre le temps
« préfiguré » du début et le temps « réfiguré » de la fin, tout comme le Mimésis II
se situe entre le Mimésis I et le Mimésis Ill. La « linéarité du signifié linguistique »
a inspiré Gérard Genette (n. 1930) a décrire la relation entre le récit écrit et
Pespace—temps : « [...] produit, comme toute chose, dans le temps, le récit écrit
existe dans I’espace et comme espace, et le temps nécessaire pour le consommer est
celui nécessaire pour le parcourir ou le traverser » (Genette 1972 : 78).

Le niveau ontologique du langage divin et de I’éternité se manifeste par la
continuité narrative-ontologique des discours qui rythme la continuité du temps
humain. Le langage de 1’espace philosophique grec et le langage de I’espace religieux
chrétien s’entrecroisent par la traversée réciproque du discours aristotélicien et du
discours augustinien, dans la perspective bakhtinienne de la « rencontre du discours
de Pautre » et de la «rencontre de 'autre dans le discours ». La logique auto-
dialogique du langage divin, hypostasiée comme davar-Elohyim, se retrouve dans
’algorithme exégétique midrachique du petihah («ouverture» du discours
rabbinique)/ harizah (« resserrer », « mettre ensemble »), qui avait pour 'bL,lt fle
rappeler incessament la vérité axiomatique de I'unité de sens de la Loi Ecrite
(Torah shebektav) par la collision herméneutique du « verset de base » et du
« verset d’intersection » (cf. Goldberg 1986 : 139-152 ; Alexander 1986 : 452-459 ;
Goldberg, Wigoder (éd.) 1993 : 875). Le procédé rhétorique de la « mise
ensemble » des deux versets refléte la dynamique de constitution de la Loi Orale
(Torah shebealpe) et est illustré par le sermon inclus dans la liturgie sinagogale
(dans la liturgie ecclésiastique, la rencontre entre le langage biblique et le langage

* Podte mystique persan, de Nishaplr. Auteur d’une ceuvre qui excelle par le raffinement
littéraire et théologique : la Conférence des oiseaux, te Mémorial des saints, le Livre sur la divinité, le
Livre sur la souffrance et le Livre des mystéres.

¢ 1L’Empereur des oiseaux, symbole de I"Etre Divin, dont le nom signifie « trente oiseaux » (si morgh,
en persan médiéval). La théologie mystique du soufisme a attribué au voyage vers le palais du
Simorgh le sens de unio mystica, de rendez-vous entre 1’existence humaine et ['existence divine, de
deécouverte du soi humain dans le Soi Divin ou de rappel du Vivant divin dans le vivant humain. La
k littérature Soi/i a emprunté le symbolisme du Simorgh 4 la tradition zoroastrienne. Plusicurs traités
; inclus dans le Zend-Avesta (Yasna, 10, 10 ; Yast, 12, 17 et 14, 41) mentionnent une série d’hypostases
mythologiques de I"oiseau Saena. La premidre réécriture islamique sur '« Empereur des oiseaux » a
f ¢té rédigée par Hakim Abii’l-Qasim FirdawsT TasT (vers 932-1020), en Sak-nama ou le Livre des rois. Les
. versions ultérieures ont €té rédigées par Abli Hamid Muhammad Ibn Muhammad Al-Ghazali (1058-1111),
évangélique impose le choix du « verset de base » de I’Ancien Testament et le § Farid-ud-din ‘Attar (vers 1120-1220) et Shihéb-ud-dm Yahya Suhrawardt (1155-1191). Cf. Schmidt
choix du « verset d’intersection » du Nouveau Testament). La récitation d’un verset 3 é92§) X:VI;ISS. Dle;ns1 éa(lpOéSlle persa(rjle des XILX)HE Slédeza lla Conél@émﬂ lltthéralre entre le Qur ’67111,

1 . . . R, : ; : . » vv. 1516 (le « langage des oiscaux ») et le symbolisme du Simorgh représente un exemple
biblique palj L}ne voix humaine manlfeste la. continuité du lapgage prlmordlal dlu d’iltibas ou d’« occultation de ]e;g beauté pré-éternelle dans les formes créées », procédé stylistique gar
Locuteur Divin, tant par la polyphonie de la rencontre, au niveau divin, entre le ~;

.

yP . ) L2 lequel certains fragments du Qur’dn et des Ahadiths étaient convertis en symboles voués a répandre
davar-Elohyim et les langages divins qui ont fond¢ les autres espaces religieux, que de la sacralité sur le plan esthétique-littéraire. Cf. Schimmel 1975 : 288, 296-299.

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)



160 SILVIU LUPASCU 6

les mots qui n’ont pas été prononcés, trop subtiles pour 7les oreilles des oiseaux
mourants » (‘Attar 1984 : 29, Mantiq al-tayr, vv. 616-636) . .

La collaboration linguistique entre Salomon et la huppe a été décrite par Ibn
Ganim ‘Abd Al-Salam Ibn Ahmad ’1zz Al-Din Al-Mugqaddast (m. 1279), dans le
Kitab kashf al-asrar a’n hokm ai-toyur wal-azhar ou la Révélation des SéCl”el:S des
oiseaux et des fleurs. Al-MugaddasT situe le dialogue concernant l’epy01 des
messages vers Saba et du coté de Saba dans le contexte de l’expos_xtlon des
exhortations Soiifi sur les « mystéres du monde invisible » et l’obte?ntlon de la
« nourriture divine » : Toi qui écoutes le langage silencieux des oiseaux et te
lamentes que le bonheur semble t’éviter, sois sr que si ton coeur est penché vers
I’instruction, alors ta raison comprendra les allégories ! [...] Si ton esprit €tait bon,
il pourrait percevoir les signes de la vérité ; a son tour, la conscience, si elle avait lg
pouvoir de comprendre, elle apprendrait des nouvelles réjouissantes sans effort ; si
I’ame s’ouvrait vers l’influence mystique, elle aboutirait a 1’étape d’une
compréhension supérieure ; si on connaissait le moyen par lequel on puisse enlever
le voile, alors ce qui est caché serait révélé ; si la vie était pure, les mysteres du
monde invisible deviendraient accessibles, et la Divine Maitresse® se laisserait
contemplée ». Dans la version d’Al-Muqaddast, la huppe est.douée du pouvoir de
voir ce qui est « caché » dans le « cceur de la terre », ¢’est-a-dire '« eau cpulante »,
semblable 4 I’eau que les yeux humains peuvent entrevoir a I’intérieur d’un
récipient de cristal. En comparaison avec le « royaume sans égal » de Salomon, la
sagesse de la huppe et les messages qu’elle porte représentent une connaissance
que Salomon ne détient pas, un savoir ignoré par les sages : « Et quand- je suis
revenu de Saba, o on m’a confié le message destiné au puissant roi, je lui ai dit :
moi je sais ce que tu ne sais pas. [...] J’ai apporté de Saba des nouvelles que tous
les sages ignorent ». Par un geste de reconnaissance royale, Salomon ennoblit le

" Du point de vue rhétorique, si morgh est une « énigme » (muammay. Cf. Tassy'18448 : 185—1‘87 :
« On nomme muamma (énigme) un discours qui désigne un mot par différentes ir}dlcatlonsr rélatlve's
aux lettres, ou par des allusions relatives a la prononciation. Cette ﬁgure a S}thoul lieu en poésie, mais
cependant elle est aussi employée dans la prose. Quelquefois 1’émgm§ n’a pas pour Objé?t un nom
sculement, mais une expression entiére ». Orientaliste, indianiste et islamologue frangais, Joseph
Héliodore Sagesse Vertu Garcin de Tassy (1794-1878) a ét¢ IPun des membres fondateurs de la
Société asiatique, professeur d’indologie & UEcole spéciale des langues orientales et membre de
I’Académie des inscriptions et belles-lettres. o

¥ Hypothétiquement, la mention surprenante de la « Divine Mafiresse » semble mc'hquer un
emprunt de la théologie mystique du gnosticisme hellénistique (Barbélo, la « Mere de la Vie » ou la
« Sophia Divine », aprés la restauration de sa position céleste, dans la Pléroma), dans le ca(}r@ d’un
syncrétisme gnostique-Souifi qui met en évidence l’islamisation.d:e quelques concepts—cle§ de la
théologie gnostique, au XIII® sidcle. C’est plausible que la « Divine Maitresse » est a méme d?
dévoiler une relation exégétique entre I'ouvrage d’Al-Mugqaddast et I'Evangile Yivante’ c’le Man}
(216-274/277), dont les fragments qui subsistent en pahlavi et sogdien contiennent plusieurs références a
la « Maitresse de Lumiére » et & la Meére de la Vie » : « Elle a ét¢ louangée, elle est lovangée, la Maitresse
de Lumiére, le couronnement de toutes les sagesses. [...] Elle a ¢été louangée, elle est louangéei la
Sainte Eglise, droiture, par le pouvoir du Pére, dieu Zourvan, par Ifa louange de la Mére (de. la Vie),
dieu Ramrdatux (,,généreux avec de la joie”), et par la sagesse du Fils Jésus ». Cf. MacKenzie 1994 :
183198 (M17, M172). Voir aussi Gardner, Lieu 2004 : 157-158.

7 LE LANGAGE DIVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX 161

messager de la connaissance inconnué, pose « une couronne » sur la téte de la
huppe : «[..] A ceux qui savent se conduire prudemment, on peut confier les
secrets des rois. Regois alors ma lettre ». De cette maniére, le messager ailé plie
son €tre sur 'occultation et la révélation du message et de la réponse (cf. Al-
Mugaddasi 1980 XXIX : 55-58)°. La signification ontologique du trajet du porteur
de message réside dans I’effort excruciant de rapprocher, par le flux ineffable du
vol entre les signes visibles et invisibles, par la continuité cristaline du langage
caché, I'espace terrestre de la réalité iréelle, le « royaume de Salomon », et I’espace
omniprésent de la réalité réelle, le « royaume de Saba », situé au-dela du voile qui
protege la vérité divine.

Le maitre Sodfi, le saint Sodfi, affirment leur ipséité par rapport a 1’idéal
humain ou I’archétype mystique-gnoséologique incarné par Salomon, en tant que
connaisseurs du langage des oiseaux, connu in illo tempore par Salomon. Jalal-ud-
din RamT (1207-1273)"° décrit, dans le Mathnawi-i ma ‘nawi, I'identité religieuse,
sapientiale de celui qui détient les mysteres du dire aviaire et qui est envoyé par
Dieu en tant que messager ou rasil pour éclairer & la fois la communauté des
oiseaux et la communauté des étres humains : « Viens, 6, maitre du langage des
oiseaux, connu par Salomon, chante la chanson de chaque oiseau que tu croises.
Car Dieu t’a envoyé vers les oiseaux, Il t’a instruit concernant le ton convenable a
chaque oiseau. [...] Garde I’oiseau patient dans 1’état de bonheur et délivré-le de la
souffrance. [...] Conseille a la colombe de se protéger du faucon, et parle au faucon
de la miséricorde, de la veillée en mesure de I’empécher d’agir injustement. Aide la
chauve-souris dépourvue de toute illumination spirituelle a s’habituer avec la
lumiere et a vivre dans la lumiére. Enseigne la paix a la perdrix guerriére, et dévoile
devant les cogs les signes du Soleil levant. Parle a tous, de la huppe au vautour, et
montre-leur la voie » (cf. RumT 1990 1V : 319, Mathnawi, IV, vv. 851-858).

RamT construit le modele pédagogique du miroitement, par la correspondance
allégorique entre I’homme et ’oiseau. Un perroquet assis devant le miroir, un
homme assis derriére le miroir. Lorsque 1’homme invisible parle, le perroquet se
regarde dans le miroir et a I’illusion que ¢’est lui-méme qui maitrise le langage
humain, bien qu’en réalité il n’est doué que du pouvoir d’imiter les sons, sans
comprendre le sens des mots. De la méme fagon, Dieu place le shaykh comme un
miroir devant le disciple, et celui-ci a I’illusion que c’est seulement le shaykh,
’homme, qui parle, sans comprendre que I’enseignement, la connaissance qu’il
regoit, tire ses origines de la Raison Universelle, qui se trouve derriere le miroir,
au-dela de I’étre du shaykh : « Le disciple plein d’égoisme se voit dans le miroir du

® La relation intertextuelle entre ‘Attar, Mantiq al-tayr, Al-Mugaddasi, Kitab kashf al-asrar
a’n hokm at-toyur wal-azhdr, et Le Roman de la Rose (rédigé en France, en deux étapes, par
Guillaume de Lorris, en 1237, et Jean de Meung, entre 1275 et 1280) a ét& commenté par Garcin de
Tassy, qui mentionne deux autres ouvrages sur le discours moral des oiseaux, composés en Europe
occidentale, au XVII® siecle : R.P. Alard le Roy, La Vertu enseignée par les oiseaux, Liege, 1653 ;
Fortunatus Hueber, Ornithologia moralis, Miinchen, 1678. Cf. Tassy 1860 1860 : 8-9, 71.

" Maitre du soufisme persan, fondateur de ’académic Sosfi de Qonya et de Pordre des
derviches tourneurs, les Mevieviyya.

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)



162 SILVIU LUPASCU

corps du shaykh. Comment pourrait-il voir la Raison Universelle, au-dela dy
miroir, au moment de la manifestation du langage et du discours ? Il présuppose
qu’un homme est celui qui parle. La Raison Universelle reste pour lui un mystere
qu’il ignore » (cf. Ramt 1990 : VI : 87-88, Mathnawi, V, vv. 1430-1444). Plusieurs
d’entre ceux qui recherchent la connaissance imitent le langage Soiwfi, sang
comprendre le dire théandrique, le dire divin, qui détermine ce langage. lls s’ imaginent
qu’ils maitrisent le langage des oiseaux, mais ignorent le véritable sens de ce
langage, a I’exception de Salomon, le messager divin, doué du pouvoir authentique
de pénétration spirituelle.

Le mystére de la connaissance est a la fois un mystére de ’amour de Diey.
Pour prouver la vérité de cet énoncé, Rami rééerit la Iégende concernant Imra’y ‘|-
Qays, le roi des Arabes, le « Joseph de son temps ». Ennuyé par les soins reliés 3
I’administration du royaume et ayant assez de la vanité du pouvoir politique,
Imra’u ‘1-Qays renie son identit¢é monarchique, fait ’expérience de I’amour
mystique, quitte son pays et va travailler comme ouvrier dans la fabrique de
briques de la ville de Tabuk. Le roi de Tabuk apprend des choses sur Iillustre
personnage qui se trouve dans sa capitale, se dépéche de lui rendre une visite
protocolaire et entame un dialogue philosophique. Imra’u ‘I-Qays I’écoute en
silence, ensuite lui dévoile a I'improviste le mystére de "amour de Dieu. Aprés
avoir conclu la conversation initiatique, le roi de Tabiik devient, & son tour, un
derviche errant, et les deux anciens monarques se perdent sans trace sur fa voie
Soufi, envahis par la folie de I"amour théandrique. RimT se demande quel est le
mystére du langage qui a déterminé la manifestation de ce dialogue ? Evidemment,
c’est le langage des oiseaux, que souvent les personnes vulgaires imitent, sans
pourtant le comprendre, sans connaitre la nature des oiseaux, pour acquérir prestige
et autorité, et les démons s’efforcent vainement de I'usurper, pour perpétuer la
présence du mal sur la terre. Mais un démon qui acquiert par des sortiléges diaboliques
une apparence qui ressemble a I’étre de Salomon et qui s’assied sur le tréne de
Salomon, ne réussira que tenter et tromper les dmes des croyants, dépourvues de
vigilence, il ne détiendra nullement la connaissance révélée, sous-tendue par le
syntagme qur’anique « on nous a enseigné le langage des oiseaux ». Comme la
communauté des fideles, la communauté aviaire est composée d’oiseaux exotériques et
d’oiseaux esotériques (cf. RUmi 1990 V1 : 478480, Mathnawi, VI, vv. 4007-4015).

Les principes du soufisme établissent qu’un étre humain n’est pas en mesure
de parler en public a ses semblables que s’il a acquis une connaissance adéquate
des choses divines, §’il comprend les « choses de Dieu». Comme tel, il a été
investi du pouvoir d’aider les autres croyants, les serviteurs de Dieu, a8 comprendre,
a leur tour. Autrement, le locuteur qui ne comprend pas est saisi par la méme
souffrance qui s’était emparée de toute la terre et de tous les étres, suite au péché
originaire (cf. Al-Kalabadhi 1991, LXV: 147). L’absence-présence ou la
contraction-dilatation de I’extase représentent I’institution du langage théandrique,
a 'intérieur duquel I’homme parle le langage de Dieu, et Dieu parle le langage de
Phomme déifié : « Les grands symboles cosmiques deviennent, comme on le voit,

A R S

.
|
z«
.
|
g
5
.
.

9 LE LANGAGE DIVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX 163

J’alphabet d’un nouveau langage ‘écrit’pér la plume du Seigneur’. Si ’homme peut
déchiffrer ce nouvel alphabet, c’est qu’il est lui-méme devenu ‘le sens de
I'univers’, le signe par excellence de I’épiphanie de Dieu, le pont qui relie le
monde a Dieu» (cf. Nwyia 1991 : 389-407). Les Maitres Sodfi recommandent
I’« audition » comme remede contre la fatigue qui suit & Pexpérience extatique ou
comme moyen de réveil des consciences de ceux qui sont préoccupés
excessivement par des activités mondaines : « Il y a deux types d’audition. Une
catégorie de personnes écoute le discours, pour obtenir des conseils. Celles-ci
écoutent de maniere sélective, seulement a 1’aide de I’intellect. L autre catégorie
écoute la musique, pour acquérir la nourriture spirituelle. Et quand Pesprit obtient
sa nourriture, il atteint I’état adéquat et rejette la tyrannie de son propre corps. A ce
moment-1a, dans celui qui écoute surviennent une commotion et un mouvement »
(cf. Al-Kalabadht 1991, LXXV : 166-167).

Le langage divin primordial,fmanifesté par les langages divins qui fondent les
espaces religieux, est & la fois une cratophanie et une godraphanie''. Abii Bakr
Muhammad Ibn Ishak Al-Kalabadhi (m. vers 990-994)"7 a mis en évidence
Iidentité théocratique du Qur’an qui est le « langage de Dieu » : « Le langage de
Dieu s appelle Quran. [...] Le | angage de Dieu n’est pas composé de lettres ni de
sons, n’a pas d’orthographe, mais les lettres, les sons et 1’orthographe sont des
indices du langage de Dieu. [...] Le Qur’an est récité dans nos langues, écrit dans
nos livres et gardé dans nos cceurs, mais il n’y habite pas» (cf. Al-Kalabadhi
1991, IX-X : 21-23). La profession de foi de I’islam établit que Dieu maitrise la
puissance de la Parole en tant qu’attribut éternel, qu’ll parle, mais non comme les
étres humains. 11 parle a ses Messagers et a Ses prophétes, Il leur parle sans
intermédiaire ou par I’entremise de I’Archange Gabriel. La force de Dieu d’étre le
Créateur du ciel, de la terre, de I’étre humain et de toutes choses se refléte,
conformément au principe de ’ontologie théandrique, dans la force de ’homme de
Jouir du privilege de I’existence, de commettre des actions & 1’aide des mains, de
parler par le mouvement de la langue, d’ouvrir et de fermer les yeux. L’omniscience
divine est représentée tant par la puissance de Dieu de connaitre ce qui se trouve
dans I’dme de ’homme, que par Sa puissance d’entendre tous les sons, soient-ils
faibles ou forts, y compris les sons émis au-dela des limites du pouvoir de
perception des étres adamiques (cf. Tassy 1874 : 129-134). Dieu a créé et connait
¢galement le royaume du visible et le royaume de linvisible, le royaume de la
réalité réelle et le royaume de la réalité irrélle, comme aussi tous les langages qui
impreégnent ces hémisphéres du vivant, par un labyrinthe des traversées
réciproques, dans le but ultime d’exprimer la vérité du tawhid.

L’univers spirituel platonicien et DIunivers spirituel qur’anique — Soufi
construisent deux hypostases de la théologie du langage. En tant que /6gos ou

" Qodra, « puissance » ; Qodrat-Alldh, la « Puissance de Dieu ».
2 Maitre Soiifi de Kalabadh, Bukhara, connu pour le Kitab al-ta‘arruf, 'un des « manuels »
les plus célebres de 'histoire du soufisme.

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)



164 SILVIU LUPASCU 10

kalami-Allgh, le langage représente une mise-en-abime de la cosmogonie et de
I'ontologie. Si palaia phoné et ta prota ondmata se révelent en tant que
remémoration de I’espace infini qui circonscrit la manifestation du pouvoir deg
dieux et du pouvoir de I’onomaturge, le langage des oiseaux fait partie du don
divin de la connaissance. Dans les deux situations, 1’état de I’existence-en-soi dy
langage, & I'intérieur de la sphére de la divinité, est suivi par I’état de I’existence-
en-dehors du langage, par sa manifestation théocratique, au niveau ontologique-
gnoséologique, a Iintérieur de la sphére de I’humanité. Dans un certain sens, le
langage des oiseaux témoigne sur I’éternelle primordialité du langage primordial,
sur sa présence latente dans la texture ontologique du monde et des étres humains,
susceptibles de déclencher I’anamnése du dire théophanique. Le glissement
ontologique entre la motivation et la non-motivation de la dénomination, entre le
langage théandrique et le langage damnable de I'imitation, suggérent le sens tragique
de I'immersion de P’ame humaine dans I'incompréhension de la matérialité, de
I’éphémérité, I’exil réversible de la nature humaine en dehors de I’espace ouranique
habité par les messages et les messagers de la divinité, traversé par des trajectoires
sémantiques apparemment incognoscibles, incompréhensibles. Au-dela du miroitement
du ciel et de la terre, veille la voix chargée de connaissance véritable de I’onomaturge
ou du shaykh, en mesure de récupérer les sens perdus ou incompris de la langue
primordiale, du langage des oiseaux, de rappeler 1’éternelle continuité rhétorique,
sémantique entre les raisons des noms des choses et la Raison Universelle. Le
Paradis, I’archaique « jardin entouré d’une muraille » (cf. Bremmer 1999 : 1-20),
est a la fois un jardin des signes heureux, de la cohabitation originaire ou des
heureuses retrouvailles des hommes et des signes, dans I’espace de I’omniprésence
théocratique.

Qu’est-ce que le langage des oiseaux ? Certainement cela n’a rien a faire aux
stéréotypes imaginaires de I'intellect profane, c’est autre chose que les habituels
échafaudages rationnels. Ce n’est pas une succession de sons émis par les oiseaux,
mais il est symbolisé par ces sons et par les mots prononcés par les étres humains.
C’est, en essence, le langage de 1’ame, du vol spirituel-extatique vers 1’espace
infiniment vertical, béatifique, du Royaume de Dieu. C’est un langage
théophanique, de la connaissance théandrique et du salut, de la recherche de soi-
méme et des retrouvailles de I’humanité dans I’ontologie infinie de la divinité, une
remémoration de la vérité sinaitique et une préfiguration de la vérité apocalyptique.
C’est un chant de joie du fait d’étre vivant, un hymne de ’amour, une affirmation
pleniére de la communion des étres animés par le principe divin de la vie, qui fonde
et revivifie la création entiére. Sa simplicité se révéle, peut-étre, dans la pure
contemplation du ciel, des volutes du bleu céleste, ourlées par le resplendissement
de la lumiére solaire, traversées par la présence intempestive, dynamique,
éphémeére des oiseaux.

11 LE LANGAGE DIVIN. LE LANGAGE DES OISEAUX 165

BIBLIGGRAPHIE

a. Etudes

Alexander 1986 = Philip S. Alexander, Midrash, in A Dictionary of Biblical Interpretation, London,
Coggins & Houlden.

Authier-Revuz 1982 = Jacqueline Authier-Revuz, Hétérogénéité montrée et hétérogéndité
constitutive ; éléments pour une approche de [’autre en discours, in « DRLAV — Revue de
linguistique », Paris, Centre de Recherche de I'Université de Paris VIIL.

Bakhtine 1977 = Mikhail Mikhatlovich Bakhtine, Le Marxisme et la philosophie du langage, Paris,
Minuit.

Bakhtine 1978 = Mikhail Mikhailovich Bakhtine, Esthétique et théorie du roman, Paris. Gallimard.

Bremmer 1999 = Jan N. Bremmer, Paradise : From Persia, via Greece, into the Septuagint, in
Gerard P. Luttikhuizen (éd.), Paradise Interpreted. Representations of Biblical Paradise in
Judaism and Christianity, Leiden — Boston — Koln, E.J. Brill.

Corbin 1964 = Henry Corbin, Histoire de lgiz philosophie islamique, 1-11, Paris, Gallimard.

Couliano 1984 = loan P. Couliano, Feminipe versus Masculine : The Sophia Myth and the Origins of
Feminism, in Hans G. Kippenbergi(éd.), Struggles of Gods : Papers of the Groningen Work
Group for the Study of History of Religions (Religion and Reason), Berlin — New York,
Mouton de Gruyter.

Couliano 1990 = loan P. Couliano, Les Gnoses dualistes d’Occident. Histoire et mythes, Paris, Plon.

Couliano 1992 = loan P. Couliano, The Tree of Gnosis: Grostic Mythology from Early Christianity to
Modern Nihilism, San Francisco, Harper Collins.

Ducrot 1984 = Oswald Ducrot, Le dire et le dit, Paris, Minuit.

Gardner, Licu 2004 = lain Gardner, Samuel N.C. Lieu, Manichaean Texts from the Roman Empire,
Cambridge, Cambridge University Press.

Genette 1972 = Gérard Genette, Figures Il1, Paris, Seuil.

Goldberg 1986 = A. Goldberg, Form-Analysis of Midrashic Literature as a Method of Description, in
« Journal of Jewish Studies», Oxford Centre for Postgraduate Hebrew and Jewish Studies, vol. 37.

Goldberg, Wigoder (éd.) 1993 = Sylvie-Anne Goldberg, Geoffrey Wigoder (éd.), Dictionnaire
encyclopédique du judaisme, Paris, Cerf.

MacKenzie 1994 = D.N.MacKenzie, I, Mani..., in Holger Preissler, Hubert Seiwert (éd.),
Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Festschrift fiir Professor Kurt Rudolph, Marburg,
Diagonal Verlag.

Massignon, Gardet 1986 = Louis Massignon, L. Gardet, Al-Hallaj, Abii’l-Mughith Al-Husayn Ibn
Mansiir Ibn Mahamma Al-Baydawi, in H.AR. Gibb, J.K. Kramers, E. Lévy-Provencal,
1. Schacht,, B. Lewis, Ch. Pellat (éd.), The Encyclopaedia of Islam, vol. 111, Leiden, E.J. Brill,
p. 99-104.

Massignon 1999 = Louis Massignon, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane, Paris, Cerf.

Nwyia 1991 = Paul Nwyia, Exégése coranique et langage mystique, Beyrouth, Dar El-Machreq.

Plesu 1994 = Andrei Plesu, Limba pdsdrilor, Bucuresti, Humanitas.

Ricceur 1983—1985 = Paul Ricceur, Temps et récit, vol. I-111, Paris, Seuil.

Schimmel 1975 = Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, Chapel Hill, The University
of North Carolina Press.

Schmidt 1980 = Hanns-Peter Schmidt, The Sémurw. Of Birds and Dogs and Bats, in « Persica », 9.

Tassy 1848 = Joseph Héliodore Sagesse Vertu Garein de Tassy, La Rhétorique des nations musulmanes,
d’aprés le traité persan intitulé Hadayik ul-Balagat (Les Jardins de Uéloquence)/ II° Partie
— Des énigmes (muamma) et de tout ce qui concerne les combinaisons énigmatiques, in
« Journal asiatique », cahier de novembre—décembre 1847, Paris, Imprimerie Royale.

Tassy 1860 = Joseph Héliodore Sagesse Vertu Garcin de Tassy, La poésie philosophique et religieuse
chez les persans d’aprés le Mantic Uttair ou Le Langage des oiseaux de Farid-ud-din Attar,
Paris, Benjamin Duprat.

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)



166 SILVIU LUPASCU 12

Tassy 1874 = Joseph Héliodore Sagesse Vertu Garcin de Tassy, L islamisme d'aprés le Coran, Paris,
Maisonneuve et C'*°. o

Wheelock 2005 = Wade T. Wheelock, Language . Sacred Language, in Lindsay Jones (44.),
Encyclopedia of Religion, 1™ Edition, vol. VIII, New York, MacMillan, p. 5301-5308.

b. Sources

Al-Hallaj 1981 = Al-Husayn Ibn Mansir Al-Hallgj, Diwan, trad. Louis Massignon, Paris, Seuil.

Al-HujwirT 1976 = Abt’l-Hasan ‘Al Ibn “Uthman Ibn ‘Alf Al-Ghaznawi Al-Jullabl Al-Hujwirg,
Kashf al-mahjib, trad. Reynold A. Nicholson, London, E.J.W. Gibb Memorial Trust.

Al-Kalabadhi 1991 = Ab@i Bakr Muhammad Ibn Ishak Al-Kalabadhi, Kitab al-ta‘arruf li-madhhab
ahl al-tasawwuf/The Doctrine of the Sufis, trad. Arthur J. Arberry, Cambridge, Cambridge
University Press.

Al-Mugaddasi 1980 = Ibn Ganim ‘Abd Al-Salam Ibn Ahmad ’1zz Al-Din Al-Muqaddas’, Kitab kashf
al-asrar a’n hokm at-toyur wal-azhar/Revelation of the Secrets of the Birds and Flowers, trad.
Irene Hoare, Darya Galy (d’aprés quatre manuscrits arabes édités par Garcin de Tassy, en
1821), London, Octagon Press.

Al-Suhrawardi 1982 = Shihab Al-Din Yahya Al-Suhrawardi, The Mystical and Visionary
Treatises/Al-Risalah, trad. W.M. Thackston, London, The Octagon Press.

Arberry 1991 = Arthur J. Arberry (trad., éd.), The Koran Interpreted, Oxford. Oxford University Press.

‘Attar 1984 = Farid-ud-din ‘Attar, Mantiq al-tayr/The Conference of the Birds, trad. Afkham
Darbandi, Dick Davis, London, Penguin Books.

Ibn ‘Abbad 1986 = Ibn ‘Abbad of Ronda, Rasail as-sugrdlLetters on the Sufi Path, trad. John Renard
New York — Mahwah — Toronto : Paulist Press, The Classics of Western Spirituality.

Massignon 1929 = Louis Massignon, Recueil de textes inédits concernant I’histoire de la mystique en
pays d’Islam, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner.

Platon 1837 = Platon, (Euvres, tome X1, Cratyle, Le Sophiste, Le Politique, trad. Victor Cousin, Paris,
Rey et Gravier.

Rimi 1990 = Jalal-ud-din Rimi, Mathnawi-i ma ‘nawi/The Mathnawi, trad. Reynold A. Nicholson,
Cambridge, E.J.W. Gibb Memorial Trust.

THE DIVINE LANGUAGE. THE LANGUAGE OF THE BIRDS
ABSTRACT

The spiritual universe of Plato’s Cratylos and the spiritual universe of Sufism generated two
hypostasis of the theology of language. As logos or kalamu-Allah, the language can be defined as a
mise en abime of cosmogony and ontology. If palaia phone and ta prota onomata recollect the
infinite space of the epiphany of gods' power, the language of the birds described by Farid-ud-din
Attar, Ibn Ganim Ibn Ahmad Al-Din Al-Muqaddast and Jalal-ud-din RUmT is connected with the
religious symbol of the Simurgh, and therefore included in the divine gift of knowledge. Both literary
contexts emphasize the existence-inside of the language, within the sphere of the divine, succeeded by
the existence-outside of the language, its theocratical manifestation, within the sphere of humanity.
According to its mystical meaning, the language of the birds proves the eternal continuity of the
primordial language, its latent presence within the ontological texture of the world and of the human
beings, susceptible to trigger the anamnesis of the divine wording. The ontological proximity between
the divine language and the human language is able to redeem the reversible exile of the human
nature outside the heavenly realm, crossed over by semantic trajectories apparently incomprehensible,
inhabited by the messengers and the messages of the Divine Being.

Key-words: Plato, Sufism, Simurgh, Language of the Birds, Farid-ud-din Attar, 1bn Ganim
Ibn Ahmad Al-Din Al-Muqaddast, Jalal-ud-din Rami.

L
.
:
:
.

GOTICUL REDIMENSIONAT. .
ARANKA, STIMA LACURILOR DE CEZAR PETRESCU

ok

CATALIN GHITA

Scopul acestei lucréri este acela de a oferi o grild de interpretare coerenti a
prozei semnate de Cezar Petrescu, asimilati de mine in general terifiantului de
factura supranaturala si in particular unei redimensioniri a goticului care facuse
furori in Europa preromantica. Ancorajul ferm in supranatural al prozei terorii isi
are avantajele sale, iar, cel putin in strainatate, adeptii genului nu vor ezita si le
sublinieze: fantasticul imprumuta cotidianului umil un vesmant al nefamiliarului,
care este conditia sine qua non a captarii interesului cititorului, si 1i excitd acestuia
din urmd curiozitatea euristici prin proiectarea intr-o atmosferd de insecuritate
distinctd. (Precizez cd, in cele ce urmeaza, nu voi derapa intr-o discutie prelungit-
baroca legata de fantasticul propriu-zis' si de categoriile sale, atat fiindca scopul
cercetdrii mele este unul suficient de bine delimitat, cat si fiindci orice dezbatere
dedicatd acestui subiect se sufoca, aproape invariabil, intr-o mlastina de contradictii
semantice.) Dacd acceptim cu totii premisa lui Tzvetan Todorov cu privire la
literatura fantastica si la modul in care opereazi aceasta — ,fantasticul se
intemeiaza in mod esential pe o ezitare a cititorului [...] cu privire la natura unui
eveniment straniu” (1973: 182), — realizdm ca ezitarea aceea, fard indoiala estetica,
este cea care declanseaza intregul proces de receptare si de interpretare a naratiunii.
Lectorul model pentru acest tip de reprezentare artisticd ar putea fi reprezentat de
un Roger Caillois, care strecoard, intr-un limbaj simplu, implicatii complexe:
»Misterul ma atrage. [...] in loc sd consider numaidecat ci ceva nedescifrat e
nedescifrabil, in loc sa ma opresc uluit si coplesit in fata lui, imi spun, dimpotriva,
cd frebuie descifrat [subl. a.] si iau hotdrdrea ferma ca, intr-un fel sau altul, sa
rezolv, daca pot, enigma” (Caillois 1971: 13).

" Aceasta lucrare a fost finantata din contractul POSDRU/89/1.5/5/61968, proiect strategic 1D
61968 (2009), cofinantat din Fondul Social European, prin Programul Operational Sectorial
Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013.

™ Universitatea din Craiova, str. ALL Cuza, nr. 13, Roméania

! Pentru o satisfacatoare prezentare succintd a fantasticului ca atitudine mentald a subiectului
fatd de realitate, cf. Biberi 1970: 216-235. La noi, cele mai bune prezentdri generale se gasesc la
Adrian Marino (1973: I, 655-685) si la Sergiu Pavel Dan (1975: passim), (2005: passim).

ALIL, t. LIL 2012, Bucuresti, p. 167174

BDD-A1204 © 2012 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:50 UTC)


http://www.tcpdf.org

