Despre pregatirea in vederea lecturii
unei pagini de teologie

Stefan AFLOROAEI

In this article | review certain essential requirements before reading a theological text,
requirements that were frequently emphasized in patristic or neo-patristic literature. I will
first make reference to Nicetas Stethatos and his Introduction to the Hymns of St. Symeon
the New Theologian. There he mentions the “cleansing of passions” as one of such
inescapable requirements. He then immediately calls it a “philosophical act”, a philosophy
with a practical and preparatory sense. Next, | will focus on certain attitudes related to this
preparatory philosophy: the reorientation of the attention (visio speculativa), a new
understanding of the temporal world and of the self, the caution in regard to allegorical
reading and the assumption of truths in paradoxical or antinomic sentences.

1. inainte de toate, “curitirea de patimi”

Aflam adesea vorbindu-se, in literatura filocalica, despre nevoia de contemplare
a creatiei sau a frumusetii acesteia. Omul resimte aceasta nevoie in felul unui sens
dezirabil al vietii sale. De la contemplarea frumusetii celor create se poate trece,
mai departe, la contemplarea ratiunilor lor divine. Este vorba de o cale ce solicita,
in definitiv, efortul de o viata al omului. Pe o asemenea cale vor fi distinse, cum
stim, treptele ce descriu ascensiunea spirituala (‘“urcusul duhovnicesc”, cum spune
parintele Dumitru Sténiloae). Ea duce de la curdtirea de patimi $i exersarea unor
virtuti, la contemplarea ratiunilor divine ale celor create, “apoi la vederea lui
Dumnezeu in lumina si la unirea cu EI™.

Numai cd acest lucru presupune o pregitire cu totul aparte. In ultima instanta,
presupune o altd sensibilitate, un mod diferit de intelegere si de viatd. Pind si
lectura unor scrieri inspirate, precum Imnele Sf. Simeon Noul Teolog, solicita o
pregatire deosebitd din partea cititorului (cum ne incredinteaza ucenicul sau,
Nichita Stithatul). Cind cititorul este un ucenic sau un frate, cineva care asuma
realmente ceea ce citeste, pregatirea In vederea lecturii devine un lucru esential. Se
va feri sa citeascd oricum si oricind o pagind de teologie. lar pregétirea dureaza

! Dumitru Staniloae, Studii de teologie dogmatici ortodoxd, Editura Mitropoliei Olteniei,
Craiova, 1991, p. 318.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



destul de mult, uneori intreaga viata, sub forma unor exercitii si atitudini indelung
cultivate.

Ca sd dau un singur exemplu in acest sens, Nichita Stithatul, n cuvintul
introductiv la Imnele Sf. Simeon Noul Teolog, vorbeste pentru inceput despre
cerintele ce trebuie sa le Indeplineasca acela care “voieste sd se aplece asupra
scrierilor barbatilor teologi”. Una din ele este redatd astfel: “trebuie sa se
curdteasca si sd se lumineze si sd-si limpezeascd vederea prin Duhul Sfint si sa
inainteze la contemplarea intregii creatii cu privirea unei intelegeri curate /.../%. Tn
absenta ,,limpezirii vederii prin Duhul Sfint”, omul ar trebui ,,sa se pazeasca de
citirea textului ce urmeaza /Imnele iubirii dumnezeiesti/”. Asadar, este necesard
inainte de toate “curatirea de patimi”, fapt ce priveste deopotriva simfurile si
mintea omului. Se afld aici exprimatd, cum vedem, o grija cu totul aparte a
invétatului crestin.

Noua, astazi, faptul ca atare poate sa ne apara destul de ciudat, greu de tradus in
categoriile vietii de acum. Cu toate acestea, resimtim usor dificultatile ce survin in
lectura unui text precum Imnele Sf. Simeon Noul Teolog. Doar ca le resimtim de
regula altfel, sub alte unghiuri: nu te mai poti raporta la un asemenea text ca la unul
simplu literar, nu poti evalua spusele autorului dupa criteriile experientei
intersubiective si nu poti initia, de unul singur, o cale de interpretare. Cu alte
cuvinte, nu e suficient s constati ca ai In fatd o operd de exceptie, fie aceasta a
unui om sau a unei epoci.

Stim acum ca grija de sine sau — cu alti termeni — preocuparea de sine (dupa gr.
epimeleia heautou) a fost definitorie pentru citeva scoli filosofice grecesti, mai ales
pentru cea neoplatonician si cea stoica’. Ea revine cu un inteles nou la scriitorii
crestini, Metodiu din Olimp, Vasile din Cezareea, Grigorie de Nyssa si altii.
Chestiunea ca atare nu putea sa le fie straind, dimpotriva. Stiau bine, cum avea sa
spuna mai tirziu Nichita Stithatul, ca in absenta curatirii de patimi mintea omului
va fi stapinitd de “lucrurile vazute” si de “grija cea lumeasca”. Mai rau incd, ea
ajunge ,.impartitd si imprastiati intr-o multime de lucruri”®. Fiind incapabila ,si
primeasca indltimea cuvintelor §i descoperirilor /divine/”, ar putea ,,sa calce §i sa
murdireasci cele dumnezeiesti™. Ideea este relauti putin mai jos. ,,Cici cele sfinte
nu trebuie comunicate nimanui care duce o viata necurata”. Se reface astfel o

2 Cf. Nichita Stithatul, Despre cartea , Imnelor dumnezeiesti” a pdrintelui nostru cuviosul
Simeon, in Dumitru Sténiloae, op. cit., p. 322.

% A se vedea in aceasta privinta Michel Foucault, Hermeneutica subiectului. Cursuri la Collége de
France (1981-1982), traducere de Bogdan Ghiu, Editura Polirom, Tasi, 2004, pp. 13-36. Autorul
discutd deopotriva despre preocuparea de sine la unii autori crestini din primele secole sau de mai
tirziu.

* Ibidem, p. 327. As intelege de aici ci mintea omeneasci, atita vreme cit se afld sub puterea unor
patimi, vede lumea in forme sau categorii cu totul discutabile, de felul celor schizoide, asa cum sint
multiplul fara unitate, diviziunea indefinita si diferenta ce separa.

5 Nu trebuie date unui astfel de om /cuvintele si descoperirile divine/, cum nu trebuie, dupa spusa
Evangheliei, aruncate inaintea lui margaritarele Cuvintului (Matei VII, 6), ci celor care printr-o
curdtire la culme se ridicd pina la treapta sfinteniei lor” (Nichita Stithatul, op. cit., p. 237).

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



cerintd mai veche, exprimata altidata si de Origene, anume ca acela care citeste
scrierile revelate trebuie sa fie el insusi demn de ceea ce citeste.

Ce s-ar intimpla de fapt cu cel care ar citi oricum astfel de pagini, fara a face
efortul despre care este vorba mai sus ? Nepregitit sa primeasca cele sfinte, le-ar
intimpina sigur fard bucurie (cum ne spune Nichita Stithatul), asemeni unor lucruri
strdine sau silnice. Ar ajunge mai curind la sminteala decit la intelepciune. Si
aceasta, deoarece nu ar fi capabil ,,sa ridice ochii spre ceva din cele ce sint mai
presus de noi”. Faptul s-ar explica, pe de o parte, prin sldbiciunea vointei omenesti,
iar pe de alta parte, prin aceea ca sufletul sdu nu s-a deschis inca puterii Duhului
Sfint si lucrarii acestuia. Ideea din urma este explicit formulatd de interpretul vechi:
»puterea dumnezeiascad face tot sufletul, ajuns din fericire la starea de curatie, sa
tinda ca un suflet nemuritor si Intelegator, spre viata Ingerilor, dupa cuvintele lui
Dionisie, graitorul de cele sfinte...”.

2. Curitirea de patimi ca ,,faptuire filosofica”

Lucru important in discutia noastra, curdtirea de patimi — odatd cu dobindirea
unor virtuti distincte — apare acum in felul unei ,,faptuiri filosofice”®. lar sensul
pregatitor al ,.faptuirii filosofice” este bine precizat in scrierile timpului.
Intentionalitatea sa este una practicd sau, cum spunem acum, existentiald. Caci ea
priveste, Tn ultimd instantd, tocmai modul de existentd al omului, asa cum 1l
regdsim in felul sdu de a gindi, In raportarea la semeni sau la lucruri si in
preocuparile sale zilnice.

Stim de altfel ca invatatura crestina a fost socotitd de unii invatati ai timpului o
adevarata filosofie, anume filosofia revelatd. Sint de intilnit si alte sintagme,
precum ,.filosofia pustiei” (Sf. loan Gura de Aur) sau ,filosofia dumnezeiasca”.
Fata de aceasta, ceea ce vechii greci au transmis in materie de filosofie va conta ca
o propedeutica a invataturii revelate. ,,Conform lui Philon si Origene, artele liberale
fartele cuvintului din ciclul numit trivium, gramatica, retorica si dialectica, sau
artele numerelor din ciclul numit quadrivium, aritmetica, geometria, muzica si
astronomia/ erau o propedeuticd la filosofia greaca, iar filosofia greaca, o
propedeutica la filosofia revelatd. Dar incetul cu incetul, etapele de pregatire au
avut tendinta sa se schimbe. Atunci cind Augustin din Hippona, in a sa De doctrina
christiana, enumera cunostintele profane necesare exegetului crestin, el pune pe
acelasi plan artele liberale, ca matematicile sau dialectica, si filosofia”’. Invatitura
crestind ajunge sd reprezinte ea nsdsi un mod de viata, calea de refacere a
comuniunii cu Dumnezeu. In momentul in care acest mod de viati este cultivat mai
mult decit altele cunoscute pina atunci, situatia filosofiei de provenientd greaca se

® Cf. Nichita Stithatul, op. cit., p. 327.

" Regdsim aceastd uniformizare la inceputul Evului Mediu, in epoca carolingiani, la Alcuin. Din
secolul IX pind in secolul XII, filosofia greacd, gratie unor opere ale lui Platon, Aristotel si Porfir,
cunoscute prin intermediul unor traduceri si comentarii realizate la sfirsitul Antichitatii de Boetius,
Macrobius si Martianus Capella, va continua sa fie utilizata, ca in timpul Parintilor Bisericii, in
dezbaterile teologice, ce servesc si la elaborarea unei reprezentari a lumii” (Pierre Hadot, Ce este
filosofia antica?, traducere de George Bondor si Claudiu Tipurita, Editura Polirom, lasi, 1997, p. 278-
279).

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



schimba inevitabil. O consecintd o constituie despartirea ei, ca discurs, de modurile
de viatd in care s-a exprimat altidati, epicureic, platonician si stoic®. Probabil ci
lucrurile sint putin mai complicate, insa importa aceasta relatie noud intre filosofie
si modul crestin de viata.

La ce anume conduce acest exercifiu pregititor numit acum ,faptuire
filosofica”? Ea asigura, inainte de toate, un gen de eliberare a mintii, in asa fel incit
omul sa poatd primi cum se cuvine mesajul divin. Decisiva este, In prima instanta,
tocmai capacitatea omului de a se deschide si a primi cele revelate. Conteaza
enorm aceastd disponibilitate, ca omul ,,s8 primeascd indltimea cuvintelor si a
descoperirilor /divine/”’. Eliberarea mintii este descrisi cel mai adesea in termeni
de limpezime sau transparentd. Mintea se elibereaza atit de unele cauze sau
prilejuri ale patimilor, cit mai ales de puterea lor. Este in joc un sens diferit al
libertatii, numit in termeni destul de precisi: absenta a unor afecte sau patimi
(apatheia), liniste interioara (hesychia) si, in cele din urma, pacea comuniunii cu
Dumnezeu. Stim ca unul din acesti termeni, apatheia, a fost mult invocat in traditia
stoica. Doar ca sensul sdu vechi nu avea cum sd mai satisfacd in mediul crestin.
Apdrea legat prea mult de exercitiul intelectiv al mintii, uneori in chip exclusiv.
Daca apatheia stoica aduce intr-adevar o forma de libertate, aceasta pare sa fie mai
mult a intelectului, ceea ce nu mai este suficient pentru adevirata veghe a
monahului.

In acelasi timp, exercitiul filosofic poate s modifice relatia omului cu lumea in
care traieste. Simplu vorbind, poate sd conduca la un gen de reorientare a privirii
sau a atentiei. Este greu sd nu-ti amintesti aici ca Plotin a sustinut ceva asemanator,
insd intr-un context mult diferit. Cum spune la un moment dat, ,,fiecare suflet este
si devine ceea ce priveste” (Enneade, IV, 3. 8). Daca va privi spre cele mai prejos
decit el insusi, va suporta un gen de cadere pind la nivelul lor. Daca insa va privi
catre cele de sus, atunci va trece dincolo de sine, ajungind sa vada Insdsi gratia ce
straluceste peste oameni si lucruri.

3. Reorientarea privirii: visio speculativa

Sa revin la ceea ce spuneam mai sus in legaturd cu nevoia de reorientare a
privirii sau a atentiei. Este stiut ca in literatura patristica se fac multe referinte la
ceea ce insemna atunci vederea speculativa, visio speculativa. Aceasta numeste un
mod indirect si partial de a vedea cele divine. Cunoasterea per speculum indica
vederea mijlocita, enigmatica si incompletd a celor dumnezeiesti'®. Referintele
frecvente sint mai ales la epistolele pauline, precum | Corinteni 13, 12 (,,Caci
vedem acum ca prin oglinda, in ghiciturd, iar atunci, fata catre fatd; acum cunosc in

® pierre Hadot, op. cit., p. 275-276.

® Cf. Nichita Stithatul, op. cit., p. 237.

10 Am facut unele consideratii in legdturd cu vederea speculativa (,,ca in oglinda”, per speculum)
N Metafizica noastra de toate zilele. Despre gindirea speculativd si prezenta ei fireasca astazi,
Editura Humanitas, Bucuresti, 2008, p. 93-174.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



parte, dar atunci voi cunoaste pe deplin, precum am fost cunoscut si eu”)™. Doar in
eschaton, adica la ,,sfirsitul veacurilor”, cunoasterea speculativd ar urma sa lase
locul 1intelegerii nemijlocite §i deplin transparente (,fatd catre fata”). Este insa
nevoie, pentru aceasta, de restaurarea completd a naturii umane. Pina in acea clipa,
de care nimeni dintre oameni nu are stiinta, relatia cu cele divine rdmine mediata si
lipsitd de limpezimea ei originard. Daca totusi vederea nemijlocita a celor divine le
este rezervatd citorva, celor iluminati 1n sfintenia lor, acest fapt nu suspenda in
genere conditia speculativa sub care se afld mintea omeneasca.

Cum s-a inteles inca de atunci, existd mai multe trepte ale vederii speculative,
,»ca in oglinda”. Bine cunoscutd ne este, inainte de toate, oglinda in care ne privim
aproape zilnic fiecare dintre noi. Aceastd oglindd spune si ea ceva despre felul
nostru de a fi, doar ca intr-o masura cu totul insuficienta. ,,Cind te duci la frizerie
ca sa-ti tunzi parul, iei oglinda si te uiti cu atentie la pieptanatura parului, intrebi pe
cei de fata si chiar pe frizer daca iti este aranjat bine parul de pe frunte; chiar cind
esti batrin, nu te rusinezi sa-ti piepteni si si-ti aranjezi parul ca unul tinar™*?. Insa
locul unei astfel de oglinzi 7l poate lua altceva din viata noastra, de exemplu casa in
care traim, starea trupului si a lucrurilor din jur sau mai ales privirea celorlalti. Nici
acestea din urméa nu-ti ofera prea multe cu privire la tine insuti. Nu-ti spun, de
pilda, ce anume aduce uritenia chipului propriu si cum poate fi depasitd pina la
urmd aceastd uritenie. Dacd totusi te intrebi cu privire la starea sufletului tau,
oglinda potrivitd ar trebui sa fie alta. Este vorba de oglinda care ne aratd nu doar
uritenia chipului propriu, ci deopotriva ,,cum sa ne schimbam aceasta uritenie intr-0
frumusete fara seaman”. O aflam, de pilda, atunci cind avem 1n fatd un mod diferit
de viata. ,,— Care-i oglinda aceea /ar intreba celalalt/ ? — Viata barbatilor virtuosi,
istoria vietii lor fericite, citirea Sfintelor Scripturi, legile date de Dumnezeu. Daca
ai vrea sa te uiti numai o datd la chipurile acelor sfinti, vei vedea si uritenia
sufletului tau; si, odata ce ti-ai vazut-o, nu mai ai nevoie de altceva ca sa scapi de
uritenia lui”. Cum vedem, ceea ce importd in ultima instantd este chipul adevarat
din om, numit altadata cu ajutorul termenului eikon. Importd tocmai masura in care
acesta devine activ, ca imagine a Creatorului. Exact aici vom gasi oglinda ce ne-a
fost data spre vindecare de consecintele pacatului si ale caderii.

in aceasti din urma oglinda, a chipului propriu, omul se poate vedea cu adevarat
pe sine. Tot in ea Dumnezeu se aratd omului, Tnsd nu asa cum este In sine, ci cu
puterile si lucrarile sale. Cind mintea omului este curatd, imaginea din aceastad
oglinda este si ea curatd. Este ceea ce mentioneaza Sf. Grigorie Palama intr-un loc
din Contra lui Varlaam. ,,/Dumnezeu/ se aratd in mintea curata ca intr-o oglinda,
raminind nevazut dupa ceea ce este in sine. Caci acesta este caracterul formei din

1 Cf. si Romani 1, 20 (,,Cele nevizute ale Lui se vid de la facerea lumii, intelegindu-se din
fapturi, adicd vesnica Lui putere si dumnezeire...”). Un alt loc mult invocat se afla in II Corinteni 3,
18: ,.Iar noi toti, privind ca in oglinda, cu fata descoperita, fata Domnului...”.

12 cf. Omilii la Matei, IV, 8, in Sfintul lIoan Gura de Aur, Scrieri, partea a treia, traducere din
limba greaca de Dumitru Fecioru, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 1994, p. 59.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



oglinda: anume, aratindu-se, nu se vede /in ea insdsi/ §i € cu neputintd sa privesti si
in oglinda si in sine ceea ce produce forma din oglinda™™. Asadar, o distinctie mai
veche, intre a se ardta asa cum este 1n sine si a se ardta 1n afard de sine, aceasta
distinctie, cititd uneori ca simpla separatie, este acum depasita prin noul inteles al
imaginii.

4. Strain de lucrurile vazute si de sine insusi

Cum am vazut, exercitiul pregatitor numit ,,faptuire filosoficd” va conduce la o
forma de eliberare a mintii. Aceasta este intotdeauna necesara celui care doreste sa
se deschida mesajului divin. Cu orice mod de asceza asumat (precum retragerea din
lume, viata in mediul monastic, practica pastorald), este presupus efortul curatirii
de patimi. Or, lectura unor pagini de teologie poate fi vazuta in felul unui mod de
asceza. Prin urmare, presupune un exercitiu sustinut cu privire la sine, o forma de
limpezime sau de transparentd a mintii. Este ceea ce se petrece ca dezlegare a
mintii de acele lucruri ce ar constitui un obstacol In ascensiunea ei spirituala.

Tocmai aici rezida dorinta omului de a deveni ,,cu totul strdin lucrurilor vazute”
(cum scrie Nichita Stithatul). Cel care cautd sd contemple frumusetea iIntregii
creatii se vede 1n prealabil ,,cu totul strdin lucrurilor vazute, adica deasupra tuturor
micimilor trupului si simturilor™**. Ajunge striin de lumea divizatd a simturilor,
strdin de orice legaturd pur contingenta sau arbitrara. De fapt, cel care devine strdin
de aceastd lume nu face decit sd descopere un alt Inteles al lumii. Va fi strdin, in
ceea ce-l priveste, de acele ginduri proprii sau de acele imagini ce nu sint decit
amagitoare. Se desparte de ceea ce Tnseamna amagire de sine, de iluziile cu privire
la sine si la propria sa viatd. In consecinti, omul liber se desparte atit de aceastd
lume cit si de sine, de cel care a fost din aceastd lume, in dorinta de a face loc unui
sine renascut. Una din sursele neotestamentare ale acestui mod de a fi strdin este
bine cunoscuti: ,,Ei nu sint din lume, precum nici Eu nu sint din lume” (Ioan 17,
16)". Desi in lume, cei care au crezut in El nu mai erau din lume. Devenisera
straini lumii, atit celei exterioare cit si celei proprii sinelui, in masura 1n care acesta
a fost el Insusi din lume. Despartirea de lume presupune deopotriva despartirea de
sine, de acel sine care este legat in continuare de lume. Strain de cele vazute, omul
ajunge in cele din urma strdin de ceea ce a fost el insusi pind atunci. Liber si
pregitit devine astfel tocmai cel care ajunge lui Insusi strdin, adica la distanta de
acel sine care a ramas legat in contingentele acestei lumi. Este vorba de o pregatire
care nu se Incheie, cici ea continud cu oricare noud treapta In ascensiunea spirituala
a omului.

3 Sf. Grigorie Palamas, Tratatul al doilea din triada ntii contra Iui Varlaam, apud Dumitru
Staniloae, Viata si invataturile Sf- Grigorie Palamas, Editura Scripta, Bucuresti, 1993, p. 182.

14 Cf. Nichita Stithatul, op. cit., p. 322.

1% Redau aici si versetele care-1 preced pe cel de mai sus. ,,Si Eu nu mai sint in lume, iar ei in lume
sint si Eu vin la Tine /.../. Cind eram cu ei in lume, Eu ii pdzeam in numele Tau pe cei ce Mi i-ai dat
/... Eu le-am dat cuvintul Tau si lumea i-a urit, pentru ca nu sint din lume, precum Eu nu sint din
lume” (loan 17, 11-14).

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



5. Precautii serioase fata de alegorie

Am vazut deja ce spune Sf. Toan Gura de Aur in Omilii la Matei, IV, 8. Sfintele
Scripturi 1i sint date omului spre a-si vedea in ele chipul sau adevarat. Cel care
citeste trebuie sa regaseasca, asadar, sensul soteriologic al acelor pagini. Viziunea
(sau theoria) la care poate avea acces inseamna altceva decit o doctrind sau o
metodd anume. Cici reprezintda, asa cum s-a spus, o ,,contemplare a realitatilor
ceresti revelate”™®. Cu alte cuvinte, reprezinti o profetie autentica, vederea celor
reale in ordine divina. Tocmai de aceea comportd o laturd ascetica, presupune o
pregatire cu totul deosebita. De exemplu, profetul Daniel, dupa ce a postit timp de
trei sdptdmini, a primit revelatia ,,atunci cind sufletul sdu era mai bine pregétit
(epitedeiotera) sa primeasca o asemenea vedere (theoria), prin post devenind mai
usor si mai spiritualizat (kouphotera kai pneumatikotera)”, asa cum se spune in
Incomprehensibilitatea lui Dumnezeu, 111, 205-210.

Scriitorul crestin va vorbi, in aceastd privinta, despre ,,sensul dumnezeiesc” al
Sfintei Scripturi. Intelesul dumnezeiesc sau testamentar il afli cel care implineste
cuvintul revelat, menit sa vindece ,,ranile pacatului si ale mor;ii””. Alte intelesuri
posibile — alegoric, analogic sau istoric — sint acum derivate si partiale, incit pot
usor sd devina improprii. Cit priveste intelesul dumnezeiesc al Sfintei Scripturi,
acesta se anunti in chip diferit de la o situatie la alta. ,,In comentariul sau la Psalmi
(9, 4), Sf. Ioan Gura de Aur distinge trei feluri de afirmatii biblice: acelea care
reprezinta doar figuri sau imagini simbolice §i care reveleaza un sens theoretic sau
spiritual; acelea care au doar o semnificatie literald; si acelea care sint intr-un mod
autentic tipologice, In care sensul dumnezeiesc dobindeste expresie in evenimentul
istoric (theoria adevaratd)”. lata si citeva exemple pe care le ofera pentru cele trei
feluri de afirmatii biblice: 1) ,,Cerboaica prea iubitd si gazela plina de farmec sa-ti
fie ea...” (Pilde 5, 18-19); 2) ,,La inceput a facut Dumnezeu cerul si pamintul”
(Facerea 1, 1); 3) ,,Si dupa cum Moise a inaltat sarpele in pustie, asa trebuie sa se
inalte Fiul Omului” (loan 3, 14)*®. Cum vedem, sensul alegoric nu este amintit Tn
acest loc, intrucit este de multe ori discutabil.

La ce anume ne face atenti aici Sf. Ioan Gura de Aur? Ne spune Tnainte de toate
ca Sfintele Scripturi descoperd celui care citeste un ,sens dumnezeiesc”.
Intentionalitatea lor este soteriologica, sa vindece ,,rdnile pacatului si ale mortii”.
Ea poate fi regasitd in acele afirmatii ce aduc in fatd imagini Simbolice cu un
inteles spiritual. Deopotriva, poate fi regésitd in enunturile cu semnificatie literala,
citd vreme este ea Insdsi revelatd. Cu alte cuvinte, intelesul literal al unor versete
are acum valoare testamentard. Cind se spune, de exemplu, ,,.La inceput a facut
Dumnezeu cerul si pamintul”, nu trebuie sa cautam in spatele acestor cuvinte nici
un fel de alegorie. In cele din urma, sensul testamentar poate fi regasit in afirmatiile

16 cf. John Breck, Puterea Cuvintului in Biserica dreptmaritoare, traducere de Monica
Herghelegiu, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1999,
p. 90.

7 Ibidem, p. 88-89.

'8 Ibidem, p. 90.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



cu valoare tipologica. Prin acestea, ,,sensul dumnezeiesc dobindeste expresie n
evenimentul istoric (theoria adevaratd)”. De exemplu, cele spuse in loan 3, 14 (,,Si
dupa cum Moise a indltat sarpele in pustie, asa trebuie sa se inalte Fiul Omului”),
anunta atit ,,un eveniment care s-a intimplat n realitate, cit si un chip simbolic, ce
trimite la insusi lisus Hristos” (John Breck). Cele doua — evenimentul real care s-a
intimplat si chipul simbolic — se descopera 1n acelasi timp si cu aceeasi evidenta.

Urmeaza din cele spuse ca, in lectura versetelor biblice, nimic nu poate fi
separat de intentionalitatea lor revelatd. Sensul simbolic nu este doar simbolic, cel
literal nu este doar literal, iar evenimentul istoric nu are doar o semnificatie
istoricd. Poti avea in vedere, de exemplu, un eveniment istoric mentionat in textul
biblic, insa daca vei crede cd semnificatia lui este doar istorica te indepéartezi cu
totul de intentionalitatea testamentard a textului. La fel, nimeni nu ne opreste sa
cautim in acest text unele alegorii sau pilde morale. Insa a te opri doar la aceste
sensuri Tnseamna a ignora, cu stiintd sau fara stiintd, intentionalitatea lor
testamentara.

6. Asumarea paradoxului si a antinomiei

Ceea ce spune Nichita Stithatul, anume ca omul pregitit este cel care ajunge
strain lui insusi, propriilor simturi §i lucrurilor vazute, aceasta spusa are un caracter
paradoxal. Sau, Tntr-o altd privinta, ea este antinomica. De fapt, ea poate sa ne
apara atit antinomicd — fatd de ceea ce prevede logica aristotelicdi a non-
contradictiei, cit §i paradoxala — fatd de doxa noastrd comuna.

Asa cum stim, au fost distinse de multa vreme citeva sensuri ale antinomiei. Din
punct de vedere logic, antinomia numeste o contradictie intre doud judecati sau
propozitii. Este vorba de ,,0 constructie formald ce apare atunci cind din adevarul
unei propozitii rezultd falsitatea ei, iar din falsitatea propozitiei rezultd adevarul
ei”™. Dacd Epimenide cretanul spune: ,,toti cretanii sint mincinosi”, el insusi minte
intrucit este cretan, deci nu va fi adevarata spusa ,,toti cretanii sint mincinosi”; insa
dacd aceastd spusd nu este adevaratd, atunci inseamnd cda Epimenide a spus
adevirul si ca toti cretanii sint mincinosi. Prin felul ciudat in care este formulata o
propozitie, ea duce la nasterea falsului din adevar si a adevarului din fals. Intretine,
cum vedem, o circularitate ce incalca violent regulile gindirii logice.

Insa literatura religioasd, mai ales cea patristicd, aduce in atentie un sens diferit
al antinomiei si deopotrivd al paradoxului. Situatia din urma este bine cunoscuta
unor fenomenologi ai vietii religioase, de exemplu lui Rudolf Otto, Mircea Eliade
sau Paul Ricoeur. Avind in atentie teologia bizantini, John Meyendorff insista
asupra situatiei pe care o numim antinomica. Concluziile cartii sale se refera abrupt

19 petre Botezatu, Introducere in logica, Editura Polirom, lasi, 1997, p. 59. Logicianul iesean se
referd in acest loc la un paradox semantic, insa, cum singur spune, discutia se duce in genere despre
antinomii (3. 6: Problema antinomiilor generate de caracterul adevarat sau fals al propozitiei),
uzindu-se cu buna stiinta aici de sinonimia partial a celor doi termeni.

2 cf., de exemplu, Rudolf Otto, Sacrul. Despre elementul irational din ideea divinului si despre
relatia lui cu rationalul, traducere de loan Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1996, p. 38-39.
Autorul distinge aici intre paradox (un enunt ce contrariazd credinta sau judecata comund) si
antinomie (cind enunturile sint ,,divergente intre ele, afirmind opposita despre acelasi obiect™).

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



si clar la formulele antinomice prin care au fost exprimate unele adevaruri de
credinta®. Asa cum spune, ,.chiar in definitiile lor oficiale, teologii bizantini au
reusit in general sa pastreze un simtdmint de nepotrivire intre formule si continutul
de credinta: cele mai evidente si mai pozitive adevaruri ale trairii crestine au fost
exprimate astfel in antinomii, adica in propozitii care, in logica formala, se exclud
reciproc, fard a fi irationale”. Un exemplu in acest sens 1l reprezinta distinctia reald
intre persoana divina si fiinta divina, spre a se putea intelege cum anume Cuvintul
intrupat este de-o-fiintd cu Tatal. La fel distinctia dintre fiintd si energie, cu
antinomia pe care o descopera: ,,acelasi Dumnezeu este atit transcendent (,in
fiinta”), cit si imanent (in energii’)”. Ce inteles mai aparte au astfel de antinomii?
Ele ofera o alta intelegere a realitatii divine, numitd acum personalistd si dinamica.
Mai mult incd, descriu o experiere cu adeviarat pozitivd a acesteia, fapt ce nu ar
putea fi exprimat in termenii logicii clasice.

Scriitorii crestini au sesizat bine acest lucru, anume ci adevirul testamentar nu
poate fi exprimat cu toata forta lui in logica aristotelicd a non-contradictiei si in
termenii simtului comun. Dimpotriva, fiind vorba de o experientd diferita,
apofatica, paradoxul formulei de credinta este real si in parte inefabil®. Este ceea
ce afli, de exemplu, atunci cind se spune ca trebuie sa iubesti pe cel care te uraste,
sa faci bine celui care iti vrea raul si sa te rogi pentru cel care te prigoneste (Matei
5, 44).

Sa vedem Tn continuare citeva locuri ale vorbirii antinomice in paginile Sf.
Simeon Noul Teolog. Prin grija interpretului, afli de la bun Tnceput o anume
justificare a lor, anume de a evita intelegerea neadecvatd a celor infatisate in
Sfintele Scripturi®®. Omul ce cauti si vorbeasci ,,spre lauda si slava Celui care este
peste toate” urmeaza a sti ca vorbeste despre cele inefabile (Imnul 1). Va intelege,
de pilda, ca focul divin de la care se impartageste i se ofera intreg, dar cu toate
acestea nu se Tmparte (,,Caci te aprinzi de la foc si iei focul intreg, / dar acela
ramine neimpartit, neimputinat in ceea ce era”). Cum spune interpretul, ,,persoana
lui Hristos este fiecare si in fiecare din acestea”. Insd nu se identifica in fiinta sa
cu nici o altd persoand, nici nu se imparte. Ultima parte a Imnului 1 este o

2L Cf. John Meyendorff, Teologia bizantini. Tendinte istorice si teme doctrinare, traducere de
Alexandru I. Stan, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti,
1996, p. 299 sq.

22 Cf. Dumitru Staniloae, Studii de teologie dogmaticd ortodoxd, ed. cit., p. 194. Tn capitolul 11 din
ale persoanei umane, p. 173 sq.), teologul roman insista pe constitutia paradoxala a persoanei umane.
Vorbeste astfel despre ,,caracterul inepuizabil, dar finit al ei” (p. 174); ,traieste ca legata de momentul
prezent, dar si cuprinzind trecutul si intinzindu-se spre un viitor fara sfirsit” (p. 181); ,,¢ o creaturd din
nimic, §i aceasta trebuie sd intretind in ea constiinta smereniei, dar e creatura constientd a lui
Dumnezeu, capabila sa stie de El, si aceasta 1i da, in acelasi timp, o valoare de nepretuit” (p. 188); ,,un
alt paradox al persoanei sté in caracterul ei pe de o parte temporal, pe de alta etern, sau in importanta
eterna a clipei temporale” (p. 192).

2 |bidem, p. 318. Este imediat invocatd o sursd importantd a acestor antinomii, anume scrierile
Sfintului Dionisie Areopagitul (p. 319).

2% |bidem, nota 14, p. 334.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



admirabila Insiruire de paradoxuri. ,,Caci nu va fi sfirsit al Tnaintarii lor in veci. /
Pentru ca stabilitatea cresterii spre tinta fara de sfirsit / va consta in cuprinderea
necuprinsului / $i 1i va satura Cel de care nu se poate nimeni satura. / Plinatatea lui
si slava luminii / va consta in inaintarea Intr-un abis si intr-un Inceput fara sfirsit. /
Si precum avind pe Hristos ca Acela ce a luat chip induntrul lor. / i stau alaturi
Celui care lumineaza 1n chip neapropiat, / asa sfirsitul se face in ei inceputul slavei
/ §1 — ca sa-ti fac ideea mai clara — / in sfirsit vor avea inceputul si in inceput
sfirsitul. /... / El este un abis fara sfirsit intru totul, / intreg 1n toate privintele, n
toate partile”.

Vor fi invocate frecvent acele experiente in care antinomia isi afld locul ei
privilegiat. Experienta extazului, de exemplu, este prin excelentd antinomica: ,.si-
mi ies din mine intelegindu-ma pe mine / ce-am devenit, din ce-am fost, o,
minune!”®. La fel va spune si despre experienta iubirii celor divine, sau despre
cunoasterea lor ca atare (,lumina Sfintei Treimi, / Impartitd intreit in chip
neimpartit, / care este una in trei Persoane, / cunoscuta in chip necunoscut, atit cit
voieste Ea”)%.

Tn definitiv, cel care se impartiseste de lumina Sfintei Treimi face loc in mintea
sa unor paradoxuri de-a dreptul abisale. Este ceea ce aflam, de pilda, in Imnul 3,
dedicat vietii monahului. ,,Slavit fiind, i se pare cd e mereu mai sarac, / Si facut de
Dumnezeu mai propriu Lui, i se pare ¢d e mai strain. / O, minune, cu totul straina si
negraitd! / Datoritd bogdtiei nesfirsite sint sarac / si avind mult, socotesc ca n-am
nimic / si spun: insetez din pricina multimii apei / si cine Tmi va da ceea ce am din
belsug / si unde voi afla ceea ce e Induntrul meu, / dar cum voi apuca ceea ce este
induntrul meu / si inafara lumii, caci nu se vede deloc ?”. Comentariul parintelui
Dumitru Staniloae este laconic si limpede in acest loc. ,,Cu cit /cineva/ e facut mai
intim lui Dumnezeu, cu atit se simte mai deosebit de Dumnezeu cel nesfirsit si
simte neputinta exprimarii minunii Lui”?’. Asadar, un paradox in aparenti straniu,
insd minunat in continutul sdu, atinge viata celui care este pregatit sd urmeze cu
adevirat calea Domnului.

Bibliografie

Afloroaei, Stefan, Metafizica noastra de toate zilele. Despre gindirea speculativa si
prezenta ei fireascd astazi, Editura Humanitas, Bucuresti, 2008

Botezatu, Petre, Introducere in logica, Editura Polirom, lasi, 1997

Breck, John, Puterea Cuvintului in Biserica dreptmaritoare, traducere de Monica
Herghelegiu, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1999

Foucault, Michel, Hermeneutica subiectului. Cursuri la Collége de France (1981-1982),
traducere de Bogdan Ghiu, Editura Polirom, Tasi, 2004

Ioan Gura de Aur (Sfintul), Scrieri, partea a treia, traducere din limba greaca de Dumitru

% sf. Simeon Noul Teolog, op. cit., p. 338.
% |bidem, p. 341.
2 Dumitru Staniloae, op. cit., notele 41 si 42, p. 343.

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)



Fecioru, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti,
1994

Hadot, Pierre, Ce este filosofia antica ?, traducere de George Bondor si Claudiu Tipurita,

Editura Polirom, Iasi, 1997

Meyendorff, John, Teologia bizantind. Tendinte istorice si teme doctrinare, traducere de

Alexandru 1. Stan, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne,
Bucuresti, 1996

Otto, Rudolf, Sacrul. Despre elementul irational din ideea divinului si despre relatia lui cu

rationalul, traducere de loan Milea, Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1996

Palamas, Grigorie (Sfintul), Tratatul al doilea din triada intii contra lui Varlaam, apud

Staniloae, Dumitru, Viata si invataturile Sf. Grigorie Palamas, Editura Scripta, Bucuresti,
1993

Staniloae, Dumitru, Studii de teologie dogmatica ortodoxd, Editura Mitropoliei Olteniei,
Craiova, 1991

Staniloae, Dumitru, Viata si invataturile Sf. Grigorie Palamas, Editura Scripta, Bucuresti,

1993

Stithatul, Nichita, Despre cartea , Imnelor dumnezeiesti” a parintelui nostru cuviosul
Simeon, in Dumitru Stiniloae, Studii de teologie dogmatica ortodoxa, Editura
Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991

BDD-A116 © 2011 Editura Universitatii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:24:45 UTC)


http://www.tcpdf.org

