Majniin et Layla, Don Quichotte et Dulcinée.
Les extraordinaires aventures des foux amoureux

Silviu LUPASCU”
Key-words: Majnun, Layla, Don Quixote, Dulcinea, sufism, love

L’histoire de 1’amour de Don Quichotte pour Dulcinée est-elle une
réécriture du mythe arabe de I’amour de Majniin pour Layla ?

Majniin est le « fou », et Layla est la « nuit ». Les formes primaires,
archaiques du mythe décrivent le rapt de I’amour, expérimenté par le poéte-bedouin
Majniin, dans la proximité de la tente de Layla, sans qu’au bien-aimé soit octroyé le
don divin de contempler le visage de la bien-aimée. Ultérieurement, dans la
littérature Sodufi, I’amour extatique ressenti par Majnin et Layla symbolise le
mystére de I’amour qui réunit le mystique Sozfi au Dieu Unique et Vivant, la
rencontre théandrique accomplie au niveau de [’ontologie infinie du langage.
L’insanité¢ béatifique de I’accomplissement de 1’amour terrestre symbolise ainsi
I’insanité béatifique de I’accomplissement de 1I’amour mystique, la remémoration de
la continuit¢é de I’amour existentiel grace auquel les étres humains renient la
rationalité du non-amour, pour rencontrer I’Etre Divin dans la «nuit de la
Puissance », laylat al-Qadr, 1’espace nocturne ot le Prophéte Muhammad a été ravi
pour recevoir le Qur’an.

Layla u Majniin, le poeme rédigé par Nizam Ad-Din Abi Muhammad Ilyas
Ibn Yasuf Ibn Zaki Ibn Mu‘ayyad, surnommé Nizami (1141-1209), vers 1188-
1192, a été dédi¢ au prince Akhsatan Ibn Manuchihr Shirwan Shah de Shirwan, ville
située au bord occidental de la Mer Caspique. Nizami décrit I’histoire de 1’amour
entre Qays, poe¢te du désert, membre de la tribu Banu ‘Amir, et la belle Layla, un
amour terrestre traumatisé par la souffrance et la mort, mais racheté et accompli au-
dela du seuil de la mort en tant qu’amour céleste, circonscrit par le resplendissement
du Royaume de Dieu (cf. Arberry 1994 : 124-126). La narration mythologique
concernant Majniin et Layla contient le symbolisme Soifi de 1’amour infini, de
I’« intoxication » avec le « vin » extatique de 1’amour de Dieu, de I’incandescence et
de la réciprocité théandrique :

I1 (Qays) se noyait dans une mer d’amour avant de connaitre I’amour. (...) Un
feu s’était allumé dans les cceurs des deux, chaque flamme reflétant I’autre. (...)
L’amour a été tel un échanson qui leur avait rempli les coupes jusqu’aux bords, et ils
avaient bu tout ce qu’il leur avait versé. Aprés un court délai, les effets de

* Université « Dunirea de Jos » de Galati, Roumanie.

,Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 2 (18), 2013, p. 223-228

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)



Silviu LUPASCU

I’intoxication se sont fait sentir, car ils ne s’étaient pas rendu compte a quel point la
force du vin était grande.

L’imaginaire de 1’accomplissement apothéotique de [’amour entre le
derviche errant et les ténébres non-rationelles, béatifiques, de la théophanie, est
emprunté a la littérature Hénokidique. Aprés la mort du bien-aimé et de la bien-
aimée, Zayd, un ami dévoué, recoit en réve la vision du bonheur infini dont Majniin
et Layla jouissent dans le royaume des esprits, dans 1’espace de la réalité réelle,
dominé par la Présence Divine et les hiérarchies angéliques :

Dans sa légende-chronique, le ménestrel (...) raconte comment Zayd, le torturé
par la souffrance, avait vu dans son réve Majniin et sa belle épouse, unis en
méditation, la nuit. Devant son regard, I’autre monde, le monde des esprits, révéle les
infinis tableaux du bonheur. Les anges sont apparus en vétements brillants, entourés
des spheres de la gloire divine, et de leurs yeux jaillissaient les rayons de 1’extase
sainte. (...) Dans une clairiére roseatre, a ’ombre d’un palmier, il a vu un trone
merveilleux, orné d’or et de pierres précieuses. (...) Assis sur le trone, transfigurés, les

deux amoureux, séparés depuis longtemps, répandaient une lumiére sérafique (Nizami
1997 : 6)%.

Dans le Kashf al-mahyjiib, le Dévoilement de ce qui est voilé ou la Révélation
du mystéere Abt’l-Hasan ‘Al Ibn ‘Uthman Ibn ‘Ali Al-Ghaznaw1 Al-Jullabt Al-
Hujwiri? (m. vers 1063-1072) affirme que 1’union entre I’homme et Dieu n’est pas
définie par une certaine « étape » (maqam) ou par un certain « état » (hal), car
I’union signifie la concentration des pensées d’un étre humain sur 1’objet de son
désir religieux, sur la cible de sa recherche spirituelle. Le dynamisme spirituel de
I’avancement sur la voie, I’identification directe du chercheur avec le principe
ontologique de I’infini qui constitue le but de sa recherche, supposent le parcours
des « étapes » (magamat) et des « états » (ahwal), expérience suite a laquelle le désir
de la personne unifiée s’accomplit par la négation méme du désir. De cette maniére,
Majniin a concentré toutes ses pensées sur I’étre de Layla, il n’a vu qu’elle dans le
monde entier, et a ses yeux toutes les choses créées se sont identifiées a la beauté du
visage de Layla. Par idéalisation, I’étre de Layla recoit un double sens symbolique,
elle devient a la fois le ceeur de Majniin et la quintessence de I’univers entier (cf. Al-
Hujwiri 1976 : 258)°.

Jalal-ud-din Rami (1207-1273) mentionne dans le Mathnawi-i ma ‘nawrt que
la souffrance provoquée par 1’absence de longue durée de Layla est 8 méme de
déterminer Majniin de tomber malade. Layla lui manque a tel point que la
température de son sang monte dangeureusement et 1’intervention d’un médecin
devient nécessaire. Celui-ci prépare Majniin pour la phlébothomie et observe que,
pendant la nuit, les fauves qui se rassemblent autour de Majniin ne saisissent plus

! La premiére traduction en anglais, réalisée par James Atkinson, a été publiée en 1836 (cf.
Arberry 1994 : 124-126).

2 Mystique Sodfi iranien, né & Hujwir, un faubourg de Ghazna. Il a rédigé environ dix ouvrages,
mais seulement le Kashf al-mahjib a été préservé. 1l finit sa vie a Lahore.

% Cf. Seyed-Gohrab 2003: 236: « Layli peut étre considérée le coeur de Majniin, par lequel il voit
I’univers entier. Autrement dit, ou qu’il regarde, Majniin ne trouve que des images de Layla : ’univers
entier est compris en elle, (...) elle est décrite souvent par Majniin comme étant son cceur, 1’essence de
son ame et la lumiere de sa vie. »

224

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)



Majnin et Layla, Don Quichotte et Dulcinée. Les extraordinaires aventures des foux amoureux

I’odeur du corps humain : « L’odeur humaine n’émane plus de ton corps, a cause de
I’amour et de I’extase qui résident abondamment en ton cceur. » La réécriture de
Riimi1 contient une apologie de 1’amour : « Si ’amour n’existait pas, comment
I’existence aurait-elle pu étre ? (...) L’amour engendre spirituellement ceux qui sont
morts. Il éternise 1’esprit périssable. » Majniin avertit le médecin que son étre entier
est rempli de Layla, telle une coquille qui contient en soi une perle inestimable. En
conséquence, Majniin avoue avoir peur parce que les incisions faites avec la lancette
en vue de la prise de sang pourraient blesser Layla : « L’homme raisonnable dont le
ceeur est illuminé sait qu’entre moi et Layla il n’y a aucune différence » (cf. Rimi
1990, I11: 120-121).

Seyed-Gohrab a mis en évidence le fait que Nizami utilise le vocabulaire
religieux pour décrire la liaison d’amour entre Majniin et Layla, pour exprimer
I’idée que Layla est la Ka ‘bah du cceur de Majniin : « Ce vocabulaire fait référence a
la Ka‘bah, a la direction de la Ka‘bah (giblah), indiquée par la niche de priére
(mihrab) ; aux stations (magamat) du Pélerinage, a la circumambulation (tawaf) de
la Ka‘bah ; au vétement sacré (ihram) mis par le pélerin, et finalement au célébre
cantique chanté par les pelerins, labbayk ». Encadré par la théologie mystique du
soufisme, le mythe de 1’amour entre Majniin et Layla se métamorphose du point de
vue exégétique dans une réécriture du théme de I’amour tragique entre Iblis et Dieu :

La relation entre Majntin et Layla est analogue a celle de I’amour tragique
entre Iblis, I’archétype de ’amourecux mystique, et Dieu, en concordance avec les
écritures d’auteurs Sodafi comme Al-Hallaj, les fréres Al-Ghazali, Sana’i, ‘Attar, ‘Ayn
Al-Qudat et Razbihan Baqli (Seyed-Gohrab 2003: 227-234).

Le principe de I’ontologie infinie de I’ame, exprimé par 1’énnoncé « Je suis
qui j’aime et qui j’aime est moi », constitue 1’essence du mythe de Majniin-Layla
(4na Layla, « Je suis Layla ») et de la pensée Soufi d’Al-Hallaj (4na I-Haqq, « Je
suis Dieu »). Le langage de 1’amour affirme 1’annihilation de 1’ipseité amoureuse en
tant qu’« absolue transitivité ». L’état de I’anéantissement de I’aimé en I’Aimé
révele qu'« aimer c’est s’assimiler a autrui, ce n’est pas assimiler autrui a soi »
(Hatem 2009 : 119-131).

En méme temps, Seyed-Gohrab fait ressortir I’influence du gnosticisme sur
I’ceuvre poétique de Nizami. La notion de « destin » (gr. eimarméne), avec sa
dynamique tyrannique, négative, orientée contre 1’effort de salut de I’ame humaine,
est transférée a I’intérieur de 1’espace littéraire persan de 1’espace religieux du
gnosticisme hellénistique :

Pareillement aux plusieurs poétes persans, la vision du monde de Nizami est
profondément influencée par le gnosticisme. Il fonde son argumentation sur 1’idée
gnostique de destin, qui sépare la divinité du monde matériel.

L’ascension de I’ame vers la demeure céleste de son origine est résignifié
comme mi ‘raj (cf. Qur’an, S. XVII) ou voyage nocturne vers I’union avec la Bien-
aimée immatérielle :

L’ascension de I’ame vers la demeure de son origine fait partie du systéme gnostique.

Nizami utilise le théme de I’ascension de I’ame en connexion avec la description de 1’ascension
nocturne du Prophéte (mi ‘raj). (...) L’ascension peut étre envisagée de maniére symbolique

225

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)



Silviu LUPASCU

comme délivrance du diktat de ce monde corruptible et matériel, comme abboutissement de
I’effort d’atteindre 1’état de I’union par amour avec la Bien-aimée immatérielle.

L’évocation de I’aspect maléfique du monde matériel représente une
réécriture succincte de la cosmologie gnostique concernant 1’Ogdoade qui se trouve
sous la domination du Principe du Mal :

Le monde est comparé a un abime obscure, a une prostituée pestilencielle dont
le but est d’induire en tentation 1’étre adamique, a un démon parti a la recherche de
I’ame humaine, caché sous 1’aspect angélique (41, 26 ; 61, 90), a une maison de la
souffrance (41, 22) (...). C’est I’ancien caravansérail tombé en ruine (41, 30) (...) (cf.
Seyed-Gohrab 2003: 183-185).

La vision de la « Bien-aimée immatérielle » a 1’apogée de 1’ascension
céleste de I’ame, dans le poéme de Nizami, coincide avec la contemplation de la «
Maitresse Divine » mentionnée par Al-Mugaddasi, dans le contexte de 1’ouverture
de I’ame vers I’influence mystique, de 1’enlévement du voile et de I’acces aux
mystéres du monde invisible (Al-Muqaddast 1980: 55-58). André Miquel et Percy
Kemp ont remarqué que la présence de Layla définit la folie de Majniin, 1’investit
avec signification et universalité, dans la perspective de I’entrecroisement du
langage et du non-langage :

Sans Layla, Majniin ne serait qu’un fou quelconque : Majnin de la tribu Banu
‘Amir. Par association, par 1’orientation de la folie vers le nom d’une femme unique
(Majnin Layla, le « fou de Layla »), la légende les renferme pour toujours dans un
couple idéal qui échappe a toute localisation pour devenir exemplaire, universel. (...)
Puisque la nuit définit en principe 1’étre de Majntin, elle devrait devenir au sens
propre du terme une nuit qui tend vers zéro, et le nom du poéte serait aboli, dans une
sorte de non-dit (Miquel, Kemp 1984 : 47-48).

Espace de la coexistence et de la symbiose entre les trois religions
monothéistes abrahamiques, I’Espagne musulmane se métamorphose graduellement
en Espagne catholique. Commencée au milieu du VIII® siécle, dans les Asturies, la
Reconquista s’empare de Toléde (1085), de I’ancien califat omeyyade de Cordoue
(1236), de Séville (1248) et s’achéve en 1492 par la victoire des « rois catholiques »,
Ferdinand d’Aragon (1452-1516) et Isabelle de Castille (1451-1504), sur le
royaume musulman de Grenade. Seulement huit décennies plus tard, aprés la bataille
de Lépante (1571), en 1573, Miguel de Cervantés Saavedra (1547-1616) a participé
a ’expédition militaire de Don Juan d’Autriche (1545-1578) au nord de 1’ Afrique,
suite a laquelle I’armée espagnole a conquis la Tunisie. Ultérieurement, Cervantes a
été emprisonné a Alger, entre les années 15751580, apres que la galere El Sol, avec
laquelle il voyageait d’Italie vers I’Espagne avait été attaquée, au large des cotes de
la France, par une escadre de pirates berbéres sous le commandement de Mami, un
albanais renégat. En ce contexte, tant la présence du mythe de Majntin et Layla dans
le milieu littéraire-théologique de I’Espagne musulmane que la survie du théme de
I’amour entre le « fou » et la « nuit » dans I’imaginaire littéraire de 1’Espagne
catholique, aprés la Reconquista, peuvent étre considérées comme axiomatiques.
D’autre part, au niveau hypothétique, 1’assimilation ou la remémoration du mythe de
Majniin et Layla par Cervantés peuvent étre situés dans la période de la campagne
tunisienne et de ’emprisonnement algérien. La fréquentation des lettres et de la

226

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)



Majnin et Layla, Don Quichotte et Dulcinée. Les extraordinaires aventures des foux amoureux

spiritualité arabe par Cervantes est avouée indirectement par I’identité musulmane
du héros-narrateur Cide Hamete Benengeli ou Sidi Ahmed Benengeli.

Tout comme dans le cas de Majniin, les exigences spirituelles de la folie
déterminent Don Quichotte a aimer une hypostase de la beauté irréelle. Le chevalier
et son écuyer cherchent dans le paysage ibérique rural une princesse qui est le «
Soleil de la beauté avec tout le ciel réuni » (Cervantés Saavedra 1997 : 83-90).
L’accomplissement de I’amour de Don Quichotte impose la libération de 1’ame du
systeme coercitif de ’humanité rationnelle, 1’ouverture de la prison de 1’amour
rationnel et du non-amour rationnel vers le ciel illimité de I’amour infini. Au-dela du
seuil de la rationalité, 1I’étre du chercheur amoureux s’anéantit dans le royaume de
I’invisible, dans le non-espace de la réalité réelle ou le sujet de ’amour et la grace de
I’amour fondent dans le principe supréme du vivant.

Dulcinée se dévoile comme un alter-ego de Layla : idéal de la beauté d’au-
dela de ’espace-temps, inaccessible dans I’incompréhension éphémeére du monde
terrestre, accessible par le renoncement de soi du pelerin parti vers la Ka ‘bah de
I’amour, sur la voie nocturne du désert de I’irrationnalité. Majntin et Don Quichotte
vivent 1’expérience de la contemplation de cette beauté comme union non-sexuelle,
comme immersion dans les ténébres béatifiques de 1’insanité dans la profondeur de
laquelle brille la vérité de I’amour théocratique, un don divin voué aux efforts et aux
traumas des ames sans visage, sans corps, auréolés par 1’extase du retour dans
I’espace paradisiaque. En réalité, les bien-aimés aiment le non-visage nocturne de la
propre errance sur la voie féérique du psychique inconscient, au bout duquel se
trouve un oasis spirituel de la non-chute dans le péché. Majntin se guérit par la mort
et Don Quichotte se guérit pour mourir, pour ne plus pouvoir survivre a 1’intensité
du martyre qui les déchiraient entre la vérité du monde et la vérité du non-monde,
entre la beaut¢ du monde et la beauté du royaume de I’invisible, entre le relief
illusoire de I’amour rationnel et le relief éternel de I’amour irrationnel.

Le miracle de I’amour revivifie et purifie non seulement les corps, mais
aussi la partie invisible des étres. L’amour ou seulement le rapprochement physique
invite a remémorer la méme collision émouvante, incandescente, souvent tragique
ou heureuse, entre deux dmes. La doctrine sur I’amour transmise par Majniin et Don
Quichotte est vive et actuelle pour les amoureux de tous les temps : I’amour est un
salut irrationnel.

Bibliographie

Al-HuyjwirT 1976 : ‘All Ibn ‘Uthman Ibn ‘Ali Al-Ghaznawi Al-Jullabi Al-Hujwiri Al-
Hujwiri, Kashf al-mahjib, Reynold A. Nicholson (trad.), London, E.J.W. Gibb
Memorial Trust.

Al-MuqgaddasT 1980: Ibn Ganim ‘Abd Al-Salam Ibn Ahmad ’Izz Al-Din Al-Muqaddasi,
Kitab kashf al-asrar a’n hokm at-toyur wal-azhar, Irene Hoare , Darya Galy (trad. ;
d’aprés quatre manuscrits arabes édités par Garcin de Tassy, en 1821), Revelation of
the Secrets of the Birds and Flowers, London, Octagon Press.

Arberry 1994 : Arthur J. Arberry, Classical Persian Literature, Richmond, Curzon Press Ltd.

Cervantés Saavedra 1997 : Miguel de Cervantés Saavedra, L’Ingénieux Hidalgo Don
Quichotte de la Manche, I-11, Aline Schulman (trad.), Paris, Seuil.

227

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)



Silviu LUPASCU

Hatem 2009 : Jad Hatem, « ‘Je suis qui j’aime’ en mystique. Majniin Layla, Hallaj et la
dialectique de la sentence d’identification », in : Mihail Neamtu, Bogdan Tataru-
Cazaban (éd.), Memory, Humanity and Meaning. Selected Essays in Honor of
Andrei Plesu’s Sixtieth Anniversary, Bucarest, Zeta Books.

Miquel, Kemp 1984: André Miquel, Percy Kemp, Majniin et Layld : I'amour fou, Paris,
Sindbad (La Bibliothéque arabe).

Nizdmi 1997 : Nizam Ad-Din AbGi Muhammad Ilyas Ibn Yiasuf Ibn Zaki Ibn Mu‘ayyad
Nizami, Layla u Majnin, Colin Turner (trad.), Layla and Majnan : The Classic
Love Story of Persian Literature, London, Blake Publishing Ltd.

Rami 1990 : Jalal-ud-din Rami, Mathnawi-i ma ‘nawi, Reynold A. Nicholson (trad.), The
Mathnawi, Cambridge, E.J.W. Gibb Memorial Trust.

Seyed-Gohrab 2003 : Ali Asghar Seyed-Gohrab, Layli and Majnin. Love, Madness and
Mystic Longing in Nizami’s Epic Romance, Leiden & Boston, Massachusets, Brill.

Majnin and Layla, Don Quixote and Dulcinea.
The Extraordinary Adventures of the Madmen in Love

Is the love-story in which Don Quixote and Dulcinea are involved a re-writing of
the Arabic myth about Majnun and Layla? Majnun is the “Madmen”, and Layla is the
“Night”. The primary, archaic forms of the myth describe the rapture of love, experimented
by the dervish-poet Majnun, in the proximity of Layla's tent, while the lover hasn't received
the divine gift of contemplating the face of his beloved. Later on, in Sufi literature, the
ecstasy of love, experienced by Majnun and Layla symbolized the love relationship between
the Sufi mystic and God, the theandrical meeting between the human being and God in the
mystery and union of love. The blissful insanity of the fulfillment of earthly love thus
symbolizes the blissful insanity of the fulfillment of mystic love, the recollection of the
continuity of the existential love due to which the human beings free themselves of the
rationality of non-love, in order to meet the Divine Being, in the Night of the Presence.

228

BDD-A1143 © 2013 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:21:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

