Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale
asupra unei teme neglijate de religie populara

Mircea PADURARU"

Key-words: divination, sortes sanctorum, Orthodox Church, canon, folk,
archaic reflex

Tinuta 1n viatd de multimi deloc neglijabile de oameni si ajutatd de o seama de
slujitori ai Bisericii, practica ,,deschiderii cartii” este mai vie ca oricind. Cine
consultd arhivele mass-mediei autohtone doar din ultimii doudzeci de ani gaseste
multe articole, reportaje, interviuri si anchete TV care sd confirme observatia
(Corlatan 2000, Olteanu 2008, Krajnik 2011, Titei 1998, Daraban 2004, Ordean
2006, lonescu 2013 etc.). De regula, aceste sesizari nu sunt modalitati neutre de
semnalare a prezentei fenomenului, ci adevarate luari de pozitie prin care practica
este dezaprobata cu doud motivari: pentru jurnalisti, ea constituie un caz insolit de
ingeldciune ce trebuie denuntat; pentru oficialitatile bisericesti — caci institutia
Bisericii este mereu direct vizatd — practica reprezintd un caz de abatere de la
canoanele eclesiastice, o forma de vrajitorie prin obiecte sfinte (ghetie) (Cleopa
2004, Sechelarie 1999) si, totodatd, o inovatie ,,pacatoasa” adusa ritualului oficial
(Sandu 2004, Necula 1996). Totusi din perspectivd etnologicd, si jurnalistii si
oficialitatile bisericesti gresesc in mod asemandtor i nu comunicd nimic credibil
pentru a facilita intelegerea fenomenului. Primii se afla in eroare intrucat,
considerand fenomenul drept ,,inselaciune”, absolutizeaza pozitia unui anume ,,bun
simt”, marcat fundamental de rationalism si de premisa legitimitatii numai anumitor
tipuri de gesturi si practici irationale, operand asadar arbitrar un fel de selectie intre
o multitudine de comportamente irationale. In mod asemanitor, oficialii bisericii
gresesc pentru cd postuleaza, din principiu, centralitatea si superioritatea experientelor
sacre care se petrec in cadrul si numai in felul definit de institutia canoanelor.
Pozitia de pe care se realizeaza judecata este, in ambele cazuri, ,,politica” si
teologica si nu morald ori stiintifica. Etnologia insd nu evalueaza adevarul ,,obiectiv”
al acestor experiente, ci urmareste sa le inteleaga pe toate, echidistant, pastrandu-si
perspectiva nealteratd de afinitati.

In cele ce urmeazi ne propunem s limurim citeva chestiuni care privesc
vechimea practicii, relatia acesteia cu canoanele bisericii si, In fine, o succintd
interpretare a fenomenului din unghi etnologic.

* Universitatea ,,Alexandru Ioan Cuza”, Iasi, Romania.

,,Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 2 (18), 2013, p. 185-194

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Mircea PADURARU

1. Generalitati despre practica ,,deschiderii cartii”

Performata adesea sub copula bisericii, ,,deschiderea cartii” este o practica
divinatorie la care participa individul religios si preotul. Gestul central din cadrul
ritualului 11 constituie chiar ,,deschiderea cartii” (Biblie, Liturghier, Pravila, Psaltire
etc.), cu precizarea ci, in context ritual, cartea pare ca isi abandoneaza functia
obisnuita si devine obiect sacru intr-un scenariu strdin de practica bisericeasca
obsteasci. In putine cuvinte, ceea ce se petrece cu prilejul ,,deschiderii cartii” se
poate rezuma dupa cum urmeaza: prin manipularea obiectului sacru si cunoscand
adesea si numele credinciosului, preotul reveleazad si comunicad o cunoastere
ascunsa. Lectura si intelegerea mesajului ascuns este un proces care comportd doud
aspecte. Mai intai, e vorba de un aspect ,,pozitiv’ care corespunde continutului
paginii unde se deschide cartea, cu mentiunea ca prin ,,continutul paginii” nu se
intelege doar textul, ci intreg ,,desenul” foii (caractere, puncte, semne ortografice,
figuri, viniete, cromatica paginii, neagrd sau rosie, etc). Cartea, deci, se poate
deschide la un loc ,,bun” (continut semantic pozitiv, culoarea rosie etc.) sau la un loc
,»rau” (continut semantic negativ, culoarea neagra etc.). Plecand de la aceste cadre
largi ale intelesului, preotul instituie diferite relatii intre numele si istoria
credinciosului si locul unde s-a deschis cartea sacra. Acest al doilea aspect al artei
divinatorii nu mai deriva din manipularea obiectului ritual, ci din calitatea preotului
de ,,specialist al sacrului” (M. Eliade), de ins exceptional, de ,.elitd spirituala” care
se situeazd in raport privilegiat cu divinitatea. Privind ritualul in aspectele sale
esentiale putem formula premisa fundamentala a practicii: fiind ,sacrd” si
manipulatd de un ,,specialist al sacrului” si in ,,sfinta biserica”, cartea nu se poate
deschide la intdmplare, ci precis, exact unde trebuie sa semnifice in raport cu viata
insului religios. In context ritual, preotul instituie si mediaza relatia dintre cel ce
solicita ,,deschiderea cartii” si sacru. Fara aceste convingeri, practica nu poate exista.

2. O idee despre vechimea practicii

Profesorul Nicolae D. Necula considera ca in cazul de fatd avem de-a face cu
o dezvoltare patologici a ritualului Sfantului Maslu (Necula 1996: 243-246). intr-
adevar, gestul ,,deschiderii cartii” (de catre credincios sau de catre preot), ideea
atingerii Evangheliei (de capul credinciosului, in ritualul Maslului, sau de mana
acestuia, in practica ,,deschiderii cartii”) si credinta ca prin aceasta se petrece ceva
de ordinul supranaturalului sunt elemente comune cu ritualul pe care il discutam.
Insa Nicolae D. Necula, in acelasi context, aduce atitea argumente privitoare la
rigorile oficierii tainei si la scenariul ei, incat este greu de crezut ca ,,deschiderea
cartii” este o ,,inovatie” (termenul autorului) a acestui ritual. Faptul ca performarea
Maslului trebuie sa se faca cu un sobor de sapte preoti, mai rar cu patru sau trei si
numai in cazuri cu totul exceptionale se admite oficierea tainei de un singur preot,
este un amanunt crucial. In alti ordine de idei, aceasti slujba are structura
complicatdi a unei suite de rugiciuni (ce contin o importantd dimensiune
,metatextuala” si ,,pedagogica”, caci la tot pasul se explica pe sine), si necesitd o
varietate de obiecte liturgice, pe langd Evanghelie, si de gesturi de cult (timaierea,
sdrutarea crucii §i a Evangheliei, ingenunchierea, ungerea cu untdelemn etc.), pe
langa gestul ,,deschiderii cartii” (vezi descrierea ritualului in Molitfelnic, 1992). Deci

186

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

comparatia cu practica In discutie arata ca numai trei elemente formale sunt comune,
in vreme ce o multime de diferente importante ies la iveald, motiv pentru care ne
indoim cd 1n acestd taina a Bisericii origineazd ceea ce astazi se desemneazd prin
sintagma ,,deschiderea cartii”. Nicolae D. Necula mai precizeaza ca in vremuri ,,mai
de demult” preotii ,,deschideau cartea”, in sens divinatoriu, deci ca derapaj de la
dogma, numai cu prilejul oficierii tainei Sf. Maslu, dar ca in zilele noastre lucrurile
au degenerat chiar mai mult, prin aceea ca slujitorii Bisericii obisnuiesc a deschide
orice carte de cult si cu orice prilej — afirmatii care, ca si ipoteza legaturii dintre taina
Sf. Maslu si practica ,,deschiderii cartii”, nu contin nicio notd explicativa, nicio
trimitere bibliografica. Asupra acestei chestiuni vom reveni imediat. Oricum, nici
Nicolae D. Necula, nici Dan Sandu nu ofera vreun indiciu istoric privitor la nasterea
practicii. Notdm deocamdata ca termenul inovatie semnifica, in absolut, o Tnnoire in
raport cu aspectul originar al ritualului, dar nu si un fenomen de data recenta.

Pentru a ne face o idee cat de cat verosimila privitoare la vechimea practicii
trebuie sd avem in vedere cel putin cinci evidente, dintre care doua au o relevanta
generald, universald, iar trei o relevanta locala.

a. Tendinta puternica si continua a populatiilor convertite la religia lui Crist
spre sintezd magico-crestind constituie o realitate sesizatd prompt de Parintii
Bisericii si confirmata de instituirea canoanelor impotriva acesteia. Cuminecarea
mortului, botezul post-mortem ori amestecul numelor de sfinfi aldturi de cel al
vechilor zei in compozitia diferitelor vrdji si descdntece sunt practici care dovedesc
forta acestui impuls spre sinteza dintre vechi si nou in comportamentul religios.
Seriozitatea amenintrii pigane e masurati de severitatea canonului care o acuza.
Dacd vom privi cu atentie Istoria Bisericii, vom vedea ca aceastd tendintd
,centrifugd” este o amenintare constantd, iar pericolul priveste intregul sistem
religios, de la chestiuni sofisticate de dogma pana la cele mai modeste aspecte ale
obiectelor de cult — toate constituie fapte care, din momentul institutionalizarii, 1si
incearca ,,rezistenta” prin tot felul de extinderi si prefaceri de sens si toate si-au gasit
chiar de la nastere contrapunctul patologic, replica corupta.

b. Mai trebuie mentionat ca in spatiul Occidental practica are un dosar
deosebit de consistent si de complicat. Afard de faptul ca este condamnatd de
conciliile de la Venetia, in 465, canonul 16, si Auxerre, in 578, canonul 4, deci de
foarte devreme, sortes sanctorum, cum numea Biserica practica divinatiei cu
ajutorul cartilor sacre (Psaltire, Evanghelii, Biblii), constituie o ,,crestinare” a altor
doua practici mai vechi — sortes homericae si sortes virgilianae (Harris 1888, Horst
1998). Desi biografiile catorva sfin{i apuseni Inregistreaza gesturi §i comportamente
care au multe In comun cu sortes sanctorum (vezi, de pilda, capitolul XII, la si
citeste; ia si citeste!, din cartea a opta, din Confesiunile Sf. Augustin 2004: 283-
285), practica se pedepsea cu excomunicarea.

! Canonul 86, Sinodul Ecumenic al 6-lea precizeazi: ,,Nimeni si dea Euharistia trupurilor celor
moarte, ca scris este: «Luati, mancati» [Matei 26:26]. lar trupurile mortilor, nici a lua pot, nici a manca.
TALCUIRE: Fiindcd, dupd Zonara, obicei vechi era a impartisi cu Euharistia, adicd cu Dumnezeiestile
Taine trupurile cele moarte; pentru aceasta sfintii Parinti opresc a nu se mai urma aceasta. De unde se
intelege ca nici a boteza cineva pe morti se cuvine” (Pidalion, 225). A se vedea, de pilda, canonul 72 al
Sf. Vasile cel Mare, cel mai aspru, prin care vrajitorii se canonesc asemenea ucigasilor, iar femeia
vrajitoare se canoneste sase ani cu 500 de metanii pe zi.

187

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Mircea PADURARU

c. Totusi, pentru ca ,,deschisul cartii” presupune existenta ,,cartii”, cercetarea
nagterii ritualului trebuie sa se afle cumva in legaturd cu inceputurile obiectului
,carte” 1n civilizatia romana, or acest detaliu ,instrumental” ne-ar forta si
consideram calculul cronologic incepand cu sau chiar dupa secolul al XVI-lea, cand
cartile au inceput sa se tipareasca si sa circule, chiar dacd in tiraje mici si Tn medii
inchise, in civilizatia romand. Desi nimeni nu poate fi sigur ca practica nu a existat si
cu ajutorul cartii netiparite, ca in Occident, ne multumim sd remarcam ca cel putin
incepand cu a doua jumatate a secolului al XVI-lea practica are toate conditiile
,,hecesare si suficiente” de existenta.

d. Motivul circuld si in mediul folcloric. In 1850, Ludwig Adolf Staufe
culegea o legenda intitulata Popa prezicator, pe care a publicat-o in 1899, la Berlin.
De altfel, cercetarile mai noi au descoperit peste 35 de variante ale acestei legende
prezente in toate provinciile romane (Staufe 2010: 190-193). Este inutuil sa mai
precizam ca, dacd motivul deschiderii cartii este atestat sub forma coagulatd si
unitard a legendei in 1850, atunci existenta socialda a practicii, punct de plecare al
legendei, trebuie sa fie mult mai indelungata.

e. Etnologul lon H. Ciubotaru a descoperit la taranii din Moldova o atitudine
similard fatd de cartea sacra. In cazul muribunzilor care sufereau mult, consemneaza
cercetatorul iesean, preotul era/este chemat sa oficieze ,,deschiderea cartii”. Astfel,
,»dacd molitfa Sfantului Vasile se deschide pe rosu, mai traieste, daca se deschide pe
negru, moare. S-arata si in cat timp” (Ciubotaru 1999: 38). Mai notim existenfa unui
adevarat topos al cartii sacre in folclorul ritual-ceremonial roménesc, cat si ideea
general acceptatd potrivit careia destinul fiecaruia este scris undeva. Toate acestea
confirma faptul ca, in imaginarul popular autohton, cartea si scrisul ca manifestari
sacre au o vechime considerabila.

f. In sfarsit, existd marturii literare care atesta practica. E semnificativ ci
scriitorul si diaconul caterisit lon Creanga strecoara in finalul povestirii Popa Duhu
(1881) cateva ironii privitoare la citirea viitorului in cartile sfinte de catre preoti, iar
prozatorul si distinsul preot lon Agarbiceanu are o nuveld (Pascalierul, 1920) in
care pe cca 70 de pagini descrie ritualul cu lux de amanunte. E de prisos sd mai
subliniem si cu acest prilej ca, daca ritualul a ajuns obiectul ironiei literare in 1881,
atunci viata sa ,sociald” trebuie sd fi fost mult mai lungd si, de asemenea,
convingatoare, capabila sa atragd atentia.

Prin urmare, in lumina celor cinci evidente, se poate lucra cu ipoteza
provizorie ca, in spatiul Romaniei de astazi, fenomenul de care ne ocupam trebuie
fie datat cel mai tarziu incepand cu secolul al XVI-lea. Opinia sustinutd de Sandu si
Necula, potrivit careia ,,deschisul cartii” ar fi un fenomen de data recenta, este cel
putin curioasa.

3. Problema canoanelor

Desi practica nu este interzisa textual de niciun canon si de niciun articol de
pravila bisericeascd, din luarile de pozitie oficiale ale bisericii contemporane reiese
ca aceasta este interzisa, fiind asimilata ,,ghetiei” (Ionescu 2011, Cleopa 2004: 131
etc.). Insa din momentul in care este inteleasd ca ,,vrdjitorie prin obiecte sfinte”,
practica este sanctionatd, ca principiu, ca mod de gandire, de Sf. Toan Chrisostom

188

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

insusi. Pentru acesta, fermecdtorii si descantitorii care pomenesc sfinfii n
incantatiile lor actualizeazd 1n comunitatea crestind si cu limbaj crestin un
comportament pégénz. Generalizand, putem spune ca, dinspre ortodoxia dogmatica,
ritualurile care prezinta acest sincretism ar fi situatii in care se manifesta in expresie
crestind reflexele, institutiile $i mecanismele de gdndire ale ,,omului vechi”. Altfel
spus, din punctul de vedere al gandirii crestine oficiale, practica ,,deschiderii cartii”
este tot ce poate fi mai ,,pervers”, caci sub cupola ,sfintei biserici”, cu Evanghelia
insasi si cu deplina participare a preotului, se desfagoara un ritual eminamente pagan.

Nu are rost sa mai trecem in revista interdictiile insotite de amenintari
cumplite ale Vechiul Testament sau pe de cele din Noul Testament. Amintim doar
cd pravilele romanesti® contin toate articole clare impotriva vrdjitoriei, dar, cum am
precizat mai sus, nici una nu contine textual interdictia divinatiei prin ,,deschiderea
cartii” de catre preot.

Dar preotii pe care ii avem in vedere, desi ,,deschid cartea” performand un
ritual divinatoriu, nu cred nicio clipa cd sdvargersc un pdacat prin aceasta.
Dimpotriva, mai toti sunt preoti in varstd (Olteanu 2008, Corlatan 2000, Krajnik
2011) si, dupa spusele enoriasilor, plini de virtuti spirituale. Ba mai mult, acestia
lasa sa se inteleagd cd ,,deschisul cartii” ar fi chiar dovada unei Inal{imi spirituale
greu de atins. Un conflict puternic se contureaza: daca ritualul ¢ un element pagan
incorporat in practica preotilor, atunci avem de-a face cu o victorie extraordinard a
credintelor precrestine asupra miezulului dur al crestinismului; dacd, dimpotriva,
ritualul isi are originea in practica crestind, fiind un fel de produs patologic al
comportamentului crestin, asadar cu cauze interne si explicabil in cadrul sistemului
crestin, atunci suntem gata sa semnalam o coincidentd dintre cele mai bizare intre
una si aceeasi structura rituald, dar care prezintd doua seturi de semnificatii polare.
Ne gisim, Intr-adevar, in fata unei probleme incitante care impune discutarea
chestiunii atat in perspectiva etnologica, cét si in perspectiva teologica. in cele ce
urmeza vom analiza prima ipoteza.

4. ,Deschiderea cartii” in perspectiva etnologica

Practica poate fi definita destul de concis in termenii generali ai divinatiei: ca
manipulare rituala a unui obiect, despre care se crede ca poseda o fortd magica, in

2 Partea cea mai inspaimantdtoare a ingeldciunii este ca, sfatuindu-te si cerdndu-ti noi sa te
indepartezi de ele, crezand ca te aperi zici: «Femeia aceasta nu face decat sa spund descantece si este
crestind, pentru cd nu rosteste altceva decat numele lui Dumnezeu». Uite, pentru asta o urdsc in primul
rand si ma intorc cu scarba de la ea, fiindcd se foloseste de numele lui Dumnezeu ca sa-1 huleasca.
Spundnd ca e crestind face ce fac si idolatrii” (5.n.) (Ioan Gura de Aur 2002: 74).

® Pravila de la Govora (1640) sau Pravila cea Mica, editatdi de Academia Romana, Bucuresti,
1884, p. 67; Pravila de la Tdrgoviste sau Pravila cea Mare (1652), editia a fost intocmita de Colectivul
de Drept Vechi Roméanesc, condus de Academician Andrei Radulescu, Bucuresti, Academia Republicii
Socialiste Romania, 1962. Interdictia vrajitoriei si a divinatiei se dezvolta pe larg in glavele 48, 58, 65
sau 323; Sf. Nicodin Aghioritul, Hristoitia sau Bunul moral al crestinilor, prefata de loana si Antonie,
schimonahii din sfantul Munte Athos, Bacdu, Bunavestire, 2001, p. 159-162; Pidalionul. Canoanele
Bisericii Ortodoxe Romdne, Manastirea Neam{ (1844), Bucuresti, Editura Institutului de Arte Grafice
»Speranta”, 1993, p. 213-214; leromonah Nicolae Sachelarie, Pravila bisericeascd, Prahova, Parohia
Valea Plopului, 1999, p. 478-482.

189

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Mircea PADURARU

perspectiva reveldrii unei cunoasteri ascunse’. Ea se precizeazi mai bine prin aceea
ca are o dubla determinare: atit din perspectiva obiectului divinatoriu, care este
,,complicat”, cat si din perspectiva specialistului sacrului, a celui care manipuleaza
obiectul ritual si care trebuie s interpreteze comportamentul acestuia. Impreuna cu
autorul teoriei generale a magiei (M. Mauss), distingem trei aspecte care necesitd o
explicitare contextuald: ,,specialistul sacrului”, ,,actul ritual” gi ,,reprezentarea”s.

Specialistul sacrului este preotul, dar nu orice preot, ci o ,.elitd” a breslei
(Olteanu 2008, Corlatan 2000, Krajnik 2011). E important de subliniat c& in toate
cazurile studiate am intdlnit un preot in varsta, ,,cu har”, ,,intelept”, familiarizat cu
practicile ascetice severe, discipol al unui monah de o indiscutabild autoritate
spirituala (Corlatan 2000). Mai mult decat atat, potrivit enoriasilor, acesta prezinta
certe semne supranaturale: ,.stie tot, vede tot” (Krajnik 2011), nu poate fi fotografiat,
dacd nu vrea, umbla vorba ca ar avea o biografie ce std sub semnul extraordinarului
(Olteanu 2008), are puterea de a blestema cumplit, este vizitat de mul{i enoriasi care
dau marturie de adevarul cunoasterii obtinute prin aceastd forma de divinatie
(Krajnik 2011). Preotul care ,,deschide cartea” isi cunoaste perfect ,meseria” si
credinciosii. Insa dincolo de imaginea sa sociald, conturati de o adevarata colectie
de legende, puterea acestuia sta in calitatea sa cea mai elocventd: este un om dedicat
sacrului si In permanent contact cu supranaturalul. El sdvarseste duminica de
duminica Sfdnta Liturghie, celebreaza misterul sfintelor si infricosatelor taine, prin
institutia spovedaniei oferda dezlegare de pacate, manevreaza deseori, daca nu chiar
zilnic, cele mai sacre obiecte — impartasania, Evanghelia, Liturghierul, potirul
euharistic, poartd sfintele vesminte, atinge altarul s.a.m.d.. Preotul boteaza pruncii,
ingroapa batranii i cununa tinerii, are deci un rol crucial in toate momentele de
trecere fundamentale si nimic nu e savarsit deplin fird participarea sa. Intreaga
existentd religioasd a comunitatii depinde de preot. in acest sens, el este nu doar un
specialist al sacrului, ci, in aceeasi masura, si un ispravnic al sacrului. Toate aceste
calitati garanteaza autenticitatea si reusita exercitiului divinatoriu.

Preotul instituie si mediaza relatia dintre insul profan si domeniul sacrului si
tot el infelege, talmdceste si cumunica cunoasterea care se descoperda cu prilejul
,,deschiderii cartii”. Afard de credinciosul care, reveldndu-si numele si crezand,
primeste deschiderea cartii, expunandu-se astfel sacrului, preotul este tot timpul in
centrul ritualului.

Actul ritual in sine are un aspect ocult in raport cu practica obisnuita
bisericeasca, cu functia canonica a preotului, cu folosirea oficiald a Evangheliei si cu
semnificatia dogmatica a ideii de crestinism rasaritean. De aceea, cand insul religios
intrd 1n biserica si, In discretie, in fata preotului, solicita deschiderea Evangheliei
(uneori laicul insusi e cel care face gestul ,,deschiderii”), singurul control al
hazardului fiind de naturd magica, contactul cu mana credinciosului sau dezvaluirea
numelui acestuia in fata cartii, atunci are loc o corupere majora a tuturor instantelor

4

213).
> Triada noastra este o replica contextuala a structurii tripartite in care Mauss discuta problematica
magicd, respectiv ,,magicianul”, ,,actul magic”, ,,reprezentarea” (Mauss 1972).

» [...] the manipulation of objects, believed to have mystical power to reveal secrets” (Mair 2011:

190

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

participante. In primul rind, preotul se actualizeaza ca specialist al sacrului, in sens
magic, precrestin; in al doilea rand, Evanghelia inceteaza a mai fi Verbum Dei si,
desi isi pastreaza ,,sacralitatea”, este apelata intr-un sens impersonal, ca putere care
detine tainele trecutului si viitorului. Subliniem ca aceastd relatie dintre specialistul
sacrului si Evanghelie este acum cu totul necanonica, caci el nu face interpretare a
Scripturii in Duhul Bisericii, ci, prin atingerea credinciosului de carte sau prin
afirmarea numelui séu in raport cu cartea, el contribuie la instaurarea unei legaturi
de ordinul contiguitatii magice intre cele doud instante (cartea-obiect sacru si insul
religios) si pe realitatea acestei legaturi se intemeiaza eficienta exercitiului
divinatoriu. In al treilea rand, biserica, sub a carei cupold se desfasoara ritualul, isi
abandoneaza functia liturgica si se actualizeaza doar ca spatiu marcat de sacru, ca
teren privilegiat de manifestare a sacrului. In al patrulea rand, insul religios insusi
pare ca isi suspenda calitatea de crestin ortodox si participa la ritual ca ,,pagan”, in
conformitate cu schemele divinatorii arhaice.

In aceasta miscare ampla de transfigurare consta si caracterul spectaculos al
ritualului si nu e de mirare ca unii Parinti ai Bisericii, simgind incd de devreme acest
pericol, au interzis orice fel de sincretism religios. Din punctul de vedere al
dogmaticianului, acest asalt asupra crestinismului — invins, iata!, chiar pe terenul sau
— este cu atdt mai pervers cu cat nu procedeaza la anularea pe fata a datelor esentiale
crestine, ci, insinudndu-Se in spatele acestora, cu aparenta ca le confirma, le dirijeaza
potrivit unei gandiri pagane, aruncandu-le astfel in derizoriu ca elemente crestine si
activandu-le exact in perspectiva opusa crestinismului, ca forte sacre, impersonale.

in fine, reprezentarea sau cunoasterea revelati de citre preot prin
,deschiderea Evangheliei” este de o diversitate egald cu suma intereselor si
asteptarilor laicilor care solicitd participarea la ritual. Ea, trebuie sd repetdm, nu este
continutul textului evanghelic, ci o interpretare ,,esoterica” a specialistului sacrului,
adaptati la datele pozitive ale insului religios: cineva vrea sa stie cine i-a furat aurul,
o persoand vrea sa afle de ce fiul ei nu reuseste sa promoveze examenul de licenta,
altd persoana vrea sa afle ce va face peste 20 de ani, unde va fi, cu cine va fi
casatorit, dacd va avea copii si cati sau, chestiuni grave si urgente precum: cat va
mai trai copilul bolnav? cit va mai sta in spital sotia? etc. etc. etc. (Corlatan 2000,
Krajnik 2011, Olteanu 2008). Indiferent de continutul ,reprezentarii” revelate,
cunoasterea oferitd de preot, uneori extrem de precisd, alteori extrem de vaga, este
practica, eficienta si suficient de importantd pentru ca beneficiarii sa revina regulat,
chiar si de la distante foarte mari, la specialistul sacrului. In cazul in care
reprezentarea nu este conforma cu realitatea, vina apartine fie preotului, care nu e
stapan pe arta sa, fie credinciosului, care nu are destula credinta, insa legitimitatea
practicii in sine nu este pusa sub semnul intrebarii nicio clipa.

Privit in aspectul sdu structural, ritualul are trei momente. Unul initial, de
introducere a ,,credinciosului” 1n atmosfera sacra, evident in cazurile consemnate de
Olteanu, Corlatan si Krajnik. Rugaciunea de dinainte, cu prescuri, agheazma,
lumanari sau chiar venirea la biserica la o ord extrem de nepotrivita, constituie toate
0 faza de pregatire a credinciosului in perspectiva expunerii sale la ,sacru”. Al
doilea moment ar fi ritualul ,,deschiderii cartii” in sine, cu gestul deschiderii si cu
comunicarea cunoasterii revelate de specialistul sacrului. Al treilea moment este
ilustrat de canonul sever pe care insul religios il primeste dupa experienta sacra a

191

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Mircea PADURARU

,,deschiderii cartii”. Indiferent de semnificatia ,,bisericeasca”, in sine, a acestor acte,
sensul pe care il indeplinesc aici este de protejare sacrd a credinciosului, pentru ca
acesta sa iasa fara consecinte negative din atmosfera sacra si, totodatd, pentru a nu
afecta adevirul si eficienta cunoasterii primite. in logici magica, acest moment este
inevitabil si fundamental in perspectiva incheierii ritualului.

,» Vrajitorie cu cele sfinte” sau nu, pentru etnolog practica pare a fi nascuta din
aplicarea schemelor divinatorii pagane unui material $i unui context crestine.
Deschiderea la intdmplare a Evangheliei nu este decdt o reluare a unui gest
asemanator performat in afara Bisericii®, in conditii si cu obiecte mult mai
»modeste” (carti de ghicit, bobi, ierburi speciale, apad etc.), iar structura in trei
momente a practicii imitd fidel structura ritualurilor arhaice. In aceasta perspectiva,
practica se datoreazd presiunii comunitatii care asteapta de la preot, specialistul
sacrului, gestionarea domeniului pe care acesta il stapaneste intr-un mod mai practic
si mai eficient, hic et nunc. Este, la limitd, o atitudine arhaica fatd de sacru, care,
desi nu afirma explicit, pare ca depersonalizeaza divinitatea crestina si o transforma
intr-o instanta definibila substantial si calitativ, dar nu personal.

Nicolae D. Neculau afirma ca ,,ghicitul in Evanghelie” este o inovatie adusa
ritualului Sf. Maslu’. Noi, dimpotriva, inclindm si credem cd e vorba de un ritual
distinct, fard sa excludem posibilitatea ca, ocazional, ,,deschiderea cartii” sa aiba loc
in proximitatea sau/ si cu prilejul oficierii tainei Sf. Maslu. Cele doud au in comun o
parte din ,,instrumentar” si participantii, insd perspectiva proiectata de ,,deschiderea
cartii” este radical diferita de cea precedenta.

5. Concluzii

Poporul religios si clerul reprezintd doud instante aflate intr-un dialog
continuu. O eternd negociere este relatia lor. Practica, aga cum se prezintd astazi,
este produsul unei astfel de negocieri dintre o serie de asteptari ale credinciosilor si
pentru rezultatul imediat al gestului religios si este fatalmente prizonierul unor
reflexe religioase arhaice®. Acestei solicitari preotul nu ii poate raspunde decét in
preia structura rituald populard, oficiaza un ritual in trei trepte, in conformitate cu
schemele de géndire arhaice, oferd ,,deschiderea cartii la intdmplare” ca spectacol
vizual i produce pe moment un miracol. Sfideaza sub ochii enoriagilor legile
timpului si ale spatiului si spune ceea ce nimeni nu stie. In schimb, pe langa plata pe
care o percepe, ca orice maestru al divinatiei, preotul defineste si stabileste in viata
clientilor sdi, cu autoritatea vechii structuri rituale, un loc Insemnat gesticulatiei si
obiectelor crestine: Evangheliei, rugiciunilor, mataniilor si, in general, exercitiului

® Reamintim insd cd in Occident sortes sanctorum descinde direct din sortes homericae si din sortes
vergilianae.

" Am vazut insa cd aceastd opinie este eronatd; in spatiul apusean practica este anatemizata inc din
anul 465 (deci existand ca ritual si concept si inainte de acest moment), iar in spatiul autohton este
semnalatd de documente folclorice (1850) si literare (1881), dar si de cercetérile de teren contemporane.

8 Teama Sfintilor Parinti ca poporul crestin si nu cedeze vechilor reflexe si impulsuri comportamentale
magice este mereu actuald. Raportarea magica si impersonald la Dumnezeu, imaginat in termeni calitativi,
substantiali si de eficienta sacra, mai putin in termeni personali, nu se dovedeste a fi actuald?

192

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Practica ,,deschiderii cartii”. Consideratii generale asupra unei teme neglijate de religie populara

spiritual tipic ortodox. Toate aceste institutii crestine sunt intr-un fel reevaluate si
reconfirmate. Prestigiul lor creste si preotul provoaca, pe o cale neortodoxa, e drept,
dependenta de ele. O reciprocitate interesanta iese la iveala: poporul primeste ce isi
doreste, iar preotul isi intdreste autoritatea, atat el ca persoana si intregul domeniu
bisericesc.

Se prea poate ca, tragand linia, Biserica sa castige direct proportional cu cat
are de pierdut. Credinciosii nu mai merg numai la vréjitorul din sat, ci vin si la preot,
ceea ce ¢ in sine o victorie. Evanghelia, preotul, cladirea bisericii, exercitiile
spirituale ortodoxe ies toate intdrite si cu o autoritate consolidatd, cel putin ca
,obiecte” si ca ,,institutii”. Apoi, daca marea problema a bisericii contemporane este
contestarea sau dinamitarea cu totul a orizontului transcendent de catre un ,,vrajmas
pozitivist”, atunci si aceastd practicd contribuie, dupd puterile ei, la sustinerea
adevarului lumii spirituale, adevirului orizontului sacru al existentei. In acest
domeniu, Biserica primeste bucuroasa orice ajutor. Si, cat timp salveaza campul de
lupta in ansamblu, avand si o bund situare strategica a ,,obiectelor sale”, ea poate
duce mai departe lupta cu cele mai multe sanse de partea sa.

Bibliografie

Augustin 2007: Sf. Augustin, Confesiuni, Traducere din latina, studiu introductiv si note de
Gh. I. Serban, Bucuresti, Editura Humanitas.
Corlatan 2000: Mirela Corlatan, Preotul care deschide cartea (http://www.ziaruldeiasi.ro/
local/iasi/preotul-care-deschide-cartea~nilh9a) (,,Ziarul de Iasi”, 20 septembrie).
Daraban 2004: Adriana Daraban, Preot sau sarlatan (http://old.bihoreanul.ro/articol/
ziar/oradea/preot-sau-carlatanc/3976/), (,,Bihoreanul”, 29 noembrie).
Eliade 1978: Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, prefata de
Vasile Nicolescu, Bucuresti, Editura Univers.
Horst 1998: Pieter W. van der Horst, “Sortes: Sacred Books as instant Oracles in late
Antiquity”, in The Use of Sacred Books in the Ancient World, eds. L.V. Rutgers,
P.W. van der Horst..., Peeters, Leuven.

Harris 1888: J. Rendel Harris , The ,, Sortes Sanctorum” in the St. Germain Codex (g1), “The
American Journal of Philology”, Vol. 9, No. 1.

Ioan Gura de Aur 2002: Sf. loan Gura de Aur, Diavolul si magia, traducere din limba greaca
de Zenaida Anamaria Luca, Suceava, Editura Panaghia.

Ionescu 2013: Sanziana lonescu, Prezicatori in cartile sfinte. La cine apeleaza credinciosii
care vor sa stie viitorul (http://adevarul.ro/locale/constanta/foto-prezicatori-cartile-
sfinte-apeleaza-credinciosii-vor-stie-viitorul-1_5127e42100£5182b8590b7e4/index.html
(,,Adevarul”, 23 februarie).

Krajnik 2011: Monika Krajnik, Preot de tara ca in Dosarele X.... (http://www.adevarul.ro/
locale/cluj-napoca/Uite_popa-nu_e_popa_0_418758695.html) (2 februarie).

Mair 2011: Lucy Mair, Divination, in ,,Anthropology of Religion. Critical concepts in
Religious Studies™, ed. Phillips Stevens, Jr., London, Routhledge, p. 213-226.

Mauss 1972: Marcel Mauss, A General Theory of Magic, translated by Robert Brain, London,
Routledge&Kegan Paul.

Molitfelnic cuprinzand slujbe, randuieli si rugaciuni savarsite de preot la diferite trebuinte

din viata crestinilor 1992, Bucuresti: IBMBOR.

Necula 1996: Nicolae D. Necula, Traditie si innoire in slujirea liturgica, Galati, Editura

Episcopiei Dunarii de Jos.

193

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)



Mircea PADURARU

Nicodim Aghioritul 2001: Sf. Nicodim Aghioritul, Hristoitia sau Bunul moral al crestinilor,
Bacau, Editura Bunavestire.

Olteanu 2008: Magda Olteanu, Preotul care descoperd amantele (http://www.bzi.ro/preotul-
care-descopera-amantele-103882 (miercuri, 24 septembrie).

Ordean 2006: Flora Ordean, Popa raspopit... (http://www.monitorulneamt.ro/stiri/?editia=
20060301 &pagina=1&articol=3073) (,,Monitorul de Neamt”, 1 martie).

Pidalionul. Canoanele Bisericii Ortodoxe Romdne. Mandstirea Neamg, Bucuresti, Editura
Institutului de Arte Grafice ,,Speranta”, (1844) 1993.

Pravila de la Govora sau Pravila cea Mica, editata de Academia Romana, Bucuresti, (1640)
1884.

Pravila de la Targoviste sau Pravila cea Mare, editie intocmita de Colectivul de Drept Vechi
Romaénesc, condus de Academician Andrei Radulescu, Bucuresti, Academia
Republicii Socialiste Romania, (1652) 1962.

Sachelarie 1999: leromonah Nicolae Sachelarie, Pravila bisericeascd, Prahova, Parohia
Valea Plopului.

Sandu 2004: Dan Sandu, Vrajitoria si practicile magice, forme suspecte de religiozitate, in
»Teologie si viata”, XIV(LXXX)/2004, nr. 1-6.

Titei 1998: Alina Titei, Preotii care deschid cartea (http://lwww.ziaruldeiasi.ro/local/iasi/
preotii-care-deschid-cartea~nifou) (,,Ziarul de Iasi”, 13 august).

The “opening of the holy book” divination practice.
Considerations over a neglected theme of popular religion

Although a practice of respectable age, animated by a large number of participants
(both clerics and laics), and displaying a quite ambiguous ritual aspect, the ,holy book
divination” practice has not yet been seriously analyzed, being considered, in an apriorical
manner, a most typical case of imposture. Overcoming this prejudice, our analysis
conceptualizes the whole situation for the first time. It sheds light on matters that have to do
with the structure, general aspect of the practice, and its historical birth. The most interesting
and delicate question however regards the source of the ritual. From the point of view of
ethnology, the practice can have a perfectly coherent explanation as a pagan behavior which
breaks in Ecclesia. Theologically, the practice can be seen as a pathological development of
some Christian dogmas. In the end, the practice appears to be the result of an inevitable
process of cooperation between the Church, the demands of the folk, and the pragmatic
responses of the local clergy.

194

BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

