
„Philologica Jassyensia”, An IX, Nr. 2 (18), 2013, p. 185–194 

 

 

 

Practica „deschiderii cărţii”. Consideraţii generale  

asupra unei teme neglijate de religie populară 
 

Mircea PĂDURARU

 

 

 
Key-words: divination, sortes sanctorum, Orthodox Church, canon, folk, 

archaic reflex 

 

 
Ţinută în viaţă de mulţimi deloc neglijabile de oameni şi ajutată de o seamă de 

slujitori ai Bisericii, practica „deschiderii cărţii” este mai vie ca oricând. Cine 

consultă arhivele mass-mediei autohtone doar din ultimii douăzeci de ani găseşte 

multe articole, reportaje, interviuri şi anchete TV care să confirme observaţia 

(Corlatan 2000, Olteanu 2008, Krajnik 2011, Titei 1998, Daraban 2004, Ordean 

2006, Ionescu 2013 etc.). De regulă, aceste sesizări nu sunt modalităţi neutre de 

semnalare a prezenţei fenomenului, ci adevărate luări de poziţie prin care practica 

este dezaprobată cu două motivări: pentru jurnalişti, ea constituie un caz insolit de 

înşelăciune ce trebuie denunţat; pentru oficialităţile bisericeşti – căci instituţia 

Bisericii este mereu direct vizată – practica reprezintă un caz de abatere de la 

canoanele eclesiastice, o formă de vrăjitorie prin obiecte sfinte (ghetie) (Cleopa 

2004, Sechelarie 1999) şi, totodată, o inovaţie „păcătoasă” adusă ritualului oficial 

(Sandu 2004, Necula 1996). Totuşi din perspectivă etnologică, şi jurnaliştii şi 

oficialităţile bisericeşti greşesc în mod asemănător şi nu comunică nimic credibil 

pentru a facilita înţelegerea fenomenului. Primii se află în eroare întrucât, 

considerând fenomenul drept „înşelăciune”, absolutizează poziţia unui anume „bun 

simţ”, marcat fundamental de raţionalism şi de premisa legitimităţii numai anumitor 

tipuri de gesturi şi practici iraţionale, operând aşadar arbitrar un fel de selecţie între 

o multitudine de comportamente iraţionale. În mod asemănător, oficialii bisericii 

greşesc pentru că postulează, din principiu, centralitatea şi superioritatea experienţelor 

sacre care se petrec în cadrul şi numai în felul definit de instituţia canoanelor. 

Poziţia de pe care se realizează judecata este, în ambele cazuri, „politică” şi 

teologică şi nu morală ori ştiinţifică. Etnologia însă nu evaluează adevărul „obiectiv” 

al acestor experienţe, ci urmăreşte să le înţeleagă pe toate, echidistant, păstrându-şi 

perspectiva nealterată de afinităţi.   

În cele ce urmează ne propunem să lămurim câteva chestiuni care privesc 

vechimea practicii, relaţia acesteia cu canoanele bisericii şi, în fine, o succintă 

interpretare a fenomenului din unghi etnologic.    

                                                 
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea PĂDURARU 

 186 

1. Generalităţi despre practica „deschiderii cărţii”  

Performată adesea sub copula bisericii, „deschiderea cărţii” este o practică 

divinatorie la care participă individul religios şi preotul. Gestul central din cadrul 

ritualului îl constituie chiar „deschiderea cărţii” (Biblie, Liturghier, Pravilă, Psaltire 

etc.), cu precizarea că, în context ritual, cartea pare că îşi abandonează funcţia 

obişnuită şi devine obiect sacru într-un scenariu străin de practica bisericească 

obştească. În puţine cuvinte, ceea ce se petrece cu prilejul „deschiderii cărţii” se 

poate rezuma după cum urmează: prin manipularea obiectului sacru şi cunoscând 

adesea şi numele credinciosului, preotul revelează şi comunică o cunoaştere 

ascunsă. Lectura şi înţelegerea mesajului ascuns este un proces care comportă două 

aspecte. Mai întâi, e vorba de un aspect „pozitiv” care corespunde conţinutului 

paginii unde se deschide cartea, cu menţiunea că prin „conţinutul paginii” nu se 

înţelege doar textul, ci întreg „desenul” foii (caractere, puncte, semne ortografice, 

figuri, viniete, cromatica paginii, neagră sau roşie, etc). Cartea, deci, se poate 

deschide la un loc „bun” (conţinut semantic pozitiv, culoarea roşie etc.) sau la un loc 

„rău” (conţinut semantic negativ, culoarea neagră etc.). Plecând de la aceste cadre 

largi ale înţelesului, preotul instituie diferite relaţii între numele şi istoria 

credinciosului şi locul unde s-a deschis cartea sacră. Acest al doilea aspect al artei 

divinatorii nu mai derivă din manipularea obiectului ritual, ci din calitatea preotului 

de „specialist al sacrului” (M. Eliade), de ins excepţional, de „elită spirituală” care 

se situează în raport privilegiat cu divinitatea. Privind ritualul în aspectele sale 

esenţiale putem formula premisa fundamentală a practicii: fiind „sacră” şi 

manipulată de un „specialist al sacrului” şi în „sfânta biserică”, cartea nu se poate 

deschide la întâmplare, ci precis, exact unde trebuie să semnifice în raport cu viaţa 

insului religios. În context ritual, preotul instituie şi mediază relaţia dintre cel ce 

solicită „deschiderea cărţii” şi sacru. Fără aceste convingeri, practica nu poate exista.  

2. O idee despre vechimea practicii  

Profesorul Nicolae D. Necula consideră că în cazul de faţă avem de-a face cu 

o dezvoltare patologică a ritualului Sfântului Maslu (Necula 1996: 243–246). Într-

adevăr, gestul „deschiderii cărţii” (de către credincios sau de către preot), ideea 

atingerii Evangheliei (de capul credinciosului, în ritualul Maslului, sau de mâna 

acestuia, în practica „deschiderii cărţii”) şi credinţa că prin aceasta se petrece ceva 

de ordinul supranaturalului sunt elemente comune cu ritualul pe care îl discutăm. 

Însă Nicolae D. Necula, în acelaşi context, aduce atâtea argumente privitoare la 

rigorile oficierii tainei şi la scenariul ei, încât este greu de crezut că „deschiderea 

cărţii” este o „inovaţie” (termenul autorului) a acestui ritual. Faptul că performarea 

Maslului trebuie să se facă cu un sobor de şapte preoţi, mai rar cu patru sau trei şi 

numai în cazuri cu totul excepţionale se admite oficierea tainei de un singur preot, 

este un amănunt crucial. În altă ordine de idei, această slujbă are structura 

complicată a unei suite de rugăciuni (ce conţin o importantă dimensiune 

„metatextuală” şi „pedagogică”, căci la tot pasul se explică pe sine), şi necesită o 

varietate de obiecte liturgice, pe lângă Evanghelie, şi de gesturi de cult (tămâierea, 

sărutarea crucii şi a Evangheliei, îngenunchierea, ungerea cu untdelemn etc.), pe 

lângă gestul „deschiderii cărţii” (vezi descrierea ritualului în Molitfelnic, 1992). Deci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Practica „deschiderii cărţii”. Consideraţii generale asupra unei teme neglijate de religie populară 

 

 

187 

 

comparaţia cu practica în discuţie arată că numai trei elemente formale sunt comune, 

în vreme ce o mulţime de diferenţe importante ies la iveală, motiv pentru care ne 

îndoim că în acestă taină a Bisericii originează ceea ce astăzi se desemnează prin 

sintagma „deschiderea cărţii”. Nicolae D. Necula mai precizează că în vremuri „mai 

de demult” preoţii „deschideau cartea”, în sens divinatoriu, deci ca derapaj de la 

dogmă, numai cu prilejul oficierii tainei Sf. Maslu, dar că în zilele noastre lucrurile 

au degenerat chiar mai mult, prin aceea că slujitorii Bisericii obişnuiesc a deschide 

orice carte de cult şi cu orice prilej – afirmaţii care, ca şi ipoteza legăturii dintre taina 

Sf. Maslu si practica „deschiderii cărţii”, nu conţin nicio notă explicativă, nicio 

trimitere bibliografică. Asupra acestei chestiuni vom reveni imediat. Oricum, nici 

Nicolae D. Necula, nici Dan Sandu nu oferă vreun indiciu istoric privitor la naşterea 

practicii. Notăm deocamdată că termenul inovaţie semnifică, în absolut, o înnoire în 

raport cu aspectul originar al ritualului, dar nu şi un fenomen de dată recentă.  

Pentru a ne face o idee cât de cât verosimilă privitoare la vechimea practicii 

trebuie să avem în vedere cel puţin cinci evidenţe, dintre care două au o relevanţă 

generală, universală, iar trei o relevanţă locală.  

a. Tendinţa puternică şi continuă a populaţiilor convertite la religia lui Crist 

spre sinteză magico-creştină constituie o realitate sesizată prompt de Părinţii 

Bisericii şi confirmată de instituirea canoanelor împotriva acesteia. Cuminecarea 

mortului, botezul post-mortem ori amestecul numelor de sfinţi alături de cel al 

vechilor zei în compoziţia diferitelor vrăji şi descântece sunt practici care dovedesc 

forţa acestui impuls spre sinteza dintre vechi şi nou în comportamentul religios. 

Seriozitatea ameninţării păgâne e măsurată de severitatea canonului care o acuză
1
. 

Dacă vom privi cu atenţie Istoria Bisericii, vom vedea că această tendinţă 

„centrifugă” este o ameninţare constantă, iar pericolul priveşte întregul sistem 

religios, de la chestiuni sofisticate de dogmă până la cele mai modeste aspecte ale 

obiectelor de cult – toate constituie fapte care, din momentul instituţionalizării, îşi 

încearcă „rezistenţa” prin tot felul de extinderi şi prefaceri de sens şi toate şi-au găsit 

chiar de la naştere contrapunctul patologic, replica coruptă. 

b. Mai trebuie menţionat că în spaţiul Occidental practica are un dosar 

deosebit de consistent şi de complicat. Afară de faptul că este condamnată de 

conciliile de la Veneţia, în 465, canonul 16, şi Auxerre, în 578, canonul 4, deci de 

foarte devreme, sortes sanctorum, cum numea Biserica practica divinaţiei cu 

ajutorul cărţilor sacre (Psaltire, Evanghelii, Biblii), constituie o „creştinare” a altor 

două practici mai vechi – sortes homericae şi sortes virgilianae (Harris 1888, Horst 

1998). Deşi biografiile câtorva sfinţi apuseni înregistrează gesturi şi comportamente 

care au multe în comun cu sortes sanctorum (vezi, de pildă, capitolul XII, Ia şi  

citeşte; ia şi citeşte!, din cartea a opta, din Confesiunile Sf. Augustin 2004: 283–

285), practica se pedepsea cu excomunicarea.    

                                                 
1 Canonul 86, Sinodul Ecumenic al 6-lea precizează: „Nimeni să dea Euharístia trupurilor celor 

moarte, că scris este: «Luaţi, mâncaţi» [Matei 26:26]. Iar trupurile morţilor, nici a lua pot, nici a mânca. 

TÂLCUIRE: Fiindcă, după  Zonará, obicei vechi era a împărtăşi cu Euharístia, adică cu Dumnezeieştile 

Taine trupurile cele moarte; pentru  aceasta sfinţii Părinţi opresc a nu se mai urma aceasta. De unde se 

înţelege că nici a boteza cineva pe morţi se cuvine” (Pidalion, 225). A se vedea, de pildă, canonul 72 al 

Sf. Vasile cel Mare, cel mai aspru, prin care vrăjitorii se canonesc asemenea ucigaşilor, iar femeia 

vrăjitoare se canoneşte şase ani cu 500 de metanii pe zi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea PĂDURARU 

 188 

c. Totuşi, pentru că „deschisul cărţii” presupune existenţa „cărţii”, cercetarea 

naşterii ritualului trebuie să se afle cumva în legătură cu începuturile obiectului 

„carte” în civilizaţia română, or acest detaliu „instrumental” ne-ar forţa să 

considerăm calculul cronologic începând cu sau chiar după secolul al XVI-lea, când 

cărţile au început să se tipărească şi să circule, chiar dacă în tiraje mici şi în medii 

închise, în civilizaţia română. Deşi nimeni nu poate fi sigur că practica nu a existat şi 

cu ajutorul cărţii netipărite, ca în Occident, ne mulţumim să remarcăm că cel puţin 

începând cu a doua jumatate a secolului al XVI-lea practica are toate condiţiile 

„necesare şi suficiente” de existenţă.  

d. Motivul circulă şi în mediul folcloric. În 1850, Ludwig Adolf Staufe 

culegea o legendă intitulată Popa prezicător, pe care a publicat-o în 1899, la Berlin. 

De altfel, cercetările mai noi au descoperit peste 35 de variante ale acestei legende 

prezente în toate provinciile române (Staufe 2010: 190–193). Este inutuil să mai 

precizăm că, dacă motivul deschiderii cărţii este atestat sub forma coagulată şi 

unitară a legendei în 1850, atunci existenţa socială a practicii, punct de plecare al 

legendei, trebuie să fie mult mai îndelungată.   

e. Etnologul Ion H. Ciubotaru a descoperit la ţăranii din Moldova o atitudine 

similară faţă de cartea sacră. În cazul muribunzilor care sufereau mult, consemnează 

cercetătorul ieşean, preotul era/este chemat să oficieze „deschiderea cărţii”. Astfel, 

„dacă molitfa Sfântului Vasile se deschide pe roşu, mai trăieşte, dacă se deschide pe 

negru, moare. S-arată şi în cât timp” (Ciubotaru 1999: 38). Mai notăm existenţa unui 

adevărat topos al cărţii sacre în folclorul ritual-ceremonial românesc, cât şi ideea 

general acceptată potrivit căreia destinul fiecăruia este scris undeva. Toate acestea 

confirmă faptul că, în imaginarul popular autohton, cartea şi scrisul ca manifestări 

sacre au o vechime considerabilă.  

f. În sfârşit, există mărturii literare care atestă practica. E semnificativ că 

scriitorul şi diaconul caterisit Ion Creangă strecoară în finalul povestirii Popa Duhu 

(1881) câteva ironii privitoare la citirea viitorului în cărţile sfinte de către preoţi, iar 

prozatorul şi distinsul preot Ion Agârbiceanu are o nuvelă (Păscălierul, 1920) în 

care pe cca 70 de pagini descrie ritualul cu lux de amănunte. E de prisos să mai 

subliniem şi cu acest prilej că, dacă ritualul a ajuns obiectul ironiei literare în 1881, 

atunci viaţa sa „socială” trebuie să fi fost mult mai lungă şi, de asemenea, 

convingătoare, capabilă să atragă atenţia.  

Prin urmare, în lumina celor cinci evidenţe, se poate lucra cu ipoteza 

provizorie că, în spaţiul României de astăzi, fenomenul de care ne ocupăm trebuie 

fie datat cel mai târziu începând cu secolul al XVI-lea. Opinia susţinută de Sandu şi 

Necula, potrivit căreia „deschisul cărţii” ar fi un fenomen de dată recentă, este cel 

puţin curioasă.       

3. Problema canoanelor 

Deşi practica nu este interzisă textual de niciun canon şi de niciun articol de 

pravilă bisericească, din luările de poziţie oficiale ale bisericii contemporane reiese 

că aceasta este interzisă, fiind asimilată „ghetiei” (Ionescu 2011, Cleopa 2004: 131 

etc.). Însă din momentul în care este înţeleasă ca „vrăjitorie prin obiecte sfinte”, 

practica este sancţionată, ca principiu, ca mod de gândire, de Sf. Ioan Chrisostom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Practica „deschiderii cărţii”. Consideraţii generale asupra unei teme neglijate de religie populară 

 

 

189 

 

însuşi. Pentru acesta, fermecătorii şi descântătorii care pomenesc sfinţii în 

incantaţiile lor actualizează în comunitatea creştină şi cu limbaj creştin un 

comportament păgân
2
. Generalizând, putem spune că, dinspre ortodoxia dogmatică, 

ritualurile care prezintă acest sincretism ar fi situaţii în care se manifestă în expresie 

creştină reflexele, instituţiile şi mecanismele de gândire ale „omului vechi”. Altfel 

spus, din punctul de vedere al gândirii creştine oficiale, practica „deschiderii cărţii” 

este tot ce poate fi mai „pervers”, căci sub cupola „sfintei biserici”, cu Evanghelia 

însăşi şi cu deplina participare a preotului, se desfăşoară un ritual eminamente păgân.  

Nu are rost să mai trecem în revistă interdicţiile însoţite de ameninţări 

cumplite ale Vechiul Testament sau pe de cele din Noul Testament. Amintim doar 

că pravilele româneşti
3
 conţin toate articole clare împotriva vrăjitoriei, dar, cum am 

precizat mai sus, nici una nu conţine textual interdicţia divinaţiei prin „deschiderea 

cărţii” de către preot.  

Dar preoţii pe care îi avem în vedere, deşi „deschid cartea” performând un 

ritual divinatoriu, nu cred nicio clipă că săvârşersc un păcat prin aceasta. 

Dimpotrivă, mai toţi sunt preoţi în vârstă (Olteanu 2008, Corlatan 2000, Krajnik 

2011) şi, după spusele enoriaşilor, plini de virtuţi spirituale. Ba mai mult, aceştia 

lasă să se înţeleagă că „deschisul cărţii” ar fi chiar dovada unei înălţimi spirituale 

greu de atins. Un conflict puternic se conturează: dacă ritualul e un element păgân 

încorporat în practica preoţilor, atunci avem de-a face cu o victorie extraordinară a 

credinţelor precreştine asupra miezulului dur al creştinismului; dacă, dimpotrivă, 

ritualul îşi are originea în practica creştină, fiind un fel de produs patologic al 

comportamentului creştin, aşadar cu cauze interne şi explicabil în cadrul sistemului 

creştin, atunci suntem gata să semnalăm o coincidenţă dintre cele mai bizare între 

una şi aceeaşi structură rituală, dar care prezintă două seturi de semnificaţii polare. 

Ne găsim, într-adevăr, în faţa unei probleme incitante care impune discutarea 

chestiunii atât în perspectivă etnologică, cât şi în perspectivă teologică. În cele ce 

urmeză vom analiza prima ipoteză.  

4. „Deschiderea cărţii” în perspectivă etnologică 

Practica poate fi definită destul de concis în termenii generali ai divinaţiei: ca 

manipulare rituală a unui obiect, despre care se crede că posedă o forţă magică, în 

                                                 
2
 „Partea cea mai înspăimântătoare a înşelăciunii este că, sfătuindu-te şi cerându-ţi noi să te 

îndepărtezi de ele, crezând că te aperi zici: «Femeia aceasta nu face decât să spună descântece şi este 

creştină, pentru că nu rosteşte altceva decât numele lui Dumnezeu». Uite, pentru asta o urăsc în primul 

rând şi mă întorc cu scârbă de la ea, fiindcă se foloseşte de numele lui Dumnezeu ca să-l hulească. 

Spunând că e creştină face ce fac şi idolatrii” (s.n.) (Ioan Gură de Aur 2002: 74).  
3
 Pravila de la Govora (1640) sau Pravila cea Mică, editată de Academia Română, Bucureşti, 

1884, p. 67; Pravila de la Târgovişte sau Pravila cea Mare (1652), ediţia a fost întocmită de Colectivul 

de Drept Vechi Românesc, condus de Academician Andrei Rădulescu, Bucureşti, Academia Republicii 

Socialiste România, 1962. Interdicţia vrăjitoriei şi a divinaţiei se dezvoltă pe larg în glavele 48, 58, 65 

sau 323; Sf. Nicodin Aghioritul, Hristoitia sau Bunul moral al creştinilor, prefaţă de Ioana şi Antonie, 

schimonahii din sfântul Munte Athos, Bacău, Bunavestire, 2001, p. 159–162; Pidalionul. Canoanele 

Bisericii Ortodoxe Române, Mănăstirea Neamţ (1844), Bucureşti, Editura Institutului de Arte Grafice 

„Speranţa”, 1993, p. 213–214; Ieromonah Nicolae Sachelarie, Pravila bisericească, Prahova, Parohia 

Valea Plopului, 1999, p. 478–482.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea PĂDURARU 

 190 

perspectiva revelării unei cunoaşteri ascunse
4
. Ea se precizează mai bine prin aceea 

că are o dublă determinare: atât din perspectiva obiectului divinatoriu, care este 

„complicat”, cât şi din perspectiva specialistului sacrului, a celui care manipulează 

obiectul ritual şi care trebuie să interpreteze comportamentul acestuia. Împreună cu 

autorul teoriei generale a magiei (M. Mauss), distingem trei aspecte care necesită o 

explicitare contextuală: „specialistul sacrului”, „actul ritual” şi „reprezentarea”
5
. 

Specialistul sacrului este preotul, dar nu orice preot, ci o „elită” a breslei 

(Olteanu 2008, Corlatan 2000, Krajnik 2011). E important de subliniat că în toate 

cazurile studiate am întâlnit un preot în vârstă, „cu har”, „înţelept”, familiarizat cu 

practicile ascetice severe, discipol al unui monah de o indiscutabilă autoritate 

spirituală (Corlatan 2000). Mai mult decât atât, potrivit enoriaşilor, acesta prezintă 

certe semne supranaturale: „ştie tot, vede tot” (Krajnik 2011), nu poate fi fotografiat, 

dacă nu vrea, umblă vorba că ar avea o biografie ce stă sub semnul extraordinarului 

(Olteanu 2008), are puterea de a blestema cumplit, este vizitat de mulţi enoriaşi care 

dau mărturie de adevărul cunoaşterii obţinute prin această formă de divinaţie 

(Krajnik 2011). Preotul care „deschide cartea” îşi cunoaşte perfect „meseria” şi 

credincioşii. Însă dincolo de imaginea sa socială, conturată de o adevărată colecţie 

de legende, puterea acestuia stă în calitatea sa cea mai elocventă: este un om dedicat 

sacrului şi în permanent contact cu supranaturalul. El săvârşeşte duminică de 

duminică Sfânta Liturghie, celebrează misterul sfintelor şi înfricoşatelor taine, prin 

instituţia spovedaniei oferă dezlegare de păcate, manevrează deseori, dacă nu chiar 

zilnic, cele mai sacre obiecte – împărtăşania, Evanghelia, Liturghierul, potirul 

euharistic, poartă sfintele veşminte, atinge altarul ş.a.m.d.. Preotul botează pruncii, 

îngroapă bâtrânii şi cunună tinerii, are deci un rol crucial în toate momentele de 

trecere fundamentale şi nimic nu e săvârşit deplin fără participarea sa. Întreaga 

existenţă religioasă a comunităţii depinde de preot. În acest sens, el este nu doar un 

specialist al sacrului, ci, în aceeaşi măsură, şi un ispravnic al sacrului. Toate aceste 

calităţi garantează autenticitatea şi reuşita exerciţiului divinatoriu.  

Preotul instituie şi mediază relaţia dintre insul profan şi domeniul sacrului şi 

tot el înţelege, tălmăceşte şi cumunică cunoaşterea care se descoperă cu prilejul 

„deschiderii cărţii”. Afară de credinciosul care, revelându-şi numele şi crezând, 

primeşte deschiderea cărţii, expunându-se astfel sacrului, preotul este tot timpul în 

centrul ritualului. 

Actul ritual în sine are un aspect ocult în raport cu practica obişnuită 

bisericească, cu funcţia canonică a preotului, cu folosirea oficială a Evangheliei şi cu 

semnificaţia dogmatică a ideii de creştinism răsăritean. De aceea, când insul religios 

intră în biserică şi, în discreţie, în faţa preotului, solicită deschiderea Evangheliei 

(uneori laicul însuşi e cel care face gestul „deschiderii”), singurul control al 

hazardului fiind de natură magică, contactul cu mâna credinciosului sau dezvăluirea 

numelui acestuia în faţa cărţii, atunci are loc o corupere majoră a tuturor instanţelor 

                                                 
4
 „ [...] the manipulation of objects, believed to have mystical power to reveal secrets” (Mair 2011: 

213). 
5
 Triada noastră este o replică contextuală a structurii tripartite în care Mauss discută problematica 

magică, respectiv „magicianul”, „actul magic”, „reprezentarea” (Mauss 1972). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Practica „deschiderii cărţii”. Consideraţii generale asupra unei teme neglijate de religie populară 

 

 

191 

 

participante. În primul rând, preotul se actualizează ca specialist al sacrului, în sens 

magic, precreştin; în al doilea rând, Evanghelia încetează a mai fi Verbum Dei şi, 

deşi îşi păstrează „sacralitatea”, este apelată într-un sens impersonal, ca putere care 

deţine tainele trecutului şi viitorului. Subliniem că această relaţie dintre specialistul 

sacrului şi Evanghelie este acum cu totul necanonică, căci el nu face interpretare a 

Scripturii în Duhul Bisericii, ci, prin atingerea credinciosului de carte sau prin 

afirmarea numelui său în raport cu cartea, el contribuie la instaurarea unei legături 

de ordinul contiguităţii magice între cele două instanţe (cartea-obiect sacru şi insul 

religios) şi pe realitatea acestei legături se întemeiază eficienţa exerciţiului 

divinatoriu. În al treilea rând, biserica, sub a cărei cupolă se desfăşoară ritualul, îşi 

abandonează funcţia liturgică şi se actualizează doar ca spaţiu marcat de sacru, ca 

teren privilegiat de manifestare a sacrului. În al patrulea rând, insul religios însuşi 

pare că îşi suspendă calitatea de creştin ortodox şi participă la ritual ca „păgân”, în 

conformitate cu schemele divinatorii arhaice.  

În această mişcare amplă de transfigurare constă şi caracterul spectaculos al 

ritualului şi nu e de mirare că unii Părinţi ai Bisericii, simţind încă de devreme acest 

pericol, au interzis orice fel de sincretism religios. Din punctul de vedere al 

dogmaticianului, acest asalt asupra creştinismului – învins, iată!, chiar pe terenul său 

– este cu atât mai pervers cu cât nu procedează la anularea pe faţă a datelor esenţiale 

creştine, ci, insinuându-se în spatele acestora, cu aparenţa că le confirmă, le dirijează 

potrivit unei gândiri păgâne, aruncându-le astfel în derizoriu ca elemente creştine şi 

activându-le exact în perspectiva opusă creştinismului, ca forţe sacre, impersonale.  

În fine, reprezentarea sau cunoaşterea revelată de către preot prin 

„deschiderea Evangheliei” este de o diversitate egală cu suma intereselor şi 

aşteptărilor laicilor care solicită participarea la ritual. Ea, trebuie să repetăm, nu este 

conţinutul textului evanghelic, ci o interpretare „esoterică” a specialistului sacrului, 

adaptată la datele pozitive ale insului religios: cineva vrea să ştie cine i-a furat aurul, 

o persoană vrea să afle de ce fiul ei nu reuşeşte să promoveze examenul de licenţă, 

altă persoană vrea să afle ce va face peste 20 de ani, unde va fi, cu cine va fi 

căsătorit, dacă va avea copii şi câţi sau, chestiuni grave şi urgente precum: cât va 

mai trăi copilul bolnav? cât va mai sta în spital soţia?  etc. etc. etc. (Corlatan 2000, 

Krajnik 2011, Olteanu 2008). Indiferent de conţinutul „reprezentării” revelate, 

cunoaşterea oferită de preot, uneori extrem de precisă, alteori extrem de vagă, este 

practică, eficientă şi suficient de importantă pentru ca beneficiarii să revină regulat, 

chiar şi de la distanţe foarte mari, la specialistul sacrului. În cazul în care 

reprezentarea nu este conformă cu realitatea, vina aparţine fie preotului, care nu e 

stăpân pe arta sa, fie credinciosului, care nu are destulă credinţă, însă legitimitatea 

practicii în sine nu este pusă sub semnul întrebării nicio clipă.  

Privit în aspectul său structural, ritualul are trei momente. Unul iniţial, de 

introducere a „credinciosului”  în atmosfera sacră, evident în cazurile consemnate de 

Olteanu, Corlatan şi Krajnik. Rugăciunea de dinainte, cu prescuri, agheazmă, 

lumânări sau chiar venirea la biserică la o oră extrem de nepotrivită, constituie toate 

o fază de pregătire a credinciosului în perspectiva expunerii sale la „sacru”. Al 

doilea moment ar fi ritualul „deschiderii cărţii” în sine, cu gestul deschiderii şi cu 

comunicarea cunoaşterii revelate de specialistul sacrului. Al treilea moment este 

ilustrat de canonul sever pe care insul religios îl primeşte după experienţa sacră a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea PĂDURARU 

 192 

„deschiderii cărţii”. Indiferent de semnificaţia „bisericească”, în sine, a acestor acte, 

sensul pe care îl îndeplinesc aici este de protejare sacră a credinciosului, pentru ca 

acesta să iasă fără consecinţe negative din atmosfera sacră şi, totodată, pentru a nu 

afecta adevărul şi eficienţa cunoaşterii primite. În logică magică, acest moment este 

inevitabil şi fundamental în perspectiva încheierii ritualului.  

„Vrăjitorie cu cele sfinte” sau nu, pentru etnolog practica pare a fi născută din 

aplicarea schemelor divinatorii păgâne unui material şi unui context creştine. 

Deschiderea la întâmplare a Evangheliei nu este decât o reluare a unui gest 

asemănător performat în afara Bisericii
6
, în condiţii şi cu obiecte mult mai 

„modeste” (cărţi de ghicit, bobi, ierburi speciale, apă etc.), iar structura în trei 

momente a practicii imită fidel structura ritualurilor arhaice. În această perspectivă, 

practica se datorează presiunii comunităţii care aşteaptă de la preot, specialistul 

sacrului, gestionarea domeniului pe care acesta îl stăpâneşte într-un mod mai practic 

şi mai eficient, hic et nunc. Este, la limită, o atitudine arhaică faţă de sacru, care, 

deşi nu afirmă explicit, pare că depersonalizează divinitatea creştină şi o transformă 

într-o instanţă definibilă substanţial şi calitativ, dar nu personal.  

Nicolae D. Neculau afirma că „ghicitul în Evanghelie” este o inovaţie adusă 

ritualului Sf. Maslu
7
. Noi, dimpotrivă, înclinăm să credem că e vorba de un ritual 

distinct, fără să excludem posibilitatea ca, ocazional, „deschiderea cărţii” să aibă loc 

în proximitatea sau/ şi cu prilejul oficierii tainei Sf. Maslu. Cele două au în comun o 

parte din „instrumentar” şi participanţii, însă perspectiva proiectată de „deschiderea 

cărţii” este radical diferită de cea precedentă.  

5. Concluzii 

Poporul religios şi clerul reprezintă două instanţe aflate într-un dialog 

continuu. O eternă negociere este relaţia lor. Practica, aşa cum se prezintă astăzi, 

este produsul unei astfel de negocieri dintre o serie de aşteptări ale credincioşilor şi 

disponibilităţile preotului. Poporul prezintă o înclinaţie irezistibilă pentru concret, 

pentru rezultatul imediat al gestului religios şi este fatalmente prizonierul unor 

reflexe religioase arhaice
8
. Acestei solicitări preotul nu îi poate răspunde decât în 

termenii săi, în acord cu posibilităţile „ideale” şi „materiale” ale contextului său. El 

preia structura rituală populară, oficiază un ritual în trei trepte, în conformitate cu 

schemele de gândire arhaice, oferă „deschiderea cărţii la întâmplare” ca spectacol 

vizual şi produce pe moment un miracol. Sfidează sub ochii enoriaşilor legile 

timpului şi ale spaţiului şi spune ceea ce nimeni nu ştie. În schimb, pe lângă plata pe 

care o percepe, ca orice maestru al divinaţiei, preotul defineşte şi stabileşte în viata 

clienţilor săi, cu autoritatea vechii structuri rituale, un loc însemnat gesticulaţiei şi 

obiectelor creştine: Evangheliei, rugăciunilor, mătăniilor şi, în general, exerciţiului 

                                                 
6 Reamintim însă că în Occident sortes sanctorum descinde direct din sortes homericae şi din sortes 

vergilianae.  
7 Am văzut însă că această opinie este eronată; în spaţiul apusean practica este anatemizată încă din 

anul 465 (deci existând ca ritual şi concept şi înainte de acest moment), iar în spaţiul autohton este 

semnalată de documente folclorice (1850) şi literare (1881), dar şi de cercetările de teren contemporane.  
8 Teama Sfinţilor Părinţi ca poporul creştin să nu cedeze vechilor reflexe şi impulsuri comportamentale 

magice este mereu actuală. Raportarea magică şi impersonală la Dumnezeu, imaginat în termeni calitativi, 

substanţiali şi de eficienţă sacră, mai puţin în termeni personali, nu se dovedeşte a fi actuală? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Practica „deschiderii cărţii”. Consideraţii generale asupra unei teme neglijate de religie populară 

 

 

193 

 

spiritual tipic ortodox. Toate aceste instituţii creştine sunt într-un fel reevaluate şi 

reconfirmate. Prestigiul lor creşte şi preotul provoacă, pe o cale neortodoxă, e drept, 

dependenţa de ele. O reciprocitate interesantă iese la iveală: poporul primeşte ce îşi 

doreşte, iar preotul îşi întăreşte autoritatea, atât el ca persoană şi întregul domeniu 

bisericesc.  

Se prea poate ca, trăgând linia, Biserica să câştige direct proporţional cu cât 

are de pierdut. Credincioşii nu mai merg numai la vrăjitorul din sat, ci vin şi la preot, 

ceea ce e în sine o victorie. Evanghelia, preotul, clădirea bisericii, exerciţiile 

spirituale ortodoxe ies toate întărite şi cu o autoritate consolidată, cel puţin ca 

„obiecte” şi ca „instituţii”. Apoi, dacă marea problemă a bisericii contemporane este 

contestarea sau dinamitarea cu totul a orizontului transcendent de către un „vrăjmaş 

pozitivist”, atunci şi această practică contribuie, după puterile ei, la susţinerea 

adevărului lumii spirituale, adevărului orizontului sacru al existenţei. În acest 

domeniu, Biserica primeşte bucuroasă orice ajutor. Şi, cât timp salvează câmpul de 

luptă în ansamblu, având şi o bună situare strategică a „obiectelor sale”, ea poate 

duce mai departe lupta cu cele mai multe şanse de partea sa.  

Bibliografie 

Augustin 2007: Sf. Augustin, Confesiuni, Traducere din latină, studiu introductiv şi note de 

Gh. I. Şerban, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Corlatan 2000: Mirela Corlatan, Preotul care deschide cartea (http://www.ziaruldeiasi.ro/ 

local/iasi/preotul-care-deschide-cartea~ni1h9a) („Ziarul de Iaşi”, 20 septembrie). 

Daraban 2004: Adriana Daraban, Preot sau şarlatan (http://old.bihoreanul.ro/articol/ 

ziar/oradea/preot-sau-carlatanc/3976/), („Bihoreanul”, 29 noembrie). 

Eliade 1978: Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, traducere de Paul G. Dinopol, prefaţă de 

Vasile Nicolescu, Bucureşti, Editura Univers.  

Horst 1998: Pieter W. van der Horst, “Sortes: Sacred Books as instant Oracles in late 

 Antiquity”, în The Use of Sacred Books in the Ancient World, eds. L.V. Rutgers, 

 P.W. van der Horst…, Peeters, Leuven. 

Harris 1888: J. Rendel Harris , The „Sortes Sanctorum” in the St. Germain Codex (g1), “The 

 American Journal of Philology”, Vol. 9, No. 1. 

Ioan Gură de Aur 2002: Sf. Ioan Gură de Aur, Diavolul şi magia, traducere din limba greacă 

de Zenaida Anamaria Luca, Suceava, Editura Panaghia.  

Ionescu 2013: Sânziana Ionescu, Prezicători în cărţile sfinte. La cine apelează credincioşii 

care vor să ştie viitorul (http://adevarul.ro/locale/constanta/foto-prezicatori-cartile-

sfinte-apeleaza-credinciosii-vor-stie-viitorul-1_5127e42100f5182b8590b7e4/index.html 

(„Adevărul”, 23 februarie).  

Krajnik 2011: Monika Krajnik, Preot de ţară ca în Dosarele X.... (http://www.adevarul.ro/ 

locale/cluj-napoca/Uite_popa-nu_e_popa_0_418758695.html) (2 februarie). 

Mair 2011: Lucy Mair, Divination, în „Anthropology of Religion. Critical concepts in 

Religious Studies”, ed. Phillips Stevens, Jr., London, Routhledge, p. 213–226. 

Mauss 1972: Marcel Mauss, A General Theory of Magic, translated by Robert Brain, London, 

Routledge&Kegan Paul.  

Molitfelnic cuprinzând slujbe, rânduieli şi rugăciuni săvârşite de preot la diferite trebuinţe 

 din viaţa creştinilor 1992, Bucureşti: IBMBOR. 

Necula 1996: Nicolae D. Necula, Tradiţie şi innoire în slujirea liturgică, Galaţi, Editura 

 Episcopiei Dunării de Jos.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mircea PĂDURARU 

 194 

Nicodim Aghioritul 2001: Sf. Nicodim Aghioritul, Hristoitia sau Bunul moral al creştinilor, 

 Bacău, Editura Bunavestire. 

Olteanu 2008: Magda Olteanu, Preotul care descoperă amantele (http://www.bzi.ro/preotul-

care-descopera-amantele-103882 (miercuri, 24 septembrie). 

Ordean 2006: Flora Ordean, Popa răspopit… (http://www.monitorulneamt.ro/stiri/?editia= 

20060301&pagina=1&articol=3073) („Monitorul de Neamţ”, 1 martie).  

Pidalionul. Canoanele Bisericii Ortodoxe Române. Mănăstirea Neamţ, Bucureşti, Editura 

Institutului de Arte Grafice „Speranţa”, (1844) 1993. 

Pravila de la Govora sau Pravila cea Mică, editată de Academia Română, Bucureşti, (1640) 

1884. 

Pravila de la Târgovişte sau Pravila cea Mare, ediţie întocmită de Colectivul de Drept Vechi 

Românesc, condus de Academician Andrei Rădulescu, Bucureşti, Academia 

Republicii Socialiste România, (1652) 1962. 

Sachelarie 1999: Ieromonah Nicolae Sachelarie, Pravila bisericească, Prahova, Parohia 

Valea Plopului. 

Sandu 2004: Dan Sandu, Vrăjitoria şi practicile magice, forme suspecte de religiozitate, în 

„Teologie şi viaţă”, XIV(LXXX)/2004, nr. 1–6. 

Titei 1998: Alina Titei, Preoţii care deschid cartea (http://www.ziaruldeiasi.ro/local/iasi/ 

preotii-care-deschid-cartea~nifou) („Ziarul de Iaşi”, 13 august).  

The “opening of the holy book” divination practice.  

Considerations over a neglected theme of popular religion 

Although a practice of respectable age, animated by a large number of participants 

(both clerics and laics), and displaying a quite ambiguous ritual aspect, the „holy book 

divination” practice has not yet been seriously analyzed, being considered, in an apriorical 

manner, a most typical case of imposture. Overcoming this prejudice, our analysis 

conceptualizes the whole situation for the first time. It sheds light on matters that have to do 

with the structure, general aspect of the practice, and its historical birth. The most interesting 

and delicate question however regards the source of the ritual. From the point of view of 

ethnology, the practice can have a perfectly coherent explanation as a pagan behavior which 

breaks in Ecclesia. Theologically, the practice can be seen as a pathological development of 

some Christian dogmas. In the end, the practice appears to be the result of an inevitable 

process of cooperation between the Church, the demands of the folk, and the pragmatic 

responses of the local clergy. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:01 UTC)
BDD-A1140 © 2013 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

