
 

Simbolul de credinţă niceo-constantinopolitan. 

Observaţii critice privind traducerea românească  

Dionisie (Policarp) PÎRVULOIU 

The niceno-constantinopolitan creed of 381 is the most important document of christian 

faith, except The Bible. Here, we do not intend to give a new and normative translation of 

the creed, but to notice some problems concerning the theological vocabulary of the creed 

used in liturgy of Romanian Orthodox Theology, comparative with versions used by 

romano-catholics and Greco-catholics. The Romanian translation of the Creed is old of a 

few hundred years; so, many words have changed their meaning and, today, we are 

confronted with the possibility of misunderstanding and confusion. The Romanian 

theological language is very conservative and the constant duty of theologians and 

philologists is to clarify and testify the appropriate meaning of the fundamental concepts of 

Christian Theology. Here, we debate such problems applied to the first two articles of 

niceno-constantinopolitan creed. 

 
Crezul, Credeul sau Simbolul de credinţă niceo-constantinopolitan reprezintă 

textul dogmatic fundamental al creştinismului, după Sfînta Scriptură. Alcătuirea lui 
a fost un proces îndelungat şi a avut loc după zeci de ani de polemici, controverse, 

sinoade, mărturisiri de credinţă, tratate teologice, formule dogmatice etc. Formulele 
de credinţă baptismale au stat la baza acestei mărturisiri rezumative a principalelor 
învăţături de credinţă ale creştinismului. Nu vom discuta însă aici despre această 
odisee teologică. 

În continuare vom analiza doar unele aspecte ale lexicului primelor două 
articole ale actualei traduceri româneşti Crezului, despre care trebuie să precizăm 

că nu este altceva decît traducerea lui Dosoftei din Dumnezăiasca liturghie din 
1679, versiune „diortosită” adeseori de liturgişti, fără a se mai consulta originalul 
grecesc. Între timp, termenii utilizaţi pentru desemnarea principalelor concepte 
teologice creştine şi-au modificat sensurile şi conotaţiile. În plus, trebuie să 
precizăm că Părinţii sinodali de la Niceea şi Constantinopol din veacul al IV-lea au 
beneficiat de termenii filosofiei greceşti care aveau sensuri deja consacrate

1
. 

                                                 
1 Nu trebuie pierdut din vedere faptul că limba greacă în care au scris Părinţii erau una ajunsă la 

deplina ei maturitate (avea cam o mie de ani de evoluţie), o limbă în care se dăduse deja expresie 
varietăţii experienţelor şi cugetării umane; se scrisese filosofie, literatură, istorie, poezie, proză, 

teologie etc. Trebuie ţinut cont că, potrivit multor lingvişti şi filosofi români, nici în clipa de faţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Teologii creştini au preluat aceşti termeni şi, adesea, i-au resemantizat potrivit 
specificului teologiei creştine. Acum cîteva secole, însă, cînd a avut loc traducerea 
Crezului în limba română, aceasta din urmă se afla abia la începutul evoluţiei sale 
şi lexicul ei nu avea capacitatea de a exprima abstracţiunile metafizice în mod 
satisfăcător. 

Nu intenţionăm să modificăm textul Credeului, ori să creăm impresia unei crize 

a vocabularului teologic românesc, ci să semnalăm unele variante de traducere şi 
aspecte lexicale care pot da naştere la confuzii nedorite. Teologul autentic nu poate 
ignora filologia clasică. Textele creştine fundamentale sînt alcătuite în limba greacă 
şi latină şi se impune, periodic, o revizitare atentă a acestora şi o reactualizare şi 
recontextualizare a sensurilor originare. 

 

Simbolul de credinţă niceo-constantinopolitan
2
 

Simbolul nicean 

(NG
3
) 

 

 

 
 
1. Pisteuvomen 
eij" e@na Qeovn, 
patevra 
pantokravtora, 
pavntwn oJratẁn 
kaiV ajoravtwn 
poihthvn, 
 
 
2. KaiV eij" e@na 
kuvrion  jIesoùn 
Cristovn, toVn 
uiJoVn toù Qeoù,   
gennhqevnta ejk 

Simbolul 

nicean (NL) 

Versiunea 

latină liturgică
4
 

 
 
1. Credimus in 

unum Deum, 

Patrem 

Omnipotentem,  

omnium 

visibilium et 

invisibilium 

factorem. 

 

 

2. Et in unum 

Dominum 

nostrum Iesum 

Christum 

Simbolul niceo-

constantinopolitan
5
 

(NCG) 

 

 
1. Pisteuvomen eij" 
e@na Qeovn, patevra 
pantokravtora, 
poihthvn oujranoù 
kaiV gh̀", oJratẁn te 
pavntwn kaiV 
ajoravtwn: 
 
2. KaiV eij" e@na 
kuvrion  jIesoùn 
Cristovn, toVn uiJoVn 
toù Qeoù toVn 
monogenh`, toVn ejk 
toù patroV" 
gennhqevnta proV 

Simbolul niceo-

constantinopolitan 

Versiunea latină 

liturgică (NCL) 

 

1. Credo [Credimus] 

in unum Deum, 

Patrem 

omnipotentem, 

factorem caeli et 

terrae, visibilium 

omnium et 

invisibilium 

 

2.  Et in unum 

Dominum Iesum 

Christum, Filium 

Dei unigenitum, et 

ex Patre natum ante 

omnia saecula, 

                                                                                                                            
limba română nu are capacitatea deplină de a da expresie ideilor metafizice (în fond limba română 

cultă are doar cîteva sute de ani de evoluţie). 
2 Versiunile greceşti ale celor două credeuri şi cea latină (din Missale Romanum) a crezului niceo-

constantinopolitan sînt preluate din ediţia lui H. Denzinger, Enchiridion Symbolorum, definitionum et 

declarationum de rebus fidei et morum, Barcelona and Freiburg 1965, p. 52-53 şi respectiv 66-67.  
3 Aceste sigle vor fi utilizate în continuare în text. 
4 Versiunea de faţă este cea furnizată de Sf. Hilarius de Pictavium (CSEL 65, 150). Precum se 

poate constata, există unele diferenţe (în special adăugiri explicative) faţă de versiunea greacă. 

Diferenţele au fost evidenţiate prin utilizarea aldinelor.  
5 Diferenţele NCG faţă de NG au fost evidenţiate prin utilizarea aldinelor.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

toù PatroV" 
monogenh`, 
toutevstin ejk 
th̀" oujsiva" toù 
Patrov", QeoVn 
ejk Qeoù, fẁ" 
ejk fwtov", QeoVn 
ajlhqinoVn ejk 
Qeoù  
ajlhqinoù, 
gennhqevnta ouj 
poihqevnta, 
oJmoouvsion tw/` 
patriv, di j ou% 
taV pavnta 
ejgevneto, tav te 
ejn tw/` oujranw/` 
kaiV taV ejn th/` 
gh/̀. 

Filium Dei, 

natum ex Patre 

unigenitum, hoc 

est de substantia 

Patris, Deum ex 

Deo, lumen ex 

lumine, Deum 

verum de Deo 

vero, natum non 

factum, unius 

substantiae cum 

Patre (quod 

graece dicunt 

homousion), per 

quem omnia 

facta sunt, quae 

in caelo et in 

terra. 

pavntwn tẁn 
aijwvnwn, fẁ" ejk 
fwtov", QeoVn 
ajlhqinoVn ejk Qeoù 
ajlhqinoù, 
gennhqevnta ouj 
poihqevnta, 
oJmoouvsion tw/` 
patriv, di j ou% taV 
pavnta ejgevneto 
 

Deum de Deo, 

lumen de lumine, 

Deum verum de Deo 

vero, genitum, non 

factum, 

consubstantialem 

Patri; per quem 

omnia facta sunt. 

 

 

 

 

 

Traduceri româneşti
6
 

Simbolul nicean 

 

 

 

1. Credem într-un 

singur  

Dumnezeu, Tatăl 

Atotputernicul, al 

tuturor  celor 

văzute şi 

nevăzute Creator.   

 

 

 

Simbolul nicean 

Versiunea latină 
 
 
1. Credem într-

un singur 

Dumnezeu,
7
 Tatăl 

Atotputernicul, 

Creatorul tuturor 

celor văzute şi 

nevăzute. 

 

 

 

Simbolul niceo-

constantinopolitan 

 

 

1.  Credem într-un 

singur Dumnezeu, 

Tatăl Atotputernicul, 

Creatorul cerului şi 

al pămîntului
8
, de 

asemenea al 

văzutelor tuturor şi 

al nevăzutelor.  

 

2. Şi într-un singur 

Simbolul niceo-

constantinopolitan 

Versiunea latină 

 

1.  Credem într-un 

singur Dumnezeu, 

Tatăl 

Atotputernicul, 

creatorul cerului şi 

al pămîntului, al 

văzutelor tuturor şi 

al celor nevăzute. 

 

2. Şi într-un singur 

                                                 
6 Aceste versiuni sînt strict literale, „de lucru”, foarte literale, nu versiuni normative sau propuneri 

pentru o nouă versiune a Crezului. Pentru a marca mai limpede diferenţele dintre versiuni, în 

traducerea românească am urmat şi topica limbii greceşti, deşi, personal, nu sîntem de acord cu o 

astfel de transpunere.  
7 În ediţia lui Hefele această virgulă lipseşte, astfel că citim: Credem într-un singur Dumnezeu 

Tatăl Atotputernicul, al tuturor… 
8 Adăugirile NCG faţă de NG au fost evidenţiate prin italice. Omisiunile sînt uşor de remarcat. 

Fiecare diferenţă este discutată mai jos. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

2.  Şi într-un 

singur Domn al 

nostru Iisus 

Hristos, Fiul lui 

Dumnezeu, 

născut din Tatăl 

[şi] unicul, adică 

din  fiinţa 

Tatălui, 

Dumnezeu din 

Dumnezeu, 

lumină din 

lumină, 

Dumnezeu 

adevărat din 

Dumnezeu 

adevărat, născut, 

nu creat, de o 

fiinţă cu Tatăl, 

prin care toate au 

fost făcute, cele 

din cer şi cele 

de pe pămînt.  

 

 

2. Şi într-un 

singur Domn al 

nostru Iisus 

Hristos, Fiul lui 

Dumnezeu, 

unicul născut din 

Tatăl, adică din 

substanţa Tatălui, 

Dumnezeu din 

Dumnezeu, 

lumină din 

lumină, născut, 

nu creat, de o 

unică substanţă 

cu Tatăl (ceea ce 

în greceşte o 

numesc 

consubstanţial), 

prin care toate au 

fost create, cele 

din cer şi de pe 

pămînt. 

 

Iisus Hristos, Fiul lui 

Dumnezeu Cel unic, 

din Tatăl născut mai 

înainte de toţi vecii, 

lumină din lumină, 

Dumnezeu adevărat 

din Dumnezeu 

adevărat, prin care 

toate s-au făcut. 

 

 

Domn Iisus Hristos, 

Fiul lui Dumnezeu, 

unicul născut şi 

născut din Tatăl mai 

înainte de toţi vecii, 

Dumnezeu din 

Dumnezeu
9
, lumină 

din lumină, 

Dumnezeu adevărat 

din Dumnezeu 

adevărat, născut, nu 

făcut, 

consubstanţial cu 

Tatăl; prin care 

toate au fost făcute. 

 

 

 

Note critice, comentarii şi observaţii: 

Articolul 1 
Pisteuvomen10 
În limba greacă distincţia între credinţa religioasă în divinitate şi credinţa 

comună (opinia, părerea) era foarte clar conturată. Astfel, credinţa în Dumnezeu 
era exprimată prin pisteuvw Ŕ „a se încrede în, a-şi pune toată credinţa în, a se 
sprijini integral pe, a avea deplină încredere în, a crede în‟ şi pivsti" Ŕ „credinţă 

religioasă, încredere, asigurare, credit, convingere statornică, argument, 
suveranitate‟. Opinia, părerea, punctul de vedere erau exprimate prin binomul 
dokevw/ dovxa - „a socoti, a fi de părere‟/ „părere, opinie‟. Latina, de asemenea, 
dispunea de un dublet corespunzător: credere/fides pentru credinţa religioasă şi 
puto/opinio, sententia pentru părerea comună. 

Din nefericire, limba română nu dispune de asemenea termeni specializaţi, 

verbul a crede şi derivatul său credinţă acoperind ambele arii semantice 
menţionate. Se poate spune: cred în Iisus Hristos, dar şi cred că a început ploaia. 

                                                 
9 Traducerea latină nu omite acest adagiu specific Credeului nicean.  
10 Sintagmele şi termenii citaţi ca subtitluri sînt din NG. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

De aici, probabil şi caracterul arbitrar şi subiectiv atribuit credinţei religioase, în 
vreme ce, în realitate, pentru cel credincios credinţa este un dat obiectiv, o 
experienţă reală şi concretă, o trăire vie a acelui mysterium tremendum. Definiţia 
Sf. Apostol Pavel din Evr. 11, 1 este foarte concludentă în acest sens: pivsti" 
ejlpizomevnwn uJpovstasi"11, pragmavtwn e!legco" ouj blepomevnwn Ŕ „credinţa este 
ipostasul/fiinţa lucrurilor pe care le nădăjduim, argumentul/dovada celor care nu se 

văd”. Considerăm că Sfîntul Apostol Pavel nu a intenţionat aici să explice credinţa 
ca reprezentînd încrederea deplină în Dumnezeu

12
, deoarece astfel s-ar fi formulat 

o definiţie circulară, încălcîndu-se principiul logic ce nu ne permite să definim un 
lucru prin el însuşi. 

Traducerile româneşti şi cele în alte limbi moderne pierd tocmai acest aspect al 
realităţii ontologice a credinţei, care nu este o simplă trăire psihică, o convingere 

personală şi subiectivă, ci un dat concret şi obiectiv. Astfel, credinţa nu este doar o 
împărtăşire din realităţile necreate, ci şi o actualizare şi o prezentificare în viaţa 
umană concretă a acestor realităţi mai presus de fire. Credinţa este comuniunea cu 
Dumnezeu, este un dar divin. 

Un scurt excurs prin tradiţia biblică românească va fi instructiv în acest sens. 
Traducătorii de la 1688 intuiseră mai just acest sens, echivalînd astfel: credinţa 

iaste fiinţa celor nădăjduite, lucrurilor celor ce nu se văd dovediri. Versiunile 
vechi sesizaseră dimensiunea fiinţială a definiţiei: est autem fides sperandarum 
substantia rerum argumentum non apparentium (Vulgata).  JUpovstasi" este tradus 
de Fer. Ieronim cu substantia. La fel procedează şi alte versiuni moderne: Now 
faith is the substance of things hoped for, the evidence of things not seen (King 
James Version), fiinţarea celor nădăjduite, dovada lucrurilor celor nevăzute 

(Versiunea Noului Testament diortosit de ÎPS Bartolomeu Anania). Alte versiuni 
optează pentru „încredere”, ceea ce nu este acceptabil din punct de vedere logic, 
deoarece definiţia ar deveni circulară

13
: credinţa este o încredere… : iar credinţa-i 

adevărului celora ce nădăjduim şi arătătoare celora ce nu se văd (Noul Testament 
de la Bălgrad, 1648), earu credinţa este adeverulu celoru sperate, învederarea 
lucrurilor celoru nevăzute (Versiunea Societăţii Biblice Britanice din 1874), iar 

credinţă este încredere temeinică despre cele ce sînt nădăjduite, dovadă dobîndită 

                                                 
11 Este un derivat substantival al verbului uJfivsthmi- „a aşeza dedesubt, a da fiinţă, a cauza 

existenţa, a înlocui, a concepe, a aşeza ca model, a făgădui, a se supune, a subzista, e exista, a se 

încrede în”; uJpovstasi" este un termen polisemantic: „ceea ce stă sub, suport, rezistenţă, sediment, 

durată, fundaţie, structură, subiect, temă, plan, scop, statornicie, curaj, substanţă, existenţă actuală, 

realitate, natură reală, proprietate, posesiune”. Exegeţii nu sînt unanimi în a consideră că la Evr. 11,1 
uJpovstasi" are sensul de „încredere, încredinţare, asigurare”. O parte semnificativă consideră că 

sensul avut în vedere de apostol este cel de „substanţă, fiinţă.” 
12 Fără îndoială, în conceptul de credinţă este conţinut şi aspectul încredinţării depline şi 

statornice a întregii noastre existenţe lui Dumnezeu, o perfectă şi neabătută încredere în pronia divină, 

indiferent de turnurile ei paradoxale, acea „lăsare în voia lui Dumnezeu” recomandată mereu de sfinţii 

creştini şi experimentată dramatic de Iov. 
13 Totuşi, în logica epistolei şi în contextul credinţei, definiţia este plauzibilă. De altfel trimite 

către sensul originar al termenului: „încredere, credit‟. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

despre lucrurile ce nu sînt vezute (Noul Testament al lui Nitzulescu, 1897), şi 
credinţa este o încredere neclintită în lucrurile nădăjduite, o puternică 
încredinţare despre lucrurile cari nu se văd (Versiunea Cornilescu corectată), 
credinţa este adeverirea celor nădăjduite, dovada lucrurilor celor nevăzute 
(Versiunea Inochentie Micu, Biblia sinodală din 1914 şi Versiunea Radu-
Galaction),  iar credinţa este încredinţarea celor nădăjduite, dovedirea lucrurilor 

celor nevăzute (Versiunile biblice sinodale ortodoxe mai noi). 
Verbul este aşezat la plural (Credem), spre deosebire de versiunea actuală 

liturgică, fiindcă Simbolul este expresia credinţei comune a sinodalilor, ca 
reprezentanţi autorizaţi ai Bisericii universale. 

 
eij" e@na Qeovn 

Această sintagmă a fost transpusă în româneşte prin: întru unul Dumnezeu
14

. 
Din nefericire, traducerea nu este satisfăcătoare. În greceşte numeralul ei%" aflat la 
genitiv singular este nearticulat. Nu avem dreptul să articulăm ceea ce în greacă 
este nearticulat, deşi, se întîlnesc situaţii cînd articolul hotărît este omis. În plus, 
regulile gramaticale al limbii române nu permit articularea cu –l enclitic a 
numeralului ordinal unu decît în expresii ca eu unul, tot unul şi unul, de unul 

singur. Pentru a ne fi permis să traducem întru unul Dumnezeu textul crezului ar fi 
trebuit să fie astfel: eij" toVn e@na Qeovn. 

Pe de altă parte, potrivit normelor actuale ale limbii române, unul este ambiguu, 
putînd reprezenta fie un numeral cardinal, fie un pronume nehotărît, ceea ce 
constituie o traducere inacceptabilă a numeralului cardinal grecesc  ei%" miva e@n Ŕ 
„unu, una‟. Ţinînd cont şi de faptul că, în rostirea liturgică actuală începutul 

Credeului este recitat mai întotdeauna Cred într-unul Dumnezeu, sensul intenţionat 
de sinodalii niceeni se pierde. Dosoftei, în Dumnezăiasca Liturghie transpune astfel 
primul verset, variantă care se va impune ulterior în majoritatea liturghierelor 
româneşti. Coresi, însă, tradusese mai aproape de sensul original: Crez întru 
Dumnezeu, respectînd nuanţa nehotărît-neutră a originalului grecesc. 

Prima idee a acestui articol este proclamarea solemnă a unităţii divine şi a 

monoteismului într-un veac IV încă marcat profund de politeism şi idolatrie. Mai 
corectă ar fi traducerea prin: în un Dumnezeu, într-un unic Dumnezeu, sau într-un 
singur Dumnezeu, precum procedează versiunile occidentale: in unum Deum 
(versiunea latină), in un solo Dio (italiană), en un seul Dieu (franceză), en un solo 
Dios (spaniolă), in one God (engleză), an den einen Gott (germană) 

Versiunile romano-catolică şi cea greco-catolică menţin aceeaşi exprimare 

ambiguă: într-unul Dumnezeu. 
 
patevra pantokravtora 
În româneşte, expresia a fost tradusă prin Tatăl Atotţiitorul. Însă, în limba veche 

ţiitură însemna „stăpînire, domnie, putere, tărie‟. Aşadar Atotţiitor are sensul de 

                                                 
14 Aşa traduce Antim Ivireanu în Liturghierul său de la Tîrgovişte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

„Atotputernic, Atotstăpînitor‟. Şi alte traduceri ale Crezului optează pentru această 
echivalare: Tatăl atotputernicul (versiunea romano-catolică românească)

15
, Patrem 

omnipotentem (latină), le Père tout-puissant (franceză), the Father Almighty 
(engleză), den Vater, den Allmächtigen (germană), Padre todopoderoso (spaniolă), 
padre onnipotente (italiană) etc. Concepţia despre paternitatea

16
 divină este una 

dintre trăsăturile specifice doctrinei creştine.  

 
PoihthVn oujranoù kaiV gh̀" 
În NCG acest calificativ al lui Dumnezeu este aşezat emfatic în faţa 

determinaţilor săi: oJratẁn te pavntwn kaiV ajoravtwn17 care sînt explicitaţi printr-
un alt binom: oujranoù kaiV gh`" care constituie un adaos al Sinodului al II-lea 
ecumenic, referinţa fiind la Facere 1, 1: „La început Dumnezeu a creat cerul săi 

pămîntul.” Dumnezeu este astfel singurul şi unicul creator ex nihilo al celor 
sensibile şi inteligibile, creştinismul autentic delimitîndu-se, atît de gîndirea greacă 
ce susţinea eternitatea şi caracterul increat al universului, cît şi de diversele 
concepţii gnostice care considerau creaţia drept opera unui demiurg inferior. Pentru 
aceştia, Dumnezeu nu putea fi creatorul lumii materiale, materia fiind considerată 
ca rea în sine. A traduce astăzi pe poihthv" prin Făcător

18
 este un procedeu puţin 

riscant, deoarece sensul curent al acestuia este cel de „persoană care realizează sau 
îndeplineşte ceva”, bine sau rău (răufăcător, sau binefăcător). Versiunea greco-
catolică a Credeului îl menţine, însă cea romano-catolică îl înlocuieşte cu mai 
justul: Creator.  

 
oJratẁn te pavntwn kaiV ajoravtwn 
Spre deosebire de NG în NCG se observă prezenţa particulei enclitice 

copulative, mai exact adjunctive
19

 te, al cărei echivalent latin este –que enclitic
20

. 
Conjuncţia kaiv introduce un aspect nou, o adăugire externă, particula te marchează 
o legătură internă şi strînsă cu cele afirmate anterior; kaiv exprimă generalul, iar te 
particularul. Astfel te se poate traduce prin: „şi la fel, şi de asemenea, de 
asemenea‟. Prin urmare, cele văzute şi cele nevăzute constituie o dezvoltare 

explicativă şi rezumativă a expresiei Creatorul cerului şi al pămîntului: cele două 
trepte ontologice ale creaţiei, cea sensibilă şi cea inteligibilă. Traducerea latină a 
pierdut această nuanţă specifică elinei, traducînd te prin et, nu prin –que. 

 

                                                 
15 Cea greco-catolică se delimitează de ambele tradiţii, fiind mai apropiată însă de cea ortodoxă: 

Tatăl atotţinătorul. 
16 Sf. Vasile cel Mare este creatorul acestui neologism Ŕ patrovth" Ŕ paternitate, atestat în 

Împotriva lui Eunomie II, 12 
17 A căror topică este mai poetică, în spiritul limbii greceşti: al văzutelor tuturor şi al nevăzutelor.  
18 Latinii l-au tradus prin Factor, însă versiunile moderne occidentale preferă „Creator”: créateur 

(franceză), the Father Almighty (engleză), den Vater, den Allmächtigen (germană), Padre 

todopoderoso (spaniolă), creatore (italiană); dar versiunea engleză: Maker. 
19 Care exprimă un raport de coordonare în cadrul unei subordonate. 
20 De altfel raportul dintre te şi kaiv este echivalent celui dintre –que şi et. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Articolul 2 

KaiV eij" e@na kuvrion  jIesoùn Cristovn, toVn uiJoVn toù Qeoù 
Pentru e@na kuvrion vezi mai sus discuţiile privind e@na Qeovn. 
gennhqevnta ejk toù PatroV" toVn monogenh̀ 
NCG prezintă o topică diferită: monogenh̀, toVn ejk toù patroV" gennhqevnta, 

probabil pentru a nu crea confuzii, aşezînd adjectivul monogenh̀" alături de 

determinantul său toVn uiJoVn toù Qeou~, în vreme ce în NG ne aflam în faţa unei 
dislocări sintactice, a unui autentic hiperbat. Adjectivul monogenhv" a fost transpus 
în româneşte prin Unul Născut. Din nefericire sintagma este excesiv de literală şi, 
potrivit unui număr semnificativ de filologi şi teologi, nu surprinde fidel sensul 
original. Adjectivul are înţelesul de „aparţinînd celui ce este unic, unic, singur, 
exclusiv, aparţinînd celui care este unicul reprezentant al clasei sale‟. Aşadar, o 

traducere corectă ar fi „unic, singur‟. Versiunile romano-catolică şi greco-catolică
21

 
păstrează termenul unul născut, în timp ce altele se apropie de varianta discutată 
mai sus: le Fils unique de Dieu (franceză), the only-begotten (engleză), Hijo único 
de Dios (spaniolă), eingeborenen Sohn (germană). 

Cu acest sens este folosit în literatura greacă (cf. Hesiod Theogonia 426, Platon, 
Critias, 113d). Monogenhv" este prezent şi în Septuaginta cu acelaşi înţeles: kaiV 
au@th monogenhV" aujtw/` ajgaphthv kaiV oujk e!stin aujtw/` plhVn aujth̀" uiJoV" h# 
Qugavthr Ŕ „şi ea era unica sa [fiică] iubită şi nu mai avea un alt fiu sau fiică în 
afară de ea.”  (Jud. 11, 34) 

În Noul Testament sensul acestui adjectiv este fie de „Hristos ca fiind unic 
persoană divino-umană, ca Fiu al lui Dumnezeu şi depăşind orice alte fiinţe umane 
apoteozate”, fie de „singurul Dumnezeu născut, singurul Fiu al lui Dumnezeu, 

lipsit de fraţi” (cf. I In. 4, 9). În latina creştină a fost echivalat cu unicus şi 
unigenitus

22
, cunoscut fiind faptul că primii traducători ai Bibliei în limba latină au 

respectat cu o scrupulozitate rară textul original, mergînd spre o fidelitate servilă 
originalului

23
, spre a nu altera în niciun chip puritatea mesajului soteriologic

24
. 

Efectul a fost o infuzie masivă de elemente greceşti şi indirect ebraice în latină, dar, 
totodată şi de elemente ale latinei vulgare, fiindcă aceste versiuni au fost realizate 

într-o latină aproape identică latinei vorbite de către oameni puţin cultivaţi, dar 
bilingvi, asemeni majorităţii primilor creştini latini. Aceşti primi traducători au 
neglijat rigorile stilistice şi concepţia traducerii libere, literare, dominantă încă de 
la Cicero, optînd pentru un literalism scrupulos

25
, centrîndu-şi atenţia asupra 

conţinutului, nu a formei, fapt ce va atrage scandalizarea literaţilor păgîni care le 

                                                 
21 La fel de conservatoare este şi varianta italiană: unigenito Figlio. 
22 Exista şi în latina clasică un asemenea termen, unigena Ŕ „unic născut, unic, singur” (Cicero). 
23 Einar Löfstedt, Late latin, Oslo, H.Aschehoug & Co., 1959, p. 89. 
24 Fericitul Ieronim, mai tîrziu, va crede că în Biblie „et verborum ordo mysterium est” (Ep. LVII, 

5). 
25 Christine Mohrmann, Problèmes stylistiques dans la litterature latine chrètienne, în Études sur 

le latin des chrètiens, t. 3, Roma, Edizioni di Storia e letteratura, 1964, p. 148. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

vor citi, pentru ei Scripturile fiind nişte cărţi exotice şi barbare, un amalgam straniu 
de vulgarisme, grecisme, ebraisme vorbind despre fapte îndoielnice.  

Această caracteristică a latinei vorbite şi scrise de către creştini explică şi 
lexicul traducerilor latine ale Crezului, traduceri care sînt foarte fidele, dar, uneori, 
din necesităţi liturgice, îşi iau libertatea de a modifica textul. De pildă NL în 
articolul 2 adaugă pronumele posesiv nostrum după Et in unum Dominum şi mai 

jos inserează în text o notă explicativă după „unius substantiae cum Patre” (quod 
graece dicunt homousion). NCL adaugă un et înainte de ex Patre natum şi, 
remarcabil, are o adăugire semnificativă: Deum de Deo inserat între ante omnia 
saecula şi lumen de lumine. Precizarea este absentă în NCG, fără îndoială este 
preluată din NG.  

 

proV pavntwn tẁn aijwvnwn 
Este o adăugire a sinodalilor din 381 pentru a sublinia coeternitatea Fiului cu 

Tatăl şi a combate opinia eretică a lui Marcel din Ancyra şi Fotinus de Sirmium 
care considerau că Fiul îşi are existenţa numai după naşterea din Fecioara Maria. 

Această explicaţie inserată de Părinţii Sinodului al II-le ecumenic imediat după 
participiul gennhqevnta mai urmărea să delimiteze clar doctrina ortodoxă de 

afirmaţia predilectă a arienilor, cea care le şi rezuma tezele eretice: a fost un timp 
cînd Fiul nu era. Prin urmare, teologii sinodului au introdus precizarea de faţă în 
NCG pentru a sublinia că naşterea Fiului are loc din veşnicie, mai presus de orice 
determinare temporală şi spaţială (aijwvn are atît sensul de interval temporal 
nedeterminat, cît şi pe cel de interval spaţial). Astfel, Eusebiu de Cezareea îl va 
numi pe Fiul ajpeivvrwn şi ajnavrcwn Iar expresia proV pavntwn tẁn aijwvnwn o 

întîlnim în Sinodul de la Antiohia din 341 cu referire la coeternitatea Fiului cu 
Tatăl. 

 
toutevstin ejk th̀" oujsiva" toù Patrov" 
Ceea ce înseamnă din fiinţa Tatălui. Am optat pentru traducerea termenului 

oujsiva prin fiinţă, nu doar pentru că, etimologic, provin de la acelaşi radical a fi, ci 

şi pentru că, în vocabularul teologic ortodox românesc este consacrată deja această 
echivalare. Cu toate acestea, lexicul teologic trebuie să ţină seama de limba română 
vorbită într-o anumită epocă, deseori, teologii putînd avea surpriza să constate că 
diverşi termeni fundamentali ai teologiei şi-au schimbat în mod dramatic sensul, 
fapt ce poate duce la serioase confuzii şi neînţelegeri. Dacă vechii tălmăcitori ai 
cărţilor de cult vorbeau despre „neajungerea şi strîmtimea limbii” române pentru a 

exprima profundele şi nuanţatele concepte şi idei filosofice şi teologice ale religiei 
creştine, specialiştii în lingvistică şi filozofie consideră că nici limba română 
actuală nu are încă deplina capacitate de a da o expresie justă ideilor metafizice

26
.  

                                                 
26 Să amintim doar în treacăt pe treime (a treia parte din, termen cu totul impropriu pentru a 

desemna Triada sau Trinitatea Persoanelor divine < triva", triavdo"; trinitas, trinitatis), întrupare 
(corect ar fi înnomenire sau mai exact, încarnare, potrivit termenului grecesc neotestamentar savrx 

ejgvneto Ŕ caro factum est) ş.a.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Termenii principali ai lexicului teologic au fost creaţi prin derivare şi 
compunere, prin calchiere gramaticală sau lexicală, prin conversiune ori prin 
împrumut direct, într-o epocă de început al dezvoltării limbii române. Astfel, în 
vocabularul limbii române actuale fiinţă şi-a pierdut aproape total înţelesul de 
„substanţă, natură, esenţă”, avînd sensul de „existenţă în general”, dar mai ales pe 
cel de „animal, vieţuitoare, om, persoană.” A devenit un termen ambiguu care va 

trebui reanalizat şi reevaluat. La fel un alt echivalent al lui oujsiva care şi-a 
specializat sensul în altă direcţie decît cea etimologică este fire. Acesta desemnează 
preponderent „lumea înconjurătoare, natura materială, felul de a fi al omului, 
caracterul, judecata sănătoasă, cugetul.” Au mai rămas termenii esenţă, natură şi 
substanţă ca mai potriviţi. Însă, conform principiului lingvistic binecunoscut, uzul 
dictează norma

27
, în cadrul lexicului teologic se vor putea produce rearanjări, însă, 

cu obişnuita decalare datorată caracterului său mai conservator
28

.  
Atitudinea teologului este una smerită şi numai în situaţii de criză profundă este 

îndrituit să creeze noi termeni: „De aceea, cel care are în faţa ochilor Tribunalul lui 
Hristos şi ştie cîtă primejdie este să înlături sau să adaugi ceva celor transmise de 
către Duhul

29
, nu trebuie să năzuiască a-şi acorda singur cinstea de a crea noi 

[termeni], ci să-i primească în tăcere pe cei proclamaţi de către sfinţi
30

”
31

.  

QeoVn ejk Qeoù, fw`" ejk fwtov", QeoVn ajlhqinoVn ejk Qeoù  ajlhqinoù 
Această enumerare de genitive partitive  are menirea de a sublinia, în mod 

metaforic, unitatea de substanţă dintre Cele două Persoane Treimice. Sintagma 
QeoVn ejk Qeoù a fost eliminată

32
 la Sinodul al II-lea ecumenic, probabil pentru că 

era considerată redundantă, dat fiind că imediat va urma precizarea QeoVn 

                                                 
27 Nu se poate omite faptul că adresanţii traducerilor liturgice sînt vorbitorii actuali ai limbii 

române contemporane şi astfel, tălmăcirea trebuie să se facă într-o limbă română contemporană, 

literară, chiar dacă, inevitabil, puţin defazată, ţinînd cont de caracterul conservator al limbajului 
bisericesc. 

28 Dezavuăm puternicele tendinţe arhaizante şi literaliste în mod programatic din cadrul teologiei 

româneşti actuale, care nu ţin cont de faptul că limba evoluează ca un organism viu, că termenii au o 

viaţă proprie; astfel, majoritatea termenilor vocabularului teologiei româneşti au fost creaţi într-o 

epocă mai veche a limbii şi, uneori, noile sensuri ale acestor cuvinte prevalează asupra înţelesului lor 

teologic, creîndu-se confuzii (s-au discutat termeni ca fiinţă, chip, asemănare, ş.a.); Noile traduceri 
pot contribui la semnalarea unor probleme semantice, dar, numai Biserica în ansamblul ei, în timp, 

insuflată de Duhul Sfînt şi ţinînd cont de evoluţia limbii române, poate schimba anumiţi termeni 

teologici, sau introduce alţii noi (exemplificăm prin termeni teologici din latina creştinilor care au 

căzut în desuetudine, fiind înlocuiţi de alţii nu întotdeauna mai potriviţi Ŕ de pildă lovgo" a fost tradus 

prin sermo Ŕ „cuvîntare, vorbire‟, acesta a fost surclasat ulterior de verbum; metanoiva e tradus iniţial 

prin respiscientia Ŕ „revenire în sine‟, mai apoi înlocuit de paenitentia – „regret, părere de rău‟). 
29 Ap 22,18-19. 
30 Numai cel ce are experienţa realităţilor necreate, aflîndu-se în comuniune cu Biserica şi fiind 

îndrituit de Aceasta poate crea noi termeni teologici. Aceste inovaţii pot avea loc numai dacă sînt 

absolut necesare Bisericii, de cele mai multe ori pentru a defini cu claritate dreapta credinţă împotriva 

ereziilor. Într-un cuvînt, de regulă sfîntul este cel mai îndreptăţit să introducă noi termeni în 

vocabularul teologic. 
31 Sf. Vasile cel Mare, Împotriva lui Eunomie II, 8. 
32 Ea este menţinută, totuşi, în versiunea latină a Credeului niceo-constantinopolitan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

ajlhqinoVn ejk Qeoù  ajlhqinoù. Se poate constata că Părinţii au urmărit şi respectat 
cu tenacitate o „estetică a conciziei” şi a simplităţii (aJplovth", simplicitas). Aceasta 
a fost teoretizată şi recomandată de unii reprezentanţi ai literaturii greceşti sau 
latine, dar niciodată cu atîta vigoare şi consecvenţă precum au făcut-o autorii 
creştini. Ea intervine şi ca o reacţia naturală la rafinamentul şi excesele idealurilor 
estetice ale antichităţii tîrzii.  

Adevărul se exprimă cu simplitate: „liber şi puternic, adevărul iubeşte concizia. 
Minciuna însă va avea nevoie de un discurs lung”

33
. De aceea „creştinului nu-i este 

necesar un discurs întins,...fiindcă adevărul se găseşte mereu în concizie”
34

. 
Adevărul îşi este sieşi podoabă şi frumuseţe, neavînd nevoie de una exterioară. De 
altfel, Sf. Grigorie cel Mare va afirma că nu li se cuvine cereştilor cuvinte să fie 
închistate în strîmtele reguli ale lui Donatus: „indignum vehementer existimo ut 

verba caelestis oraculi restringam sub regulis Donati”
35

. 
Grija permanentă a părinţilor sinodali era una pastoral-misionară, cea de a se 

asigura că nu se pierde întîietatea conţinutului faţă de formă şi că adevărul dogmei 
va putea fi înţeles de toţi, indiferent de nivelul cultural. În plus, exprimarea 
obscură, fastuoasă şi greu inteligibilă reprezenta o tactică a ereticilor, menită a le 
spori prestigiul doctrinei şi a conferi elucubraţiilor acestora o aureolă de mister şi 

de profunzime. Teologii sinodului de la Constantinopol din 381 nu fac altceva decît 
să se înscrie în linia tradiţiei  conciziei biblice

36
 şi patristice anterioare

37
, dar şi în 

cea a unui curent estetic originar din filosofie şi difuzat în şcolile romane, care se 
va perpetua pînă la sfîrşitul antichităţii creştine care promova aceeaşi estetică a 
conciziei

38
. Deseori, precum afirma Seneca, absenţa aparentă a artei literare nu este 

decît efectul unei arte superioare.  

 
gennhqevnta ouj poihqevnta 

                                                 
33 „Sed expedita virtus veritatis paucis amat. Multa mendacio erunt necessaria” (Tertulian, 

Adversus Marcionem 2, 28, 3) 
34 „Christiano autem paucis ...opus est. Nam et certa semper in paucis” (Tertulian, De anima II, 

7). 
35 Moralia in Job, Praefatio, 5. 
36 „Şi eu, fraţilor, cînd am venit la voi şi v-am vestit taina lui Dumnezeu, n-am venit ca iscusit 

cuvîntător sau ca înţelept. Căci am judecat să nu ştiu între voi altceva, decît pe Iisus Hristos, şi pe 

Acesta răstignit. Şi eu întru slăbiciune şi cu frică şi cu cutremur mare am fost la voi. Iar cuvîntul meu 

şi propovăduirea mea nu stăteau în cuvinte de înduplecare a înţelepciunii omeneşti, ci în adeverirea 

Duhului şi a puterii. Pentru ca credinţa voastră să nu fie în înţelepciunea oamenilor, ci în puterea lui 

Dumnezeu.” (I Corinteni 1:1-5). 
37" O limbă frumoasă şi o frază bine întocmită fac plăcere şi aduc laudă, spre slavă deşartă 

oamenilor netrebnici, care au mintea coruptă. Dar omul care iubeşte adevărul nu se uită la cuvintele 

înflorate, ci cercetează temeiul cuvîntului, care şi cum este” (Teofil de Antiohia, Ad Autolicum 1, 1) în 

Apologeţi de limbă greacă, traducere  de Pr. Prof. T. Bodogae, Pr. Prof. Olimp Căciulă, Pr. Prof. D. 

Fecioru, Bucureşti, Editura Institutului biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1980, p. 

282. Cf. şi Tatianus, Oratio ad Graecos XXVI, 29. 
38 Seneca, citîndu-l pe Euripide (Fenicienele 469): „Dar după cum spune şi acel [poet] tragic, 

adevărul se exprimă simplu” (Epistulae ad Lucilium 49,12). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Afirmaţia răspicată de mai sus avea rolul de a combate una dintre tezele 
principale ale arianismului: Fiul lui Dumnezeu este primă creatură a Tatălui, adus 
la existenţă înainte de crearea universului. Astfel verbul gennavw Ŕ „a naşte‟ va 
deveni termenul cheie în cadrul polemicii antiariene, în special în scrierile Sfîntului 
Atanasie cel Mare. Credeul nicean va recurge la analogia naşterii fiului din tată 
pentru a afirma consubstanţialitatea Fiului lui Dumnezeu cu Tatăl, deşi comparaţia 

este insuficientă şi precară, deoarece naşterea Fiului se petrece în afara timpului. 
 
oJmoouvsion tw/` patriv 
Termenul oJmoouvsio"39

 era sinonim
40

 cu uJpovstasi" în vremea lui Origen şi a 
Sf. Athanasie. Această sinonimie este considerată a dura pînă la sinodul din 362 de 
la Antiohia

41
. 

Originea sa nu este atît filosofică pe cît gnostică, unde era aplicat la naşterea 
eonilor. Origen chiar îl respinsese ca eretic

42
, deşi încercase, fără sorţi de izbîndă, 

să impună o distincţie între el şi uJpovstasi". Se impune treptat în teologie prin Sf. 
Dionisie de Alexandria, însă un sinod din 265 ţinut la Antiohia îl condamnă ca 
ambiguu şi îl suspectează de tendinţe modaliste.

43
 Perioada sa de glorie va începe 

odată cu sinodul de la Niceea şi cu opera teologică a Sfîntului Athanasie. Trinitar la 

origine, termenul va fi aplicat din 451, odată cu Calcedonul şi în hristologie
44

. Va fi 
atribuit în special relaţiei dintre Primele Două Persoane Treimice de către Sfîntul 
Vasile, acesta ezitînd să-l aplice şi Sfîntului Duh, din pricina statutului său 

                                                 
39 Este un adjectiv format dintr-un alt adjectiv oJmov" Ŕ „de acelaşi fel, identic” şi substantivul 

oujsiva Ŕ „ceea ce îşi constituie propria substanţă, proprietate imuabilă, fiinţă stabilă, realitate 

neschimbabilă, adevărata natură, realitate primară, substrat, substanţă, esenţă, fire” (oujsiva la rîndul 

său este derivat din participiul prezent feminin al verbului a fi - eijnai) 
40 Faptul este explicabil prin sensul de „substrat” al lui uJpovstasi", sens care îl asimila cu oujsiva. 
41 Lucian Turcescu, Prosopon and hypostasis in Basil of Caesarea‟s „Against Eunomius” and the 

epistles, în „Vigiliae Christianae” 51, (1997), p. 384. 
42 Chiar dacă este nebiblic, termenul nu implică în nici un caz autonomizarea teologiei patristice 

în raport cu cea biblică, precum tendenţios s-a afirmat. Cf. Georgios Martzelos, Sfinţii Părinţi şi 

problematica teologică, traducere Cristian-Emil Chivu, Bucureşti, Editura Bizantină, 2000, p. 27. 

Sensul iniţial al termenului era unul materialist. Un obiect obţinut din aceeaşi materie din care era 

constituit un altul era oJmoouvsio" cu acesta din urmă. 
43 Modalismul a fost o erezie antitrinitară care apare în Asia Mică şi se dezvoltă la Roma, unde 

este propagată de Praxeas, către 190 p.Chr., de Noetus şi apoi de Sabelie (către 200p.Chr.), de unde şi 

numele de „sabelianism”. Potrivit acestei concepţii, Dumnezeu este o singură persoană şi S-a revelat 

succesiv în trei forme sau modalităţi diferite (de aici şi denumirea de modalism): forma Tatălui, Care 

a creat lumea şi a dat Legea Veche; forma Fiului, Care a salvat lumea şi forma Duhului. În acest fel, 

persoanele divine nu sînt distincte în mod real, ci sînt doar ipostaze, manifestări, numiri ale unei 
singure persoane divine, între Tatăl, Fiul şi Duhul neexistînd nici o deosebire. Astfel, Tatăl s-ar fi 

întrupat ca Hristos şi ar fi pătimit (de aici şi o altă denumire a ereziei, de patripasianism). 

Monarhienii au urmaşi şi în vremurile moderne pe socinieni şi antitrinitari sau unitarieni. (cf. 

Dicţionar de teologie ortodoxă, Pr. Prof. Dr. Ion Bria, Bucureşti, Editura Institutului biblic şi de 

misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1994).  
44 Pr. Prof. Boris Bobrinskoy, Taina Preasfintei Treimi, traducere de Măriuca şi Adrian 

Alexandrescu, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

2005, p. 259-260. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

controversat. Sfîntul Duh va fi numit oJmovtimo" „de aceeaşi cinstire” cu Tatăl şi cu 
Fiul. 

Termenul deofiinţă (oJmoouvsio"), deşi adoptat de Sinodul de la Niceea din 325 
şi aprig contestat de arieni, a avut mari dificultăţi în a fi unanim acceptat de mediile 
teologice ortodoxe. Chiar Sf. Vasile cel Mare afirmă răspicat că nu va accepta acest 
termen controversat decît după deplina şi clara precizare a conţinutului său. De 

altfel marele capadocian pare să prefere lui oJmoouvsio" termenul de întru totul 
neschimbat şi pe deplin asemănător (ajparallavktw" oJmoivou), deoarece fără 
această precizare vocabula putea fi interpretată în sens subordinaţianist. Pînă în 370 
Sfîntul Vasile se va arăta reticent faţă de acest termen, dar, după hirotonia sa ca 
episcop al Cezareii va deveni un neabătut apologet al acestuia

45
.  

Sinodalii niceeni au „purificat” acest termen de conotaţiile materialiste (iniţial 

termenul desemna două obiecte alcătuite din aceeaşi materie) şi gnostice 
(identitatea de esenţă dintre pleroma divină şi scînteile din acestea care sînt 
prezente în oamenii pnevmatici) demonstrînd că autentica lui înţelegere trebuie să 
se petreacă în cadrul dogmei trinitare, unde nu există două esenţe, două substanţe 
identice, a Tatălui şi a Fiului, ci este vorba de împărtăşirea concomitentă a Tatălui 
şi a Fiului de aceeaşi unică fiinţă divină. 

Versiunile româneşti (ale celor trei principale confesiuni creştine) traduc, 
potrivit tradiţiei, pe oJmoouvsio" prin de o fiinţă, care apare uneori scris deofiinţă. 
Alte echivalări sînt: clasicul latin consubstantialis

46
, o formă sintetică, dar alte 

limbi recurg la sintagme analitice: della stessa sostnaza (italiană), eines Wesens 
(germană), de la misma naturaleza (spaniolă), being of one substance (engleză), de 
même nature (franceză).  

În ceea ce priveşte echivalarea latină a termenului oJmoouvsio" se poate constata 
că aceasta este problematică. Calchierea termenului grecesc este imperfectă în 
neologismul consubstantialis. Adjectivul oJmov" este transpus prin prepoziţia cum, al 
cărei înţeles este în principal sociativ Ŕ „împreună cu, alături, cu, în”, diferit de 
sensul adjectivului grecesc Ŕ „unul şi acelaşi, comun”. Teologii latini contemporani 
sinodului nicean, conştienţi de sărăcia şi insuficienţa limbii latine

47
 de a da expresie 

profundelor idei metafizice ale creştinismului, au tradus complexul termen grecesc 
printr-o parafrază: unius substantiae cum Patre adăugînd în text şi o glosă quod 
graece dicunt homousion. Teologii latini de după sinodul niceo-constantinopolitan 
vor adopta şi consacra termenul consubstantialis. 

 
di j ou% taV pavnta ejgevneto, tav te ejn tw/` oujranw/` kaiV taV ejn th/` gh/` 

                                                 
45 Anthony Meredith, Capadocienii, traducere de Constantin Jinga, Bucureşti, Sofia, 2008, p. 203 
46 Cf. portughezul consubstancial. 
47 Ca şi înaintaşii lor păgîni. Astfel, este suficient să amintim remarca lui Lucretius despre „patrii 

sermonis egestas” Ŕ „sărăcia limbii materne” (De rerum natura I, 832), sau cele ale lui Seneca 
(Seneca, Epistulae XLVIII, 1) şi Quintillianus („paupertate sermonis laboramus”  - Institutio oratoria  

VIII, 33).    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Di j ou% taV pavnta ejgevneto este o sintagmă neotestamentară (cf. In. 1, 3) Dacă 
am echivalat verbul poievw prin „a crea”, încercînd menţinerea unei minime 
consecvenţe semantice, atunci traducem givnomai prin „a face”. De altfel, în limba 
greacă exista o diferenţă semnificativă între aceste verbe. Poievw însemna: „a face, 
a produce ceva material, a construi, a forma, a crea un lucru din ceva, a pregăti, a 
cauza, a fi autorul a ceva, a acţiona, a îndeplini”, iar givnomai: „a deveni, a veni la 

existenţă prin procesul naşterii, a se naşte, a începe să fie, a se întîmpla, a apărea, a 
fi terminat, a fi făcut, a fi îndeplinit, a muta, a se schimba în, a aparţine, a se afla 
în”.  

Latina din traducerile Credeului, din păcate, va pierde această nuanţă traducînd 
atît pe poievw, cît şi pe givnomai prin fieri Ŕ „a se produce, a se întîmpla, a 
deveni”

48
. Mai justă ar fi fost, considerăm noi, traducerea lui poievw prin creare sau 

efficere Ŕ „a crea” şi a lui givnomai prin fieri Ŕ „a face”. Aici Simbolul nu face 
referire atît la crearea lumii, despre care s-a vorbit în primul articol (şi la care, fără 
îndoială, Fiul a participat), cît la activitatea soteriologică a lui Iisus Hristos, 
activitate care va fi detaliată în următoarele articole. Eliminarea precizării tav te ejn 
tw/` oujranw/` kaiV taV ejn th/` gh/̀ se datorează foarte probabil acestei intenţii. De altfel, 
întregul Simbol nicean, ca şi cel niceo-constantinopolitan au o evidentă şi profundă 

substanţă biblică. Precizarea tav te ejn tw/` oujranw/` kaiV taV ejn th/` gh/̀ nu mai este 
prezentă în NCG, probabil şi pentru a nu limita strict sfera de activitate a Celei de a 
doua Persoane treimice. 
 

Bibliografie 

Dicţionare şi Enciclopedii 

A Greek and English Lexicon, compiled by Henry George Liddell and Robert Scott, Oxford 

Clarendon Press, 1996 

A Patristic Greek Lexicon, G.W.H. Lampe, Oxford, Clarendon Press, 1961 

Dicţionar Biblic, redactor principal J.D.Douglas, Oradea, Editura “Cartea creştină”, 1995 

Dicţionar de teologie ortodoxă, Pr. Prof. Dr. Ion Bria, Bucureşti, Editura Institutului biblic 

şi de misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1994 

Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Remus Rus, Bucureşti, 

Editura Lidia, 2003 

Dictionnaire etymologique de la langue latine, Alfred Ernout, Paris, Librairie C. 

Klincksieck, 1932 

Dictionnaire grec-francais, A. Bailly, Paris, Hachette, 1991 

Dictionnaire latin francais, F. Gaffiot, Paris, Hachette, 1990  

Dictionnaire latin francais des auterurs chrétiens, Albert Blaise, Éditions Brepols S.A., 

Éditeurs Pontificaux, Turnhout, 1954 

Dicţionar latin român, G. Guţu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi enciclopedică, 1983 

Glossarium mediae et infimae latinitatis, conditum a Carolo du Fresne Domino Du Cange, 

Niort Le Favre, tomus primus 1883 Ŕ tomus octavus 1883 

Oxford Latin Dictionary, Oxford at the Clarendon Press, 1968 

                                                 
48 Poihthv" a fost tradus nu prin Creator, ci prin Factor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

The Anchor Bible Dictionary, David Noel Freedman editor in chief, New York, Doubleday, 

a division of Bantam Doubleday Dell Publishing Group, Inc.666 Fifth Avenue, 1992 

Theological Dictionnary of the New Testament, Gerhard Kittel, Gerhard Friedrich, 

Michigan, U.S.A, Wm. B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, 1964 

Lucrări 

Ayres, Lewis , Nicaea and Its Legacy. Oxford Oxfordshire: Oxford University Press, 2006 

Badcock, F. J., The history of the creeds, MacMillan, New York, 1938 

Bobrinskoy, Pr. Prof. Boris, Taina Preasfintei Treimi, traducere de Măriuca şi Adrian 

Alexandrescu, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, 2005 

Burn, A.E., The Council of Nicaea. A memorial for its sixteenth centenary, London, 1925 

Denzinger, H., Enchiridion Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et 

morum, Barcelona and Freiburg, 1965 

Forell, G., Understanding the Nicene Creed, Fortress Press, Philadelphia, 1965 

Hefele, C. J., History of Councils, , tome I et II, Letouzey et Ané, Paris, 1907 

Kelly J.N.D., Early Christian Creeds, Longmann, London 1950 

Löfstedt, Einar, Late latin, Oslo, H.Aschehoug & Co., 1959 

Martzelos, Georgios, Sfinţii Părinţi şi problematica teologică, traducere Cristian-Emil 

Chivu, Bucureşti, Editura Bizantină, 2000 

Meredith, Anthony, Capadocienii, traducere de Constantin Jinga, Bucureşti, Sofia, 2008 

Mohrmann, Christine, Problèmes stylistiques dans la litterature latine chrètienne, în Études 

sur le latin des chrètiens, t. 3, Roma, Edizioni di Storia e letteratura, 1964 

Pelikan, Jaroslav, Credo. Ghid istoric şi teologic al crezurilor şi mărturisirilor de credinţă 

în tradiţia creştină, traducere de Mihai Silviu Chirilă, Polirom, Iaşi, 2010 

Studii şi articole 

Turcescu, Lucian, Prosopon and hypostasis in Basil of Caesarea‟s „Against Eunomius” 

and the epistles, în „Vigiliae Christianae” 51, (1997), p. 374-395 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:30 UTC)
BDD-A111 © 2011 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

