
Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

658 

 

ION VLASIU’S LITERARY WAYS AND KEYS. THE APHORISTIC WAY AND ITS 

KEYS OF UNDERSTANDING 

 

Mircea Breaz, Assoc. Prof., PhD, ”Babeș-Bolyai” University of Cluj-Napoca 

 

 
Abstract: The paper deals with one of the main ways of Ion Vlasiu’s literary work, the so-called 

aphoristic way. The understanding keys of this way will reveal the process through which some 

aspects of ideatic substance characteristic to his memorialistic literature or to his literary writings 

for children had been sublimated in the paremiological universe of his literary creation. 

Accordingly, the research will follow some significant moments of this becoming, in order to 

emphasize the fact that the aphoristic reference has the quality to affirm, with an overwelming 

conviction and consistency, the existential and aesthetical profilaxy of the literary writing. 

 

Keywords: aphoristic way, paremiological universe, memorialistic literature, ideatic substance, 

existential profilaxy. 

 

 

Lucrarea abordează una dintre marile căi ale prozei lui Ion Vlasiu, aşa-numita „cale 

aforistică”. Cheile înţelegerii acesteia vor releva procesul prin care unele aspecte de 

substanţă ideatică ale literaturii pentru copii sau ale memorialisticii s-au sublimat şi în 

universul paremiologic al creaţiei sale literare. Prin urmare, vom urmări câteva momente 

mai importante ale acestei deveniri, pentru a sublinia mai ales faptul că recursul aforistic are 

darul de a afirma, cu o emoţionantă convingere şi consecvenţă, funcţia de profilaxie 

existenţială şi estetică a scrisului literar al lui Ion Vlasiu. 

Premisa de la care pornim ia în considerare înţelegerea culturii ca reprezentând un 

sistem de semne sau valori elaborate de gândirea umană, ca rezultat al procesului de 

asimilare şi de adaptare în raport cu mediul înconjurător, sistem intermediar între om şi 

natură (Pop; Ruxăndoiu, 1978; Bernea, 1985; Vulcănescu, 1987; Kernbach, 1994). După 

cum observam într-o abordare anterioară a acestei problematici (Breaz, 2011: 120-124, 145-

152), cultura se constituie prin valori elaborate de om, putând fi definită ca totalitate a 

valorilor materiale şi spirituale create de către acesta, ca rezultat al unor îndelungate practici 

social-istorice. Astfel, cultura, ca ansamblu dinamic de valori funcţionale, reprezintă o 

modalitate fundamentală de integrare a spaţiului vital în existenţa individului şi a societăţii. 

Pe de altă parte, întrucât se constituie în planul unui nou sistem de semne, care este şi 

rezultatul unor acţiuni de reorganizare structurală a mediului vital, cultura întruneşte toate 

atributele unui fenomen social universal, în cadrul căruia creaţia de valori este relevantă 

pentru existenţa umană în general şi, în acelaşi timp, este revelatoare a dimensiunilor 

specifice culturilor naţionale. În acest context, cultura populară este definibilă în raport cu 

noţiunea de cultură în general, aşa încât înţelegem prin cultură tot ceea ce în mediu se 

datorează omului, deci tot ceea ce a creat acesta dincolo de realitatea naturală şi biologică 

anterioară lui şi obiectivă în raport cu conştiinţa sa. Cultura populară reprezintă totodată o 

cultură arhaică, constituită în timp şi conservată prin tradiţie în  paralel cu dezvoltarea unei 

culturi de alt tip decât aceea a claselor populare. În acest sens, s-a insistat pe antiteza dintre 

cultura populară, „o cultură orală”, conservată în cadrele tradiţionale ale civilizaţiei rurale, şi 

„cultură scrisă”, aparţinând civilizaţiei urbane. Mai mult, s-a încercat şi o nuanţare a acestei 

opoziţii, prin consemnarea caracterului „negramaticalizat” al culturii populare orale, prin 

opoziţie cu aspectul „gramaticalizat” al culturii scrise sau „culte” de la oraş. Literatura 

populară aparţine, astfel, unui domeniu ierarhizat de valori mai restrâns, care, deşi 

circumscrie doar mulţimea faptelor artistice preponderent literare, ajunge în cele din urmă să 

le integreze în complexe folclorice sincretice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

659 

 

Aparţinând literaturii populare, proverbul este o expresie paremiologică succintă, cel 

mai adesea metaforică, care, prin actualizare situaţională (contextualizare), concentrează 

rezultatul unei experienţe de viaţă sau al unei observaţii asupra vieţii. Proverbele sunt forme 

expresive de cunoaştere filozofică şi de însuşire estetică a realităţii, care se caracterizează 

printr-o mare concentrare sau densitate a informaţiei (Pop; Ruxăndoiu, 1978: 241-255). 

Altfel spus, ele sunt nişte afirmaţii de adevăr exprimate într-o formă sentenţioasă 

(corespondentul lor cult sunt maximele, aforismele sau cugetările filozofice). Proverbele 

sunt forme de tematizare specifice oralităţii populare, pentru că ele concentrează experienţe 

umane tipice în forme lingvistice expresive (aforistice, metaforice). Pornind de la definirea 

proverbelor ca specie a literaturii aforistice sau gnomice şi de la înţelegerea acestor afirmaţii 

de adevăr în formă sentenţioasă ca mijloc de transmitere a experienţei, de interpretare şi de 

înţelegere a lumii, în tipare discursive de o mare concentrare a informaţiei (Pop; Ruxăndoiu, 

1978: 241, 242), considerăm „calea paremiologică” sau aforistică un mijloc esenţial de 

înţelegere şi de interpretare a lumii şi, în acelaşi timp, de comunicare a acestei experienţe. 

Datorită oralităţii şi plasticităţii lor, proverbele se definesc, de asemenea, ca formule 

impersonale de mare vechime şi expresivitate metaforică, înzestrate cu autoritate şi 

purtătoare de înţelepciune. Judecăţile sau raţionamentele lor trimit la un consens etic 

general, valabil pentru majoritatea oamenilor, pentru că implică ideea de bine sau de rău. 

Aceasta face ca proverbele să impună un sfat, un îndemn, o povaţă, o apreciere, o 

comportare (atitudine, acţiune) indicată sau contraindicată. După cum este în general 

acceptat (Pop; Ruxăndoiu, 1978: 246, 233, passim), configuraţia logico-discursivă a 

proverbelor cunoaşte o dispoziţie ternară, structurată pe trei componente: o persoană căreia i 

se adresează sfatul, o comportare indicată sau contraindicată, în termenii unor atitudini sau 

ai unor acţiuni dezirabile, şi un element de relaţie, respectiv o împrejurare, un agent, o 

situaţie sau un anumit context, în legătură cu care se dă un sfat, respectiv se prescrie un 

anumit comportament dezirabil. 

Trăsăturile caracteristice ale proverbelor antrenează o serie de funcţii generale şi 

particulare ale acestei specii literare de mare relevanţă socio-culturală şi psiho-socială. 

Dintre funcţiile generale ale literaturii aforistice (proverbe şi zicători), menţionăm funcţia 

filozofică sau conceptuală (cognitivă, intelectivă, ideatică, gnoseologică, gnomică etc.), 

funcţia antropologică (viziunea omului despre lume şi existenţă), funcţia axiologică (valori 

de reprezentare a mentalităţilor), funcţia identitară (conştiinţa apartenenţei etnice la un 

anumit spaţiu spiritual, la o anumită moştenire culturală), funcţia expresivă (subiectivă, 

emoţională sau afectivă), funcţia psihologică (psihologia popoarelor), funcţia estetică (de 

însuşire artistică a realităţii), funcţia simbolică ş.a. Dintre funcţiile particulare ale literaturii 

aforistice (proverbe şi zicători), reţinem funcţia iniţiatică, funcţia integratoare, funcţia de 

securizare, funcţia practică (praxiologică), funcţia moralizatoare (etică), funcţia educativ-

formativă (sau didactică). Indiferent de gradul lor structural de expresivitate (metaforice sau 

nemetaforice), de raportul dintre adevărul logic (în diferitele sale forme obiective de fixare a 

referinţei) şi adevărul „proverbial” (cu diferitele sale tipuri de transfer subiectiv), din planul 

substanţei conţinutului, sau de modalităţile logico-discursive de construcţie (zicători, 

proverbe imperative sau proverbe propriu-zise), aceste formule paremiologice situează omul 

în centrul reprezentărilor lumii, omul care filozofează asupra rostului lucrurilor în general şi 

care nu conteneşte să reflecteze, prin proverbe, asupra condiţiilor existenţei şi a modurilor ei 

de a fi: „În proverbe, omul apare întotdeauna şi ca subiect şi ca obiect; omul îşi priveşte şi îşi 

dirijează, prin proverbe, propria viaţă.” (Pop; Ruxăndoiu, 1978: 253).  

Între investigaţiile moderne din domeniul paremiologiei, remarcam anterior (Breaz, 

2011: 145-152) contribuţia lui Gál László (1999: 75-96) la reconsiderarea actuală a 

statutului cazului special de agregare şi de expresie discursivă a mentalităţilor populare 

reprezentat de proverbe. Această investigaţie interlingvistică şi interculturală rămâne, în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

660 

 

opinia noastră, una dintre cele mai spectaculoase abordări contemporane ale problematicii 

paremiologiei, din perspectiva investigării raportului dintre limbă şi logicitate (prin analiza 

comparată a operatorilor logici în limbile maghiară şi română), respectiv a „surselor 

existenţiale ale logicităţii” (Gál, 1999: 76, 98), privitoare la „alteritatea logică a culturilor 

română şi maghiară”: „Proverbele, ca manifestări lingvistice ale experienţei specifice 

cultural, comportă şi un aspect logic. Compararea logicităţii înglobate în proverbe, în limba 

maghiară şi română, atrage atenţia asupra unui lucru inedit. Practic, proverbele celor două 

limbi nu comportă diferenţe de natura formei logice. Viaţa cotidiană tradiţională a celor 

două etnii se manifestă similar la nivelul teoretizării cotidiene prin intermediul proverbelor.” 

(Gál, 1999: VII-VIII). Explicaţia acestei cvasi-identităţi de logicitate rezidă, în opinia 

cercetătorului, nu numai în existenţa aşa-numitelor universalii logico-lingvistice, ci şi în 

raportările diferite la dimensiunea timpului şi în imaginile diferite asupra temporalităţii care 

caracterizează universul civilizaţiei tradiţionale, prin opoziţie cu lumea modernă: „Diferenţa 

de logicitate interprofesională este cea a societăţii moderne prezente. Similaritatea logicităţii 

înglobate în proverbe, ce merge până la identitate, este cea a societăţii tradiţionale, 

incomparabil mai simple, comportând o percepţie a temporalităţii mult diferită de cea 

modernă. Timpului tradiţional circular, închis, dominat de trecut, între timp i-a luat locul 

percepţia temporală deschisă, unde rolul principal îl joacă viitorul.” (Gál, 1999: VIII). 

Revenind la concluziile lui Gál László (1999: 75-96) la care ne refeream anterior, 

subliniem, la rândul nostru, faptul că relevanţa  proverbelor poate fi înţeleasă în termenii 

adecvării simetrice realizate între conţinuturile tematizate ale experienţei umane, trimiţând la 

consensuri etice generale, pe de o parte, şi aspectul logico-lingvistic al enunţurilor, pe de altă 

parte. În aceste condiţii, apreciem de asemenea că atât proverbele româneşti, cât şi 

proverbele maghiare din Ardeal satisfac pe deplin acest deziderat al congruenţei dintre 

sensurile (sau consensurile) existenţiale, pe de o parte, şi sensurile logico-lingvistice, pe de 

altă parte, respectiv dintre maxima contextualizare socio-culturală (sau relevanţa 

experienţială) şi maxima decontextualizare logico-lingvistică (sau relevanţa logico-

discursivă), care trimit însă deopotrivă, prin esenţializare, la maxima generalizare, altfel 

spus, la valabilitatea generală a unor afirmaţii de adevăr incontestabile (Gál, 1999: 75-76, 

77-84, passim). 

Indiferent însă de modalităţile logico-discursive de construcţie (proverbe enunţiative, 

imperative sau cu structură discursivă implicativă), prin actualizările contextuale sau 

situaţionale determinate pe care le presupun, proverbele se disting atât de categoriile de 

specii cu rosturi ceremoniale şi cu un sincretism funcţional general, cât şi de categoriile 

nedeterminate de contexte funcţionale particularizate sau de categoriile care presupun alte 

tipuri de actualizare dominante, precum actualizările comunicative specifice literaturii 

enigmatice (respectiv, ghicitorilor): „Spre deosebire însă de creaţiile cu rosturi practice, 

magice sau ceremoniale, a căror funcţie este orientată spre contexte generice reprezentând 

situaţii sau comportamente convenţionale, actualizarea proverbelor este condiţionată de 

contexte concrete, care presupun anecdoticul, situaţii şi comportamente întâmplătoare etc. 

Marea diversitate implicată de caracterul concret al contextelor funcţionale a determinat 

dezvoltarea unui repertoriu foarte bogat de proverbe în cadrul căruia se găsesc răspunsuri 

corespunzătoare situaţiilor contextuale ce se cer rezolvate.” (Pop; Ruxăndoiu, 1978: 241). 

Cultura şi literatura populară de la care se revendică şi proverbele lui Ion Vlasiu 

cuprinde ansamblul valorilor spirituale şi materiale ale comunităţii etnice autohtone din 

Ardeal. Din perspectiva determinismului psiho-social şi al dinamicii relaţiei dintre tradiţie şi 

inovaţie, proverbele lui Ion Vlasiu au, la rândul lor, un caracter de sinteză, asimilând atât 

izvoarele literaturii populare, cât şi sursele livreşti ale literaturii culte. 

În Lumea poveştilor lui Ion Vlasiu (2014), ţinta proverbelor nu este niciodată 

condamnarea instinctelor naturale în sine (instinctul de conservare sau instinctul matern) şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

661 

 

nici stările decurgând din acestea (foamea, setea, somnul, prevederea, grija), ci opusul lor 

disproporţionat sau denaturat, mai ales lăcomia şi zgârcenia, ale căror manifestări nefireşti 

sunt cel mai frecvent tratate în cheie paremiologică: „Şi, cum era bătrân şi înţelept, ştia 

multe proverbe şi-şi aduse aminte câteva mai hazoase, auzite cine ştie pe unde: 

„Cap fără de griji la bostan creşte.” 

„Pe omul bogat degeaba umbli să-l îmblânzeşti – şi mai tare îl îndrăceşti!” 

„Bogăţia rămâne la nebun.” 

„Îşi mănâncă de sub tălpi.” 

Zbura corbul pe sus, amintindu-şi proverbe şi zicători felurite, auzite de ici şi de colo, 

dar de foame nu scapi cu zicători şi, în cele din urmă, se lăsă pe altă casă.” (Corbul înţelept). 

Cel mai frecvent amendată paremiologic este lăcomia, în toate mediile naturale în 

care se întrece măsura naturală a asigurării subzistenţei, atât pe pământ (nu numai lupul – 

din Trei iezi şi lupul, Ţăranul şi lupul sau Puiul de veveriţă, ci şi pisica – din Zăbăluţă, 

furnicile – din Greieraşul cântăreţ sau şoarecii – din Motănaşul şchiop), cât şi în ape 

(somnul, din Uac-Uac) sau în aer (cucul, albinele sau viespile – din Greieraşul cântăreţ). De 

câte ori survine, ca în cazul lupului din Revelionul veveriţei, referinţa aforistică („Oi să fie, 

că lupi sunt destui!”) e foarte aproximativă şi, deci, necreditabilă, iar invocarea – mai mult 

sau mai puţin disimulată – a autorităţii vreunei instanţe paremiologice este întotdeauna rău 

prevestitoare pentru toţi cei din jur. Pe de altă parte, tocmai frecventa invocare a 

nereciprocităţii acestei etici a supravieţuirii este una dintre sursele umorului din Lumea 

poveştilor, unde iezii nu mănâncă lupi, nici broscuţele – somni, nici vrăbiuţele – pisici, nici 

greieraşii – cuci, nici cocoşii – vulpi ş.a.m.d. 

Unul dintre dezideratele aforistice majore ale poveştilor lui Ion Vlasiu este să te 

cunoşti pe tine însuţi, ceea ce înseamnă să-ţi înţelegi condiţia, cu tot ce poate decurge din 

rostul ei natural, în bine sau în rău. Numai astfel este posibilă atât păstrarea „rostului 

şoricesc” al pisicii, cât şi acela al existenţei rozătoarelor sau al zburătoarelor (Zăbăluţă, 

Motănaşul şchiop), atât înţelegerea rostului domestic al animalelor de curte (Cocoşul 

prietenos), cât şi lupta pentru supravieţuire a animalelor sălbatice, cruzimea libertăţii 

naturale (Ţăranul şi lupul), misterul necunoscutului sau neliniştea depărtărilor, care, în 

ordine spirituală, pot fi uneori mai greu de înţeles sau de acceptat pentru om decât chiar 

dorul după tihna locurilor natale. 

Pe această coordonată aforistică se înscrie tentaţia dublei morale textuale, una 

explicită, de natura evidenţei (ceea ce se înţelege de regulă), şi alta implicită sau de 

adâncime, fie în ordinea unor valori de sens adăugate (ceea ce ar mai trebui încă să se 

înţeleagă, pe lângă mesajul direct), fie în ordinea substitutivă a ceea ce ar trebui de fapt să se 

înţeleagă. În ordinea acestei morale implicite, se înscrie majoritatea învăţăturilor despre 

modestie, ca hotar între fericire şi nefericire, despre fericire şi formele sale accesibile sau 

inaccesibile, despre dreptate şi nedreptate şi treptele înţelegerii lor, despre respectarea sau 

nerespectarea cuvântului dat, a înţelegerii sau a promisiunii făcute la nevoie şi, mai ales, 

despre recunoştinţă şi nerecunoştinţă: recunoştinţa faţă de semeni, ca şi faţă de emisarii 

înaltului (Norocul), respectiv nerecunoştinţa faţă de aceştia (Povestea fluierului) sau 

recunoştinţa greşit înţeleasă (Ţăranul şi lupul, Cocoşul prietenos). Astfel, atât în Ţăranul şi 

lupul, cât şi în Cocoşul prietenos, finalmente, nu lăcomia şi viclenia lupului, a dihorului sau 

a vulpii reprezintă cele mai grave ameninţări asupra cărora suntem preveniţi, ci mai curând 

credulitatea, suficienţa sau slăbiciunea celor care nu recunosc relele intenţii din spatele 

ipocriziei şi se grăbesc să se încreadă în acorduri (şi ele) prea repede consimţite, în 

promisiuni obţinute sub constrângere sau în înşelătoare recunoaşteri ale greşelilor. Prin 

urmare, recunoaşterea lăcomiei nu echivalează automat cu înlăturarea acesteia sau cu vreo 

îndreptare morală în această privinţă, care, din cauze naturale, nici nu este posibilă. Prietenia 

sau mila nu-şi au locul între reprezentanţii unor ordini naturale incompatibile, iar în privinţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

662 

 

răului, e de ştiut să nu ai de-a face cu el în niciun fel, pentru că nicio înţelegere cu răul nu e 

posibilă: „Din întâmplarea asta se poate înţelege că nu e bine să fii milos cu lupii.” (Ţăranul 

şi lupul). Cel mai adesea sublimat în poveşti, simbolismul lupului este, aşadar, o prezenţă 

recurentă în aforistica lui Ion Vlasiu: „Lupul, când e flămând, e mai rău. Nu trebuie să-i aţâţi 

pofta vorbind despre oile blânde.” (1973: 76); „Omenirea nu este o turmă, iar lupii nu 

trebuie să fie stăpâni” (1987: 45); „Numai lupii trăiesc fără adresă” (1995: 106). 

Şi alte aforisme ale lui Ion Vlasiu vor relua tema hybrisului din această perspectivă 

morală, pentru care arta, ca şi întreaga existenţă a omului, are valoare de cunoaştere „numai 

în interiorul unei etici” (1987: 17). În exerciţiul unei asemenea profilaxii existenţiale, cea 

dintâi însuşire care trebuie constant temperată de deprinderea unor tâlcuri existenţiale 

elementare (şi deci fundamentale) este impetuozitatea celor mici, ai căror reprezentaţi 

simbolici sunt, între alţii, broscuţa Uac-Uac, Zăbăluţă, vrăbiuţele, greieraşul, puiuţul roşcat 

de veveriţă sau motănaşul şchiop. Aceste sensuri pilduitoare vine numai prin iniţiere, ca în 

proverbul „Numai găina poate face legătura între ou şi cocoş, puiul crede că lumea începe cu 

el.” (1995: 85). Desluşite de timpuriu, relevarea unor asemenea învăţături are menirea de a-i 

preveni – în ordine ficţională, desigur – asupra unor consecinţe naturale nefaste sau chiar 

tragice ale faptelor sau ale aspiraţiilor lor. Marinar, marinărel este, din această perspectivă, 

o capodoperă fără prea mulţi precursori semnificativi în epocă (cu excepţia lui Eugen 

Ionescu) şi cu siguranţă fără urmaşi literari notabili. 

Cu adevărat surprinzător este însă şi faptul că, în poveştile lui Ion Vlasiu, răul cade 

nu numai în cursele propriei naturi maligne, ci şi în acelea ale imponderabilei sale lipse de 

apetit artistic, când nu de-a dreptul în capcanele ignoranţei, care-l fac să piardă aproape de 

fiecare dată, în faţa celor care se bucură de neaşteptata solidaritate a amicilor artelor 

frumoase. Astfel, lupul nu are aplecare către gratuitatea artei literare şi va pierde jocul 

ghicitorilor, marele peşte negru nu e nici el sensibil la cântecul broscuţei Uac-Uac şi nici 

pisica la frumuseţea zborului vrăbiuţelor şi cu atât mai puţin la auzul „minunatei voci” a lui 

Zăbăluţă, ceea ce-i va transforma, în cele din urmă, din vânători, în vânat. Aşa încât finalul 

poveştilor contrazice de regulă nenorocul proverbial al iezilor, spre exemplu, sau al 

greierului, care numai graţie concursului neînsemnatului pătrunjel scapă, la rându-i, dintr-o 

altă neaşteptată cursă, aceea a ingratitudinii muzelor sau a efemerităţii recunoaşterii artistice. 

Puterea izbăvitoare a cântecului sau a povestirii este frecvent evocată prin asociere cu 

expresiile paremiologice în care este consacrat rolul norocului schimbător în reinstaurarea 

echilibrului lumii: „Pe omul bun şi păsările îl ajută!” (Corbul înţelept); „Pe oamenii buni nu-

i uită norocul!” (Norocul); „Apoi să nu zici că avea noroc?!” (Greieraşul cântăreţ); „Uite, 

uite, nu ştii când dă norocul peste om!” (Puiul de veveriţă). Acelaşi noroc se va întoarce şi la 

Ionică, orfanul plecat în lume să-şi facă un rost (Povestea fluierului), atunci când acesta va 

înţelege să nu primească darul artei numai pentru sine, ci să-l împărtăşească, recunoscător, 

cu toţi cei pentru care (ca în Lăcrimioarele) frumuseţea cântecului e de asemenea singura 

mângâiere sufletească şi singurul dar al vieţii. 

Spre deosebire de universul poveştilor, în paginile de jurnal al creaţiei, ca şi în poezia 

Vlăsiilor, aforismele cunosc variante în care sensul este intens liricizat: „Lacrimile dac-ar 

curge în sus s-ar face stele.”, „Mărgăritarele sunt lacrimi pietrificate.” (1987: 81-82). 

Farmecul lor hibrid vine din contaminările cu alte specii didactice, din aria literaturii 

aforistice şi enigmatice sau din domenii ficţionale conexe, cum sunt snoavele sau fabulele: 

„Deosebirea dintre artist şi critic este ca între pădure şi secure. Pădurea creşte, iar securea 

taie ce poate.” (1987: 82). 

Uneori dinamica livrescă a aforismelor dobândeşte valenţele unui savant joc 

intertextual, prin preluări din cronicari (Miron Costin, Ion Neculce), Eminescu, Blaga sau… 

Hemingway. Alteori, prin decomprimarea sensurilor într-o receptare foarte personală, 

formulările se subiectivizează intens, devenind memorabile: „Eminescu a coborât luceafărul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

663 

 

pe pământ.”, „Ion Creangă a fost un vezuviu a cărui cenuşă a îngropat pompeiul 

cronicarilor.” (1987: 82). Le întâlnim astfel şi sub forma „Notelor”, prin care putem accede 

la nebănuite nivele ale concepţiei despre cunoaşterea artistică. Notele pentru Poveştile 

grădinarului, spre exemplu, relevă o întreagă ontologie personală, trimiţând la sensurile 

prime şi ultime ale creaţiei, potrivit cărora „ne creăm pe noi, după cum natura se creează pe 

sine” (1987: 44), cu sentimentul că nimeni nu datorează nimic nimănui. La fel se întâmplă 

cu suita de reflecţii a lui Atamaru, din romanul Nebunul din turn, pentru care „Obsesia 

perfecţiunii te scoate din viaţă.” (1999: 63). 

Echivalentul plastic al micro-textelor aforistice este la Ion Vlasiu micro-pictura, 

reunind efectele „cromo-lirice” de lumină şi culoare cu acelea ale „cromo-geometriilor” 

naturiste (1987: 111), adică încercând concilierea în structura operei a coordonatelor celor 

două mari stiluri dintotdeauna, care ţin de natura subiectivă a creatorului şi care pun accent 

când pe trăire, pe simţire, pe imediat („ritmul asimetric” al stilurilor realiste), când pe 

structura intelectuală a scriitorului („ritmul simetric”, care are „un caracter filozofic şi este 

accesibil prin educaţie.”) (1973: 159). Indiferent dacă reuşeşte sau nu să găsească 

întotdeauna echilibrul măsurii „ritmului compus”, care e sinteza celorlalte două, atitudinea 

scriitorului faţă de proverbele literaturii populare sau aforismele literaturii culte este una 

fundamental critică la adresa experienţei de viaţă rezumate lapidar în ele, iar interpretările 

propuse nu sunt deloc complezente. Astfel, când românii spun că „tăcerea e de aur”, 

introducând atributul „dulce”, ei trimit de fapt la o etică impură a binelui, rezultând din 

amestecul levantin cu linguşirea. (1973: 74). Scriitorul nu ezită să releve cruzimea unor 

proverbe ca „Pasărea pe limba ei piere” (1984: 418), ambiguitatea fatalistă din „De ce te 

temi (tot) nu scapi” (1999: 96, 169) sau „Nu-i da omului cât poate răbda” (1995: 189), 

caracterul „sinistru” al unor proverbe precum „Capul ce se pleacă sabia nu-l taie” (1999: 

74), duplicitatea binomului interese-sentimente, din „Nu prăda orzul pe gâşte” (1995: 192), 

ca şi antinomiile unor cadre morale care-şi dispută întâietate în proverbe contradictorii ca 

„Ce-ai în guşă, şi-n căpuşă” (1984: 310), unde se opun categorii etice ireductibile, precum 

acelea care definesc, în acest caz, tipuri flagrant contrastante de sinceritate: sinceritatea 

instinctului (intimistă, subiectivă) şi aceea a raţiunii (impersonală, convenţională şi, astfel, 

mincinoasă). La un examen critic similar procedează scriitorul şi când ia în considerare 

proverbe (ca acelea din categoria „Nu haina face pe om”), dar şi strigături sau ghicitori, care 

închid în ele o întreagă filozofie pe care se bazează estetica populară. 

În proverbele din memorialistica lui Ion Vlasiu, filozofia de viaţă a scriitorului pare 

şi ea mai degrabă una de extracţie pesimistă, scepticismul său luminat fiind o altă faţă a 

franciscanismului existenţei sale creatoare, după care „oraşul fără natură e ca un om fără 

inimă”. Exemplificăm această rară deschidere a scriitorului către înţelegerea laturii abisale a 

gândirii populare autohtone cu o excepţională perioadă paremiologică, construită paratactic, 

din cel de-al treilea tom al jurnalului În spaţiu şi timp. Recunoaştem aici o inedită antologie 

a pesimismului naţional, din perspectiva îndoielii asupra promisiunii unei lumi viitoare: 

„«Viaţa noastră se scurge între durere şi bucurie» spun ţăranii. Sau: «bucuria de a trăi 

ne-o ia moartea. Ce-o fi pe lumea cealaltă, cine ştie?» «Cei care vin după noi or vedea ei ce 

fac.» «Noi ne-am trăit traiul şi ne-am mâncat mălaiul.» «Mai bine nu ne-am fi născut.» 

În materie de lumi sunt două: «Lumea asta nu-i a mea, cealaltă nici aşa.» «De când 

sunt pe lume n-am văzut una ca asta.» «Lumea-i plină de dureri şi necazuri.» «Lucrăm cât 

trăim, când murim ne hodinim.» Deci, o lume este pentru muncă, durere şi necaz, iar 

cealaltă este pentru odihnă. «Cât trăim răbdăm, ce-o fi pe lumea aialaltă Dumnezeu ştie, 

dormim!» «Aprinde lampa, că după ce murim tot întuneric o fi.» «Să mâncăm şi să bem cât 

trăim, că pe lumea ailaltă ne-o mânca viermii.» 

Amare sunt toate vorbele lor, aproape toate, despre lumea viitoare. Hărţuiţi de muncă 

peste puteri, n-au putut să-şi îngăduie perspectiva unei vieţi prelungite în viitor. De aici 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

664 

 

timbrul melancolic al doinei şi etica dorului. «Drumul Clujului se gată, al dorului niciodată.» 

Chiar moartea e dorită, ca un final al tuturor dorinţelor niciodată împlinite. «Numai moartea 

ne mai poate scăpa.» «De iarnă şi de moarte nu scăpăm.» În moarte vede românul singura 

mare scăpare. «Poate copiii or trăi mai bine, da’ nu se ştie. Îi facem, că n-avem încotro! Vin 

singuri…» «Cum am trăit noi, or trăi şi ei. Le lăsăm ce putem, ce nu, şi-or face ei.» 

«Viaţa e cum şi-o face omul, nici mai bună, nici mai rea.» Dar: «omul nu-şi cunoaşte 

viitorul: azi este, mâine nu mai este!» «La ce să ne sfărâmăm atâta, că tot murim.» «Dacă 

mori, se uită toate.» «Fericirea nu-i de pe pământ.» «Amarul nu ţi-l poate lua nimeni.» 

«Dacă eşti bătrân, nici dracu nu-ţi mai poartă grija.» «L-au crescut necazurile.» «Este loc în 

lume pentru oricare.» «Răi şi buni, tot un drac.» «Să ne veselim, că viaţa-i scurtă.» 

Adânc e pesimismul ţărănesc, nu e de mirare că spre bătrâneţe se consolează cu 

utopia vieţii în cer.” (1973: 123-124). 

Glosele aforistice din memorialistica ultimei perioade de creaţie a scriitorului 

mărturisesc despre revizuirea împăcată a tuturor frământărilor şi temerilor anterioare. 

Scepticismul lor e acum unul mântuit, mai degrabă melancolic, decât anxios: 

„A vrea nu este egal cu a dori./ Dorinţa neîmplinită te face melancolic./ Voinţa 

neîmplinită te face anxios./ În dorinţă sunt hotărâtoare simţurile, sentimentele, sufletul, în 

voinţă se afirmă conştiinţa, spiritul nostru./ Între melancolie şi anxietate, existenţa îşi 

schimbă cromatica foarte puţin, dar un pas mai departe te pune în faţa unei prăpastii de care, 

mai ales artistul, se simte atras.”; „Cui îi poate folosi la ceva dacă tu vezi petele din soare?”; 

„Să nu-i întrebi pe oameni cu cine seamănă.”; „Animalele nu ştiu că noi suntem oameni.” 

(1995: 46-47, 105, 205). 

Chintesenţa căii paremiologice pentru care a optat scriitorul, ca să ne poată împărtăşi 

cât mai elocvent cadrele esenţiale gândirii sale şi totodată principalele repere ale biografiei 

sale creatoare, este exprimată în perioadă aforistică subsumată extinsei decomprimări a 

proverbului „Viaţa e cum ţi-o faci”, cuprinzând cele 16 reguli exemplare prin care conştiinţa 

şi voinţa noastră „pot crea acele stări intime, esenţiale pentru liniştea şi fericirea noastră.” 

Am ales, în încheiere, trei dintre ele, pentru valoarea lor de memento existenţial: „Să nu 

extinzi voinţa ta spre ceea ce omeneşte e imposibil.”; „Să nu raportezi lumea la interesele 

tale.”; „Să nu refuzi decât ceea ce atrage după sine un preţ pe care nu-l poţi plăti.” (1995: 

98-99). 

 

Bibliografie 

Bernea, Ernest (1985). Cadre ale gândirii populare româneşti. Bucureşti: Cartea 

Românească. 

Breaz, Mircea (2011). Literatura pentru copii. Repere teoretice şi metodologice. 

Cluj-Napoca: Editura ASCR. 

Gál, László (1999). Limbă şi logicitate. Cluj-Napoca: Editura Presa Universitară 

Clujeană. 

Kernbach, Victor (1994). Universul mitic al românilor. Bucureşti: Editura Ştiinţifică. 

Pop, Mihai; Ruxăndoiu, Pavel (1978). Folclor literar românesc. Bucureşti: E.D.P. 

Vlasiu, Ion (1970). În spaţiu şi timp. Pagini de jurnal. Cluj: Editura Dacia. 

Vlasiu, Ion (1971). În spaţiu şi timp. II. Cluj: Editura Dacia. 

Vlasiu, Ion (1973). Ghicitori, ghicitori, ghicitori. Bucureşti: Editura Ion Creangă. 

Vlasiu, Ion (1973). În spaţiu şi timp. III. Cluj: Editura Dacia. 

Vlasiu, Ion (1979). Am plecat din sat. Bucureşti: Editura Eminescu. 

Vlasiu, Ion (1984). Cartea de toate zilele unui an. Cluj-Napoca: Editura Dacia. 

Vlasiu, Ion (1984). Copil fermecat. Bucureşti: Editura Ion Creangă.  

Vlasiu, Ion (1985). Succes moral. Bucureşti: Editura Eminescu. 

Vlasiu, Ion (1987). În spaţiu şi timp. IV. Cluj-Napoca: Editura Dacia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

665 

 

Vlasiu, Ion (1988). Monolog asimetric. Bucureşti: Editura Eminescu. 

Vlasiu, Ion (1995). Obraze şi măşti. Bucureşti: Editura Eminescu. 

Vlasiu, Ion (1999). Casa de sub stejari. Jurnal 1976-1977. Bucureşti: Editura 

Albatros 

Vlasiu, Ion (2004). Vlăsiile şi alte poeme. Târgu Mureş: Editura Ardealul. 

Vlasiu, Ion (2014). Lumea poveştilor. Ilustraţii de Cristiana Radu. Cluj-Napoca: 

Editura ASCR. 

Vlasiu, Ion (2014a). Mese, mese, móka. Fordította: Kerekes György. Illusztrálta: 

Cristiana Radu. Cluj-Napoca: Editura ASCR. 

Vlasiu, Ion (2014b). Welt der Märchen. Deutsch von Lotte Roth. Illustrationen von 

Cristiana Radu. Cluj-Napoca: Editura ASCR. 

Vulcănescu, Romulus (1987). Mitologie română. Bucureşti: Editura Academiei 

R.S.R. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:37 UTC)
BDD-V90 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

