
Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

62 

 

GLOBAL PUBLIC SPHERE AND JUSTIFICATION OF THE RELIGIOUS 

DISCOURSE 

 

Ion Cordoneanu, Prof., PhD, ”Dunărea de Jos” University of Galați 

 

 
Abstract: Even if the modern societies separates the state and religion, and ensures the freedoms and 

the rights on the individual, religion became a private matter but its special importance cannnot be 

overshadowed in the modern world. Religion cannot be replaced, or limited, either the metaphisics, 

neither antropology (Feuerbach), science (Compte), social emancipacion (Marx), cultural evolutions 

(Nietzsche) or mentl individual processes (Freud). As a consecquences, Habermas believe that the 

evolutions of this sub-systems of the society must remain united and form a whole. He advocates for 

communication between philosophical ideas, politics, arts and religion. The german philosopher 

argues that religion was overtaken by globalization of markets. According to Habermas, religion 

should not be regarded through the eyes of the media; the latter uses simplified data and distorting 

the meaning and purpose of religion. He defends the efforts to develop theological discourse in the 

experience of our time, and sustain the side of those intellectuals promoting an educated debate 

responsible and permeated by the gravity of the religious subjets. 

 

Keywords: global public sphere, religious discourse, globalization, intellectuals, Habermas. 

 

 

Habermas avea în vedere, încă din anii 60, „religia ca parte a dinamicii societăţii 

moderne”1 şi reclama, la rândul său, necesitatea  reconceptualizării relaţiei dintre filosofie şi 

religie din perspectiva lărgirii cadrului instituţional al democraţiei2, perspectivă din care 

trebuie reinterpretat conceptul parteneriatului dintre filosofie şi religie şi a religiilor între ele. 

Toleranţa însăşi, una dintre valorile fundamentale ale democraţiei liberale, este un concept 

întemeiat ca recunoaştere a drepturilor la religie, prin Edictul de toleranţă dat de împăratul 

Iosif al II-lea în 1782. 

Tema majoră a secularizării este abordată de către Habermas din perspectiva 

gânditorului care înţelege că discursul religios trebuie să aibă locul său bine determinat într-

o societate seculară în care conştiinţa religioasă acceptă premisele statului raţional, fără ca ea 

însăşi să fie limitată în exercitarea propriei identităţi. În contextul provocărilor pe care le 

ridică o raţiune secularizată, acelaşi context în care terorismul se alimentează din fanatismul 

religios sau în care raţiunea însăşi este producătoare de derapaje de ordin moral, teologul 

german acceptă că există patologii ale religiei şi patologii ale raţiunii, iar religia şi raţiunea 

ar trebui să se limiteze reciproc: „Aş vorbi despre o necesară corelaţionalitate între raţiune şi 

credinţă, raţiune şi religie, care sunt chemate la o purificare reciprocă şi la o reasanare 

mutuală şi care au nevoie una de alta şi trebuie să se recunoască una pe alta”3. 

 

1. Sfera publică şi teoria societăţii actuale 

 

Dacă este un domeniu unde tezele lui Habermas continuă să aibă astăzi un impact 

major şi să alimenteze încă cercetarea, acela este teoria normativă a democraţiei. Ceea ce 

azi în filosofia politică anglo-saxonă se numeşte “democraţie deliberativă” pare a se alinia la 

modelul de spaţiu public şi decizii colective inspirat din opera habermasiană. Pentru cei care 

se plasează direct în filiaţia lui Habermas sau încearcă aplicarea modelului teoretic inspirat 

de el, deliberarea este alternativa la democraţiile contemporane centrate pe confruntarea 

intereselor reglate de alegeri. Ceea ce se constituie drept critică a practicilor democratice 

vizează, în plus, massmedia şi sondajele de opinie, considerate incapabile de a crea 

condiţiile acestei discuţii colective, deschise unui număr din ce în ce mai mare de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

63 

 

participanţi şi determinată de forţa celui mai bun argument. Această problematică are în 

centrul ei reexaminarea noţiunii de “public” şi fundamentele a ceea ce trebuie să fie opinia 

publică într-o societate democratică. 

Problema centrală a teoriei societăţii actuale o reprezintă relaţia dintre societate şi 

stat şi se originează în întrebarea privind “condiţiile şi măsura în care politica de stat este 

derivată din consensul exprimat liber al cetăţenilor care discută şi tratează public”4. De aici 

interesul lui Habermas pentru problematica “sferei publice” în semnificaţia modernă a 

noţiunii5. 

Profilându-se în filosofia socială ca un critic al vieţii politice în care persoanele sunt 

considerate obiecte de manipulat şi al democraţiilor “plebiscitar-autoritare”, Habermas 

promovează “democraţia socială” în care baza deciziilor pentru viaţa socială o constituie 

consensul liber exprimat al cetăţenilor care discută şi iau decizii. Din această perspectivă, 

Habermas va încerca să expliciteze relaţia dintre stat şi “opinia publică” în societatea 

occidentală într-o lucrare fundamentală şi astăzi pentru analiza parlamentarismului, 

Schimbarea structurală a sferei publice (1962). 

Deşi în abordarea temei Habermas procedează socio-istoric, totuşi demersul său are 

un profund caracter normativ. Scopul studierii declinului spaţiului public burghez este de a 

dezvolta un concept normativ al democraţiei plecând de la descrierea tipului ideal al 

medierii pe care sfera publică o realizează între stat şi societate civilă. Sfera publică este un 

forum critic, un tribunal al raţiunii înaintea căruia puterea trebuie să legitimeze regulile pe 

care le emite şi se supune voinţei populare luminate care se formează în manieră discursivă 

în discuţiile politice care au loc atât în discuţiile din saloane şi cafenele cât şi în massmedia6. 

Modelul discursiv al formării opiniei publice luminate are în centrul său conceptul de 

libertate – care şi constituie în mod automat contextul în care se derulează procesul de 

raţionare şi discuţie între persoane autonome. Acest model pune limite puterii absolute 

obligând-o să ţină seama de exigenţele societăţii civile.  

În altă parte7, Habermas susţine că societăţile capitaliste avansate se îndreaptă către o 

criză – o criză de legitimare şi motivare provocată de ciocnirea dintre stabilitatea ordinii 

capitaliste şi contradicţia pe care o constituie aproprierea privată a bogăţiei publice. Deşi 

criza se originează în sistemul economic, „Habermas estimează că ea nu va deveni o 

ameninţare pentru stabilitatea sistemului, decât dacă se va deplasa ca să zicem aşa dinspre 

sistemul economic către sistemul politic şi, de aici, către sistemul socio-cultural”8. 

 

2. Societatea seculară și crizele ei 

 

În conformitate cu modelul descriptiv al „societăţii actuale”, în care se pot distinge în 

mod clar câteva sub-sisteme (economic, administrativ, de legitimare, cultural), Habermas 

întreprinde identificarea tendinţelor de criză specifică sistemelor delimitate: tendinţa de criză 

economică; tendinţa de criză de raţionalitate; tendinţa de criză de legitimare; tendinţa de 

criză de motivaţie9. Habermas nu exclude ca această criză economică să fie amortizată într-o 

manieră permanentă de combinaţia dintre o politică neomercantilistă a statului şi o politică 

neocorporatistă a asociaţiilor, dar numai astfel încât imperativele contradictorii ale 

reglementărilor impuse prin constrângerea exploatării de capital dau naştere unei tendinţe de 

criză a sistemului politic. 

Criza de raţionalitate este o criză economică deplasată. Intervenţia sporită a statului 

în vederea stabilizării condiţiilor de valorizare a capitalului şi a compensării consecinţelor 

producţiei private astfel încât instituţionalizarea politică a compromisului între clase riscă să 

supraîncarce aparatul de stat şi să-l antreneze într-o „criză a gestiunii crizei”: pe de o parte, 

expansiunea crescândă a structurilor administrative riscă să pună problema 

neguvernabilităţii datorită supracomplexităţii; pe de altă parte, creşterea bugetului de stat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

64 

 

riscă să videze propriile vistierii şi să antreneze o inflaţie permanentă. Dacă sistemul politic 

nu reuşeşte să asigure într-o manieră satisfăcătoare scopurile reglementării crizei economice, 

tendinţa către o criză a raţionalităţii s-ar putea transpune, printr-un aparat de stat 

dezorganizat, în tendinţa către o criză de legitimitate. 

În timp ce criza de raţionalitate este o criză a output-urilor sistemului politic, criza de 

legitimitate, care afectează integrarea socială, este o criză a input-urilor sistemului politic. 

Un sistem politic slăbit nu poate obţine loialitatea şi asentimentul masselor de care are 

nevoie pentru a putea funcţiona, astfel încât libertatea sa de a acţiona se restrânge atunci 

când ea ar trebui să se dezvolte. Raţiunea pentru care sitemul socio-cultural tinde către o 

criză a identităţii este următoarea: intervenţia crescândă a statului în sferele existenţei 

(muncă, sănătate, educaţie) va fi plătită cu o demistificare crescândă a caracterului pseudo-

natural a destinului social. 

Deciziile politice trebuie legitimate. Deoarece ele sunt luate nu în funcţie de interese 

universale, ci în conformitate cu interesele private, riscul de a exploda „contradicţia 

fundamentală a capitalismului” devine real. Confruntat cu o asemenea situaţie, sistemul 

politic poate recurge la reglementarea scopurilor sale normative printr-o planificare 

ideologică a conştiinţei publice (Luhmann), dar, în opinia lui Habermas, o astfel de 

manipulare a legitimităţii de către stat este autodistructivă. 

Pentru Habermas, semnificaţia normelor lăsate moştenire de către tradiţie face parte 

din condiţiile culturale periferice de menţinere a sistemului politic. Aria de acţiune a 

administraţiei este limitată, deoarece ea nu poate produce noi tradiţii culturale; ea poate, cel 

mult, să utilizeze sau să manipuleze tradiţiile existente. Însă, această manipulare  tradiţiilor 

existente prin intermediul sistemului politic este contraproductivă, din următoarele motive: 

a) utilizarea strategică a tradiţiilor culturale – care nu pot fi reproduse decât într-o lume 

comunicaţională, le distruge conţinutul, deci forţa lor de legitimare; b) această planificare 

determină naşterea conştiinţei caracterului contingent al normelor şi valorilor tradiţionale. 

Odată ce a fost distrus caracterul lor spontan şi pseudo-natural, ele devin obiect de discuţie 

publică care, pe termen lung, le face caduce, chiar dacă ele sunt indispensabile pentru 

satisfacerea nevoii crescânde de legitimitate a statului. 

În măsura în care motivaţiile depind de norme şi valori, criza de legitimitate îţi 

găseşte perechea într-o criză a motivării. Teza crizei de motivare prezintă două aspecte: a) 

structurile motivaţionale de care depinde stabilitatea societăţilor capitaliste avansate 

(sindromul privatismului civic – sau al apatiei politice, al privatismului familial sau 

profesional – viaţa orientată către familie, consum şi carieră profesională) sunt minate de 

eroziunea tradiţiilor culturale burgheze şi preburgheze; b) logica dezvoltării structurilor 

conştiinţei exclude ideea că se pot identifica echivalente funcţionale în raport cu tradiţiile 

burgheze epuizate. Elementele reziduale ale acestor tradiţii care au încă putere de motivare 

(ştiinţa, arta, morala universalistă) nu reproduc sindroamele privatismului; în măsura în care 

ele încorporează o preocupare universalistă şi o exigenţă critică, ele contribue mai degrabă la 

subminarea lor. 

La întrebarea privitoare la modul în care aceste crize marchează în mod decisiv 

„societatea actuală”, Habermas a răspuns în mod riguros tot în Legitimationsprobleme im 

Spätkapitalismus, sub forma unei “diagnoze riguroase”10: a) societăţile capitalismului târziu 

sunt periclitate de cel puţin una dintre tendinţele de criză posibile; b) odată cu intervenţia 

statului în economie, crizele nu mai au caracterul istorico-natural de odinioară; c) aceste 

crize au tendinţa să se manifeste “de jos în sus”, către sistemul socio-cultural, care trebuie să 

creeze motivaţii suficiente pentru politica promovată; d) diminuarea generării de sens este 

de ne-evitat – această situaţie determină substituirea sensului cu consumul stimulat; 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

65 

 

Depăşirea crizei de motivare poate avea loc numai dacă se asigură legitimarea 

normelor „raportată la adevăr”. În opinia lui Andrei Marga, acest moment al raportării la 

adevăr îl înscrie pe Habermas în discuţia referitoare la condiţiile adevărului unei legitimări: 

„Soluţia (...) prin care Habermas marchează un moment nou, cu siguranţă original, în istoria 

problemei legitimării constă în solicitarea recursului la normele de bază ale discursului 

raţional, pe care le presupunem la fiecare discurs, deci şi în discursurile practice, drept 

cadru al legitimării normelor”11. 

În acest context teoretic presupus de problematica „societăţii actuale” şi a crizei de 

motivaţie, putem integra coerent demersul habermasian al re-evaluarii religiei ca parte a 

dinamicii societăţii moderne europene12. 

 

3. Religia în societatea globală 

 

În Introducerea la Sfera publică, Habermas afirma: „Poziţia Bisericii se schimbă în 

funcţie de Reformă; legătura cu autoritatea divină pe care ea o reprezintă, religia devine o 

chestiune privată. Ceea ce s-a numit libertate religioasă asigură, din punct de vedere istoric, 

prima sferă de autonomie privată; Biserica însăşi îşi continuă existenţa ca un corp social 

printre altele, cu statut juridic”13. 

 

Mai târziu, după Theorie des kommunikativen Handelns (1981), va arăta că 

subsumând dezvoltarea religiei sub sintagma de privatizare a conţinuturilor de credinţă, deşi, 

din punct de vedere al dreptului religia este o chestiune privată, prezenţa ei în lumea 

modernă nu este nicidecum epuizată14. 

Habermas observă că analiza fenomenului religios în societatea globală nu poate lua 

drept punct de plecare perspectiva mass-media care manipulează date simplificate, revenind 

inelectualilor rolul de a asuma o dezbatere caracterizată de autenticitate şi gravitate: 

„Filosoful apără demersurile de elaborare a discursului teologic la nivelul experienţei 

timpului nostru şi este de partea acolor intelectuali care promovează o dezbatere instruită, 

pătrunsă de gravitatea subiectelor religioase şi responsabilă”15. 

În rândul intelectualilor publici ideea că religia cunoaște un reviriment evident este 

acceptată ca premisă fundamentală pornind de la care este inițiată orice dezbatere privitoare 

la rolul pe care trebuie să-l aibă în societatea globală. Or, această premisă se naște din 

perspectiva habermasiană a legitimității prezenței discursului religios, alături de celelalte 

(economic, politic, cultural) într-o lume pe cât de diversă, pe atât de interconectată. Din 

această perspectivă, Habermas și-a îndreptat atenția și asupra problemei izolării formelor 

spirituale ale vieții unele de altele, afirmând că evoluțiile acestor subsisteme ale societății 

trebuie să rămână unite și să formeze un întreg: „Deoarece constelațiile ce cuprind politica, 

arta și religia se schimbăastăzi în mod semnificativ, rețelele de comunicare peste granițele 

deja definite ale domeniilor dobândesc o surprinzătoare valoare seismografică”16. 

În opinia lui Habermas, creștinismul se confruntă cu o situație particulară. Deși 

catalizatoare a procesului de naștere a modernității care își are în tradiția iudeo-creștină unul 

dintre părinți17, religiei nu i se mai poate acorda rolul deținut cândva, fiind depășită de 

globalizarea piețelor: „în această nouă situație creștinismul mai curând provocat de această 

nouă infrastrusctură, într-o măsură mai mare decât oricare altă formă a spiritului obiectiv”18. 

Din perspectiva structurării unui nou tip de discurs religios, Habermas aduce în 

discuție problema transmiterii religiei de la o generație la alta. Dacă religiile revelate ne-au 

fost prezentate în formele dogmatice ale învățăturilor ajungând astăzi la noi ca o teologie 

sistematică, ”în societățile moderne învățăturile religioase trebuie să se afirme în concurență 

cu alte forțe ale credinței și cu alte pretenții de adevăr. Ele nu se mai mișcă într-un univers 

închis, care este guvernat de adevărul propriu, considerat drept absolut. Orice proclamație 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

66 

 

întâlnește astăzi diferite adevăruri de credință și, în același timp, scepticismul unei 

cunoștințe științifice profane, ce își datorează autoritatea socială failibilității acceptate și un 

proces de învățare susținut de revizia durabilă. Dogmatica religioasă și conștiința 

credinciosului trebuie să aducă sensul ilocuționar al vorbirii religioase, considerarea drept 

adevăr a unui enunț religios, în acord cu ambele ordini de fapte. Orice confesiune trebuie să 

se pună în relație cu enunțurile concurente ale altor religii, precum și cu pretențiile științei și 

ale bunului-simț secularizat, semipreștiințific”19. 

În acest context, Habermas accentuează pe ideea conlucrării dintre diferitele religii, 

insistând asupra faptului că în zilele noastre fiecare religie trebuie să fie receptivă la celelalte 

confesiuni, afirmarea uneia sau a alteia făcându-se numai prin concurență. Reprezentanții 

fiecăreia dintre religii trebuie să înțeleagă că este necesară o lărgire a orizonturilor deoarece 

religiile și învățăturile religioase nu se mai învârtesc într-un cerc propriu și închis, 

consecințele fiind evidente și în ceea ce privește specificitatea temelor abordate din 

perspectivă religioasă. 

 

Concluzii. Care rămâne locul religiei în societatea globală? 

 

 Preocuparea lui Habermas este aceea dacă statul constituțional poate garanta 

presupozițiile normative din care el însuși se hrănește, de vreme ce originile lor stau într-o 

altă instanță pe care secularizarea este dispusă să o ignore? În acest sens, Habermas afirmă 

că statul secularizat are nevoie de o alianță cu o altă forță influentă în societatea modernă 

pentru a se putea susține: ”O ordine constituțională complet pozitivată ar avea nevoie de 

religie sau de o altă forță de susținere, cu titlu de garanție cognitivă, pentru a-și fonda 

validitatea”20. Tocmai de aceea, discursul religios în conţinuturile sale etice îşi justifică pe 

deplin existenţa. Virtuțile politice aparțin socializării și consolidării practicilor și a 

modurilor de gândire ale unei culturi politice liberale. Încurajarea cetățenilor de a participa 

la formarea opiniei și voinței publice vine din dorința de a se duce o viață etică și din 

formele trăite de viață culturală. Pentru ca acest comportament al cetățenilor să fie posibil, 

astfel ajungându-se la o solidaritate cetățenească este nevoie neaparată de o limbă comună, 

de o conștiință activă și nu în ultimul rând, ceea ce poate este cel mai important, de un 

fundal religios. 

 

Note 

 

1. vezi Andrei Marga, Premisele unei dezbateri epocale…, în J. Habermas, J. 

Ratzinger, Dialectica secularizării. Despre raţiune şi religie, Editura Biblioteca Apostrof, 

Cluj, 2005 (traducere de Delia Marga, Introducere de Andrei Marga),  p. 15. 

2. idem, p. 29. Aceasta reprezintă cea de-a doua direcţie; prima o reprezintă 

deconstruirea opticii filosofice a punctului de vedere epistemologic asupra religiei. 

3. J. Habermas, J. Ratzinger, Dialectica secularizării. Despre raţiune şi religie, 

Editura Biblioteca Apostrof, Cluj, 2005 (traducere de Delia Marga, Introducere de Andrei 

Marga), p. 115. 

4. Andrei Marga, Filosofia lui Habermas, Editura Polirom, Iași, 2006, p. 110. 

5. Distincţia public – privat apare în Grecia antică, unde sfera polisului era denumita 

de koine, şi sfera privată de oikos/idia, cea dintâi fiind accesibilă şi comună cetăţenilor 

liberi, iar viaţa publică se desfăşura în agora. Pentru a avea o reprezentare cât mai exactă a 

ceea ce înseamnă spaţiul public în Grecia clasică, autori precum P. Lévêque şi P. Vidal-

Naquet (Clistene Atenianul. Eseu asupra reprezentării spaţiului şi timpului în gândirea 

politică greacă de la sfârşitul secolului al VI-lea până la moartea lui Platon, Paris, Les 

Belles Lettres, 1964), ulterior valorificaţi de către Jean Pierre Vernant (Mit şi gândire în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

67 

 

Grecia antică, Meridiane, 1995, cap. „Spaţiul şi organizarea politică în Grecia antică”), au 

arătat că reformele instituţionale de la sfârşitul secolului al VI-lea au însemnat, în fapt, o 

instaurare a politicului în existenţa socială a vechilor greci. Interesul meu aici pentru Grecia 

este justificat de identitatea preocupărilor, atât ale modernilor, cât şi ale celor vechi, în ceea 

ce priveşte capacitatea comunităţilor de a participa la deciziile care privesc polis-ul. Cu alte 

cuvinte, dacă anticii căutau „cum să creeze un sistem instituţional care să permită unificare 

grupurilor umane separate încă prin statute sociale, familiale, teritoriale, religioase, diferite, 

cum să fie smulşi indivizii din vechile solidarităţi , din apartamentele lor tradiţionale, pentru 

a-i constitui într-o cetate omogenă, alcătuită din cetăţeni asemănători şi egali, având aceleaşi 

drepturi în a particpa la gestionarea treburilor obşteşti” (J.-P. Vernant, op. cit., p. 288), 

acelaşi lucru preocupă şi pe cei moderni, în structurarea democraţiilor moderne. 

6. FrédéricVanderberghe, Une histoire critique de la sociologie allemande. 

Alienation et reification, Édition de la Descouverte/M.A.U.S.S, Paris, 1988 (tome II: 

Adorno, Marcuse, Habermas), p. 187. Apelul la modelul grec la care recurge şi 

Vanderberghe nu este întâmplător. El afirmă că modelul discuţiei care susţine analiza lui 

Habermas este cel al agora-ei greceşti, în care oamenii se reuneau în contextul co-prezenţei 

fizice pentru a delibera în privinţa scopurilor politice. Însuşi Habermas, în Teorie şi praxis 

(1964), plecând de la distincţia dintre cele două concepte, opunea filosofiei sociale moderne, 

reprezentate de Hobbes (ce concepea politica drept ştiinţă), concepţia aristotelică în care 

politica este înţeleasă drept prelungire a eticii şi procedează pedagogic, „raportându-se la 

cerinţele practice, (în vreme ce) filosofia socială procedează tehnic, în felul în care se 

procedează cu obiectele pentru a le manipula” (Andrei Marga, Introducere în filosofia 

contemporană, Polirom, 2002, p. 298). 

7. Habermas J. (1976). Legitimation Crisis. London: Heinemann. Vezi și Raymond 

Plant, „Jürgen Habermas and the Idea of Legitimation Crisis”, în European Journal of 

Political Research 10 (1982), p. 341-351. 

8. Frédéric Vanderberghe, op. cit., p. 245. 

9. Descrierea acestor tendinţe, pe scurt, o voi face după Frédéric Vanderberghe, op. 

cit., p. 246-248. 

10. Răspunsul şi ceea ce ar putea constitui drept soluţie le urmăm după Andrei 

Marga, Filosofia lui Habermas, Polirom, 2006, p. 128-129. 

11. Andrei Marga, op. cit., p. 129. 

12. Strukturwandel der Öffentlichkeit (1962); trad. rom. Sfera publică şi 

transformarea ei structurală. Studiu asupra unei categorii a societăţii burgheze, Editura 

Comunicare.ro, 2005. traducere şi notă biobibliografică de Janina Ianoşi, 387 p. 

13. J. Habermas, Sfera publică, ed. rom., p. 61. 

14. cf. A. Marga, op. cit., p. 343-344. 

15. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 23. 

16. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 18. 

17. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 20. 

18. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 20. 

19. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 21. 

20. J. Habermas, J. Ratzinger, op. cit., p. 85. 

 

Bibliografie 

Habermas, Jürgen, Legitimation Crisis, Heinemann, London, 1976. 

Habermas, Jürgen, Ratzinger, Joseph, Dialectica secularizării. Despre raţiune şi 

religie, Editura Biblioteca Apostrof, Cluj, 2005. 

Habermas, Jürgen, Sfera publică şi transformarea ei structurală. Studiu asupra unei 

categorii a societăţii burgheze, Editura Comunicare.ro, 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

68 

 

Lévêque, Pierre, Vidal-Naquet, Pierre, Clistene Atenianul. Eseu asupra reprezentării 

spaţiului şi timpului în gândirea politică greacă de la sfârşitul secolului al VI-lea până la 

moartea lui Platon, Paris, Les Belles Lettres, 1964. 

Marga Andrei, Filosofia lui Habermas, Editura Polirom, Iași, 2006. 

Marga, Andrei, Introducere în filosofia contemporană, Polirom, 2002. 

Plant, Raymond, „Jürgen Habermas and the Idea of Legitimation Crisis”, în 

European Journal of Political Research 10 (1982), 341-352. 

Vanderberghe, Frédéric, Une histoire critique de la sociologie allemande. Alienation 

et reification, Édition de la Descouverte/M.A.U.S.S, Paris, 1988. 

Vernant, Jean Pierre, Mit şi gândire în Grecia antică, Meridiane, 1995. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 21:53:46 UTC)
BDD-V8 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

