
 

 

DUMITRU-CORNEL  VÎLCU 
 

 

STRUCTURA  SEMIOTICII: 

HUSSERL,  PEIRCE,  SAUSSURE,  COŞERIU 
 

 
Ştiinţa generală a semnelor n-are o istorie lungă. Ideea (necesităţii) ei a apărut în 

minţile mai multor savanţi (aici se va vorbi despre cei mai importanţi trei) la trece-
rea dintre secolele XIX şi XX. Vom număra, nu peste multă vreme, 150 de ani de 
la primele scrieri dedicate acestei probleme de către Charles Sanders Peirce

1
. Între 

timp, mai ales în partea ei aplicativ-productivă (în analiza textelor, verbale şi nu 
numai, ca şi în proiectarea-de-texte, în publicitate spre exemplu), disciplina şi-a do-
vedit pe deplin imensa utilitate practică. Cât priveşte teoria, nu există astăzi univer-
sitate/facultate (cel puţin în ştiinţele umane) care să nu aibă specialişti sau chiar de-
partamente dedicate domeniului, care la rându-i s-a specificat în atâtea subdiscipli-
ne (semiotica mass-media; semiotica filmului; semiotica artelor plastice; semiotica 
literară etc. etc.), încât ceea ce voi încerca aici mai jos poate părea o absurditate. 

Intenţia acestei scurte contribuţii e să răspundă întrebării: ce (mai poate) ţine la-
un-loc teoria semnelor? În căutarea unui fundament – sau, şi mai bine, a unui telos 
– comun tuturor demersurilor semiotice, vor fi invocaţi, aşa cum am sugerat deja, 
pe de o parte „părinţii” disciplinei; de cealaltă parte, a contemporaneităţii, sau mă-
car a unei istorii foarte recente şi încă ne-conştientizate, voi aşeza opinia unui sa-
vant care, în aparenţă cel puţin, vine oarecum din afară

2
 în această discuţie: cea a 

lingvistului Eugeniu Coşeriu.  
 

1. Origini: trei proiecte semiotice 

Există idei despre care se spune că, în anumite perioade, „plutesc în aer” – e 
oarecum în logica timpului lor ca ele să fie formulate primar, să devină temă de 
discuţie şi să producă efecte însemnate. Fără a şti unul despre celălalt, trei gânditori 
occidentali au proclamat, la finalul secolului XIX şi începutul celui următor, nece-
sitatea unei ştiinţe, pe numele ei semiologie sau semiotică, a cărei sarcină ar fi fost 
să clasifice liminar/să înceapă studiul aprofundat al tuturor semnelor naturale şi 
umane. Charles Sanders Peirce (1839–1914, în America), Ferdinand de Saussure 
(1857–1913, în Elveţia) şi Edmund Husserl (1859–1938, în Germania) au insistat 
asupra ideii că, în modernitate, viaţa omului presupune o utilizare într-atât de largă 

 
1 Articolul în genere acceptat drept prima publicaţie (cu tendinţă) semiotică a filosofului american 

e On a New List of Categories (Peirce 1867). 
2 Din afara, cel puţin, a paradigmei care nu doar că dă tonul, dar din interiorul căreia e oarecum 

obligatoriu să privim astăzi semiotica: a pragmaticii. Cum bine se ştie, E. Coşeriu – care dedicase cri-

tici ample şi argumentate structuralismului şi gramaticii generative – a refuzat, fără a mai vrea sau a 

mai apuca să motiveze explicit această decizie, să acorde credit pragmatismului; vezi, de exemplu, 

interviul acordat lui Lucian Lazăr (Coşeriu 1996).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

631 

şi complexă a semnelor, încât nici umanitatea, nici lumea obiectual-reală în care 
aceasta trăieşte/la care ea se raportează nu mai pot fi înţelese fără a înţelege pe de-
plin cum funcţionează semnele.  

Când însă au avut a caracteriza efectiv această funcţionare, formaţia umană şi 

ştiinţifică a fiecăruia şi-a spus din plin (şi din greu) cuvântul: dincolo de consensul 

privitor la necesitatea pomenitei ştiinţe, proiectele teoretice elaborate (sau măcar 

schiţate) de cei trei diferă categoric.  

Ordinea în care voi prezenta aici aceste contribuţii nu va fi cea cronologică, ci 

una care priveşte gradul de... revoluţionarism privitor la răspunsul dat întrebării: la 

ce folosesc semnele? Vom vedea, astfel, că 1) Husserl e, în fond, cel mai „cu-

minte”/conformist, are o concepţie asemănătoare cu ceea ce, probabil, tindem şi azi 

să gândim la un mod destul de naiv; 2) Peirce vine cu idei surprinzătoare, punând 

în evidenţă o utilitate întrucâtva neaşteptată, dar masivă a semnelor în raport cu 

existenţa noastră practic-futurologică; iar 3) pentru a-l înţelege şi accepta pe 

Saussure, e nevoie de o capacitate de abstractizare/filosofare mai mare, capabilă să 

ignore sau chiar să contrazică lucrurile pe care credeam a le şti despre semne şi 

limbaj. 

1.1. Husserl şi „logica semnelor” 

Fenomenologia – cu siguranţă, cel mai important curent filosofic al secolului 

XX – e, oricum am lua-o, „marca înregistrată” cu care gânditorul ce ne preocupă 

acum s-a înscris, indelebil, în istoria marii culturi occidentale. Însă ea e un produs 

târziu (primele publicaţii care o anunţă – Husserl 1911/1994, 1913/1998 – apar du-

pă ce autorul împlinise 50 de ani) şi, tocmai, vine oarecum în contrast cu o (schiţă 

de) teorie a semnelor care privea, inevitabil, medierea pe care acestea o operează în 

relaţia noastră cu lumea. E evident că intenţionalitatea şi intuirea esenţei (sau, dacă 

vrem, epoché transcendentală şi reducţia eidetică), cei doi piloni ai fenomenolo-

giei husserliene, presupun, în straturi diferite ale constituirii, o viziune monistă.  

La această poziţie de maturitate, Husserl a ajuns numai după serioase tribulaţii 

(ştiinţifice) personale. Format şi afirmat, iniţial, ca matematician, el pare să fi 

trecut, în jurul vârstei de 25 de ani, printr-o criză de neîncredere în semnificaţiile 

real-empirice ale aritmeticii. Soluţia a fost reorientarea spre un studiu aprofundat al 

filosofiei, mai exact al psihologiei („din punct de vedere empiric”) dezvoltate de 

către Franz Brentano. Avem de-a face, aşadar, cu clasicul dualism carteziano-empi-

rist, a cărui rezolvare kantiană urma a fi respinsă de către Husserl tocmai fiindcă 

menţine distincţia drastică, „fără amestec”, între sensibilitate şi intelect: pe de o 

parte, un domeniu al formalului pur; pe de altă parte, multitudinea concretă a feno-

menelor în fizicitatea lor. Şi, pentru o scurtă vreme, soluţia pe care a găsit-o viito-

rul fenomenolog a fost, măcar ca potenţialitate, triadică: pe lângă studiul, vechi de 

secole, al conceptelor general-universale, respectiv al realiilor individuale, el a sus-

ţinut necesitatea unei ştiinţe a instrumentelor de mediere între aceste extreme. 

E vorba de anul 1890 şi de lucrarea (niciodată terminată sau publicată) Zur 

Logik der Zeichen (Semiotik) (Husserl 1890/1993) – o tentativă oarecum ratată şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

632 

care, spre deosebire de cele ale lui Saussure sau Peirce, nici n-avea să lase în urmă 

o doctrină sau şcoală ştiinţifică. Dacă o discutăm, pe scurt, acum, e tocmai pentru a 

sugera motivele nereuşitei şi, totodată, ale abandonării acestei căi de către Husserl. 

Semnele, afirmă el, folosesc la economisirea muncii intelectuale, tot aşa cum 

uneltele şi dispozitivele industriale folosesc la economisirea muncii fizice (ibidem, 

p. 30). Poziţia semiotică de aici poate fi apropiată, cel puţin ca punct de plecare, de 

cea pe care mai târziu avea s-o adopte pozitivismul. În linii mari, e vorba despre 

faptul că orice sistem de semne ar trebui să aibă două dimensiuni sau componente: 

1) o dimensiune reprezentaţională, în care fiecare semn trimite la un anumit (tip de) 

obiect(e) din realitate şi 2) o dimensiune logic-calculatorie, care ne permite să lu-

crăm cu semne în locul obiectelor, obţinând aceleaşi rezultate ca şi când am fi lu-

crat cu realităţile înseşi. 

Din păcate însă, în practică lucrurile nu sunt nici pe departe atât de simple. Ade-

sea, în comunicarea efectivă, semnele îşi pierd semnificaţiile iniţiale – un proces pe 

care Husserl îl numeşte surogare (ibidem, p. 34). Acesta survine cu simpla trecere 

a timpului, fie odată cu depăşirea barierelor interdisciplinare, fie în cadrul 

procesului de complexificare – ca trecere de la semnele simple la constructele siste-

matice realizabile cu ajutorul acestora. Exemplul preferat al autorului, în ce pri-

veşte surogarea, e cel al conceptului de sferă: ne e cunoscută, din matematică, de-

finirea ei ca loc geometric al tuturor punctelor din spaţiul tridimensional euclidian 

egal depărtate de un punct central; însă omul de rând, atunci când aude vorbindu-se 

despre o „sferă”, se gândeşte – arată Husserl – mai degrabă la „un fel de minge” 

(ibidem, p. 33). La fel se poate întâmpla, şi din păcate chiar se întâmplă, de cele 

mai multe ori, cu toate celelalte semne folosite de om în comunicarea socială. Se 

ajunge, astfel, la semne/concepte ce nu mai (pot) conţine exclusiv şi complet date 

autentice despre realitate. Un alt exemplu husserlian celebru e cel al Africii (ibi-

dem, p. 35): nimeni nu a văzut, „trăit” vreodată „obiectul” Africa în totalitatea lui 

perceptibilă (deci cu adevărat reprezentativ-inteligibilă).  

Nu e greu să ne dăm seama că formidabilul instrument care este calculul logic 

(aici: semiotic) îşi poate pierde, în condiţiile semnalate de către Husserl, exactitatea 

– dacă nu chiar şi decidabilitatea. Dacă de la începutul până la finalul gândirii 

conceptele îşi modifică referinţa... şi cu atât mai mult dacă se produc, în cadrul 

acestui proces, concepte care nu mai au propriu-zis referinţă, avem – evident – o 

foarte gravă problemă. Iar aici principalii vinovaţi spre care tânărul Husserl arată 

cu degetul sunt, pe de o parte, tendinţa psihologică a oamenilor de a raţiona ne-ri-

guros (ibidem, p. 37–38), şi, pe de altă parte, mediul semiotic cel mai surogant cu 

putinţă, care nu e altul decât limbajul natural
3
. 

Recapitulând: funcţia fundamentală a semnelor e de a reprezenta riguros o reali-

tate/a permite prelucrarea simbolică, în gândire, a acesteia, fără ca rezultatele (sin-

tetice) la care se ajunge să-şi fi pierdut din reprezentativitate. Iar incapacitatea 

 
3 „În ce sens limba favorizează gândirea, iar, pe de altă parte, o frânează – iată ceea ce este dezbă-

tut astăzi în orice logică ce tinde spre o eficienţă practică” (ibidem, p. 48). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

633 

noastră de a duce până la capăt, în viaţa reală, această funcţie e un (dublu) defect 

funciar, atât al fiinţelor noastre individuale, cât şi al principalului nostru mijloc de 

comunicare, limba. 

Soluţia găsită ad-hoc de către Husserl e, pur şi simplu, instituirea (pentru viitor 

a) unei mult mai mari rigurozităţi (ibidem, p. 42) în construirea atât a semnelor in-

dividuale, cât şi a sistemelor formale ce le guvernează combinatorica; dar, cunos-

când evoluţia ulterioară a acestui gânditor, ştim că, în fond, recomandarea lui forte 

va fi, tocmai, abandonarea (cel puţin provizorie, dar metodică, de stil cartezian, a) 

tuturor medierilor şi prejudecăţilor generate de acestea – prin recursul la trăirea fe-

nomenologică pură, ca intenţionalitate şi eidetică. 

1.2. Semnele simbolice şi pragmatica 

Tot semiotică se numeşte şi ştiinţa pe care o propune Charles Sanders Peirce; 

însă un lucru care deosebeşte din start această teorie de celelalte două e că ea nu 

priveşte înseşi semnele, ci semiozele. Acestea nu sunt nişte entităţi stabile, ci proce-

se aflate, propriu-zis, în continuă desfăşurare, obligatoriu triadice – în măsura în 

care implică un semn (representamen), un obiect şi un interpretant
4
.  

În plus, deşi porneşte de la prejudecăţi asemănătoare celor ale lui Husserl, mai 

cu seamă cea privind funcţia de reprezentare a semnelor, filosoful american evită 

fundătura în care avea să cadă cel german. Astfel, în doctrina propriu-zis 

pragmatică, semnele (sau cel puţin categoria cea mai importantă din interiorul tri-

partiţiei semiotice, simbolurile) nu mai pot fi „citite” ca semnificând, trimiţând la o 

realitate prealabil-existentă. Dimpotrivă, utilizarea şi înţelegerea lor trebuie să 

meargă în linia (celor două formulări ale) maximei pragmatice:  

„Să se determine ce efecte care ar putea avea o relevanţă practică raţional imaginabi-

lă socotim că are obiectul conceptului nostru. Atunci conceptul pe care îl avem despre 

aceste efecte este întregul concept pe care îl avem despre acest obiect” (Peirce 

1878/1990, p. 143),  

respectiv  

„Întreaga semnificaţie intelectuală a unui simbol oarecare constă din totalitatea mo-

durilor generale de conduită raţională care, în funcţie de toate împrejurările şi dorinţele 

posibile, ar decurge din acceptarea simbolului” (Peirce 1905/1990, p. 202). 

Cu alte cuvinte, funcţia fundamentală a (utilizării) semnelor nu mai e să descrie 

stări de fapte deja existente, ci să provoace reacţii acţionale din partea destinatari-

lor. Un semn lipsit de referent concret, dar în care comunitatea crede cu putere va fi 

mai real-semnificativ decât unul perfect adecvat re-prezentării realităţii, dar care, să 

zicem, nu e băgat în seamă. Ceea ce nu produce efecte nu funcţionează, în fapt, 

 
4 „Un semn sau un representamen este un prim care întreţine cu un secund, numit obiectul sâu, o 

relaţie triadică atât de autenticâ, încît ea poate determina un terţ, numit interpretantul sâu, să întreţină 

cu obiectul său aceeaşi relaţie triadică pe care o întreţine el însuşi cu acel obiect. Relaţia triadică este 

autentică, adică cei trei membri ai săi sînt legaţi împreună într-un mod ireductibil la vreun complex de 

relaţii diadice” (Peirce 1897–1906/1990, p. 285). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

634 

semiotic..., iar asta înseamnă că nu este semn, iar trimiterea lui spre obiect e inac-

tivă, punându-l pe acesta din urmă în invizibilitate. 

Nu e de mirare  atunci că, potrivit lui Peirce, prin acţiunea, în cadrul triadei 

(semiozei), a representamen-ului se produce o dedublare a obiectului şi „survin” nu 

mai puţin de trei tipuri/dimensiuni ale interpretantului
5
.  

Pe de o parte, obiectul imediat, „obiectul aşa cum ni-l arată semnul”, capătă o 

radicală întâietate asupra celui dinamic, obiectul aşa cum se găseşte el (dacă se gă-

seşte) în realitatea extra-semiotică. Realist-moraliştii educaţi în vechea metafizică 

europeană (printre care se numără şi autorul articolului de faţă) au, în mod normal, 

o reacţie de puternică reticenţă în raport cu această stare de fapte: eticheta (şi recla-

ma) unui produs devine mai importantă decât calităţile intrinseci ale acestuia, iar 

interpretarea/prezentarea unui eveniment în presă, inevitabil distanţată de ceea ce 

eram obişnuiţi a numi conţinutul real al acestuia, se impune drept realitate domi-

nantă. Poststructuraliştii s-au grăbit să vorbească despre feno- şi genotext (Julia 

Kristeva), simulacre (Jean Baudrillard), societate a spectacolului (Guy Debord) 

etc., subliniind preeminenţa productivă a ceea ce Peirce ar fi numit semioză asupra 

produsului semnic (a textului nu-neapărat-verbal) şi, inerent, asupra obiectua-

lităţilor strict empirice care îi vor fi stat acestuia la origine. Ba chiar un important 

semiotician, Umberto Eco, a avut nevoie să teoretizeze mai întâi (când venea 

dinspre teoriile comunicării, inerent saussuriene) Opera deschisă, pentru ca abia 

după ce-l aprofundase pe Ch. S. Peirce să poată scrie Limitele interpretării. 

Aceasta, fiindcă explozia şi dominanţa interpretanţilor e, mai ales în (post)mo-

dernitate, un fenomen evident, pentru care teoria filosofului american pare a fi fost 

mult mai pregătită decât structuralism-generativismul. Potrivit lui Peirce, avem de-

a face cu: 1. interpretantul imediat (numit şi emoţional), o reacţie cvasireflexă a 

interpretului (când ne plimbăm liniştiţi pe o stradă şi din spatele unei porţi latră 

neaşteptat un câine, oricare dintre noi va tresări); 2. interpretantul dinamic (zis şi 

energetic) – un întreg proces de gândire emoţional-raţională care, ca să folosim o 

expresie neaoşă, întoarce pe toate părţile evenimentul şi 3) interpretantul final, care 

e un gând stabilizat (de exemplu „câinii latră, nu e mare lucru”), o acţiune în real 

(mă întorc, sun la poartă, vorbesc cu proprietarul), un alt semn (rostesc, în mijlocul 

trotuarului, câteva cuvinte tari) sau, cel mai bine – zice Peirce – o obişnuinţă 

comportamentală (un tipar de acţiune ce şterge întrucâtva raţionarea, re-aducân-

du-ne la acte cvasireflexe..., ca atunci când ne antrenăm pentru un sport sau o me-

serie manuală). 

Şi, da, Peirce recunoaşte că un pericol fundamental ce planează asupra oricărei 

fiinţe umane e ca ea să rătăcească în gândirea-fără-sfârşit, nereuşind să iasă din 

stadiul 2, al interpretantului dinamic –această „boală” a umanităţii e numită 

 
5 Pentru dări de seamă subtile şi cuprinzătoare privitoare la aceste distincţii şi alte concepte 

peirceiene ce „fac sistem” cu ele (ground, semnificaţie), vezi cap. Fundamentele semiozice ale coope-

rării textuale în Eco 1991, ca şi cap. Semioza textuală şi modelul peirceian, în Vlad 2000, p. 19–42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

635 

semioză nelimitată
6
. Însă gândirea sa întotdeauna practică îl determină pe filosof să 

sublinieze:  

„Singurul mobil al gândirii în acţiune e acela de a aduce gândirea la repaus; şi tot 

ceea ce nu se referă la convingere [interpretant final, nota mea – D.-C.V.] nu este parte a 

gândirii înseşi” (Peirce 1878/1990, p. 139). 

1.3. [Lingvistica şi] semiologia   

Oarecum paradoxal, celebru între cele trei este proiectul saussurian, în fapt cel 

mai puţin dezvoltat. Cum bine ştie oricare cercetător în ştiinţele umane, avem de-a 

face cu vreo două pagini în celebrul său Cours... (vezi Saussure 1913/1998, p. 41–

42), cărora li s-au adăugat, nu de multă vreme, câteva fragmente destul de obscure 

din Écrits de linguistique générale (Saussure 2002), editate după descoperirea, în 

1996, la Geneva, a unor manuscrise inedite. 

Chestiunea saussureiană a semiologiei presupune, în aparenţă măcar, o circula-

ritate: pe de o parte („cantitativ” vorbind), semnele/textele lingvistice reprezintă 

doar o parte a teritoriului, mult mai extins şi variat, al viitoarei semiologii (la rân-

dul ei subordonată psihologiei sociale). Dar, pe de altă parte, limba reprezintă mult 

mai mult decât un mijloc oarecare de comunicare – ea este mediul însuşi în care 

(sau materialul primar cu care) se constituie gândirea. Din simplu subdomeniu al 

semiologiei, lingvistica devine brusc o bază de studiu pentru aceasta, fiindcă limba-

jul e modelul prin excelenţă pentru orice tip de sistem de semne (vezi Saussure 

1913/ 1998, p. 41–42). 

Fireşte, un rol crucial îl joacă aici descoperirea şi afirmarea saussuriană a arbi-

trarităţii semnului lingvistic, sau, pentru a fi şi mai exacţi, a valorii lingvistice (con-

stituite negativ-opozitiv, într-un sistem care e o formă, nu o substanţă (ibidem, 

p. 127). Fiindcă, dacă ducem până la capăt consecinţele teoriei saussureiene a lim-

bii, atât ideea (să-i spunem, pentru necesităţile noastre de aici, pozitivist-husserlia-

nă) că ea ar trebui să reflecte realitatea, cât şi cea (peirceiană) potrivit căreia sem-

nele mobilizate în semioză (spre exemplu, limba în vorbire) contează mai mult în 

efectele decât în conţinuturile lor sunt, întrucâtva, puse în suspensie.  

Pe de o parte, există o ruptură formidabilă între reprezentaţionalism şi teoriile 

structuraliste, datorată tocmai faptului că semnele fundamentale, cele ale limbii, 

sunt arbitrare; ele nu înlocuiesc obiectele în gândire, ci – dimpotrivă – constituie 

primar o gândire care de-abia apoi poate fi raportată la lucruri. Pe de altă parte, o 

semiotică de tip structural(ist) va atrage inevitabil atenţia asupra vidului persistent, 

în pragmatica strict acţionalistă, între viitorul (măsurabil doar după ce se va fi în-

tâmplat, al) conduitelor influenţate de semn şi funcţionarea însăşi (aici şi acum, 

prin raportare la sistem-ca-întreg) a acestuia. 

 
6 „[Un semn este] ceva care face ca altceva (interpretantul său) să se refere la un obiect la care el 

însuşi se referă (obiectul său) în acelaşi fel, interpretantul devenind la rândul său un semn şi aşa mai 

departe ad infinitum” (Peirce 1897–1906/1990, p. 274). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

636 

1.4. Synopsis 
Compararea atentă şi completă a acestor trei teorii ar trebui să ocupe pagini 

întregi; aici vom schiţa doar câteva idei importante: 
● Toţi aceşti teoreticieni subliniază necesitatea stringentă a unei ştiinţe gene-

rale a semnelor: viaţa socială modernă se găseşte în impas, e tot mai greu in-
teligibilă câtă vreme nu avem o astfel de teorie – şi o practică analitic-pro-
ductivă dezvoltată pe seama ei. Ideea care, mai mult sau mai puţin explicit, îi 
motivează pe tustrei e că toată gândirea umană se face în semne – că, în 
consecinţă, ele (şi „logica” lor) determină în mod categoric structura subiec-
tivă, intersubiectivă şi în cele din urmă obiectivizată a cunoaşterii, deci şi a 
lumii aşa cum o ştim noi. 

● Cum spuneam, formaţia intelectuală joacă un rol important în modul cum se 
organizează, în cele din urmă, cele trei proiecte. Avem de-a face cu repre-
zentanţi ai celor trei tipuri fundamentale de ştiinţe

7
: un matematician 

(Husserl), un „inginer” (Peirce) şi un filolog (Saussure). Cum era şi firesc, 
noua ştiinţă imaginată de către fiecare poartă însemnele problematicii res-
pectivelor domenii: ce semnificaţie reală au semnele sistemelor strict logic-
formale? (Husserl); ce efecte putem obţine, şi cum, prin utilizarea reală a 
semnelor? (Peirce); cum se constituie, autonom faţă de realitatea atât su-
biectivă, cât şi obiectivă, domeniul şi semnificaţia textelor? (Saussure). 

● O modalitate destul de spectaculoasă, dar deloc întâmplătoare, de a caracteriza 
diferenţierea dintre cele trei semiotici e să o raportăm la dimensiunile clasice 
ale axei timpului. Semiotica lui Husserl se relaţionează cu trecutul: semnele re-
prezintă ceva care e deja aici, şi marea dramă care apare e atunci când ele îşi 
trădează (cel puţin ca exactitate) funda(ment)area. Pentru Peirce, important e 
doar viitorul (în termenii de azi, am spune că poziţia lui e meliorist-futuro-
logică) – problema cea mai dificilă rămânând cea a măsurării/evaluării sem-
nificaţiei, câtă vreme efectele semiozei nu s-au produs încă. În fine, func-
ţionalitatea sistemului semiologic (de la Saussure) e întotdeauna prezentă 
(sincronică): el ne poate arăta cum şi ce semnifică semnele, dar mai puţin ce 
legătură au produsele acestei semnificări, ca întemeiere sau consecinţe, cu 
lumea reală, „extralingvistică”. 

 

2. Semiotica actuală ca dominanţă a pragmaticii 

Astăzi, ştiinţa generală a semnelor (mai ales în aplicaţiile ei concrete) este radi-
cal controlată de către teoriile şi metodele investigative de tip pragmatist. Există, 
pentru aceasta, o explicaţie istorică şi una sistemică.  

Prima e simplă în exprimare, deşi complexă în nenumăratele amănunte şi influ-

enţe care ar trebui pomenite: secolul XX a fost, în ştiinţele limbajului, dominat de 

 
7 Aşa cum le-au separat Aristotel, G. Vico şi – în descendenţa lor mărturisită – întemeietorul 

lingvisticii integrale (cf. Coseriu 1994, p. 23, în cadrul conferinţei intitulate Filosofia limbajului): 

ştiinţe 1. naturale, 2. pur formale, logico-matematice, 3. culturale (umane, ale spiritului). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

637 

patru paradigme fundamentale, dintre care trei s-au înlocuit, în timp, una pe cea-

laltă: structuralism (mai ales în deceniile 6–7), gramatică generativă (după ’65, 

până spre anii optzeci), pragmatică (de atunci până azi şi, foarte probabil, o bună 

bucată de vreme de-aici înainte). În paralel cu constituirea lingvisticii transforma-

ţionale, Eugeniu Coşeriu a dezvoltat o alternativă – lingvistica integrală – la toate 

cele trei „şcoli” de gândire lingvistică anterior menţionate. Această teorie e însă, 

cel puţin deocamdată, departe de a fi înlocuit pragmatica în ce priveşte dominanţa. 

Explicaţia sistemică e, cel puţin în ce priveşte semiotica, şi ea elementară (şi 

prin aceasta foarte convingătoare): dintre paradigmele menţionate, singura care se 

auto-asumă, din start, ca fiind mult-mai-mult-decât-lingvistică e pragmatica. Astfel, 

dacă direcţia „integrată” deschisă de un Oswald Ducrot asumă, dar şi depăşeşte 

radical moştenirea saussureiană şi structuralistă, mişcându-se dinspre analiza 

semnificaţiilor limbii către cea a sensului discursului (ca enunţare, eveniment) 

(Moeschler–Reboul 1994/1999, p. 72–82), în pragmatica „radicală” (cognitivă), de 

tip Dan Sperber şi Deidre Wilson, se specifică din start că limba e doar unul (şi nu 

obligatoriu cel mai important) dintre sistemele de input informaţional, în vreme ce 

obiectul cercetării trebuie să îl constituie capacitatea şi mecanismele inferenţiale cu 

ajutorul cărora modulul central, pragmatic (ibidem, p. 83–94), al creierului/cog-

niţiei face sens în înţelegerea/modificarea realităţii. 

Cu alte cuvinte, modelul semiotic inerent-dominant e unul ale cărui sorginţi (şi 

a cărui filosofie mai mult sau mai puţin ascunsă, însă întotdeauna influentă) trebuie 

căutate în opera (şi viziunea) lui Charles Sanders Peirce. 

 

3. Semiotică vs hermeneutică a textului 

Ajunşi în acest punct al discuţiei, va trebui să observăm că avem o problemă. 

Ca să fie (cât mai) practică (a se citi: utilă), semiotica ar trebui să ne dea trasee-

le, cât mai scurte şi desfăşurate după hărţi cât mai sistematic-precise, de citire a ori-

cărui text (iar aici acest cuvânt trebuie înţeles în sensul cel mai larg: a oricărei ma-

nifestări materiale cu caracter sau măcar potenţialitate semiotică). Semiotica ideală 

ar fi, astfel, o ştiinţă descriptiv-taxonomică (în ce priveşte mijloacele de expresie/ 

constituţie semnică) şi normativă (în ce priveşte capacitatea noastră, ca destinatari 

ai unor procese de comunicare, de a pricepe corect şi exact ce ni se „spune”). Ulti-

mativ, scopul ei esenţial ar fi să reducă interpretarea (virtuala şi adesea reala ei 

multiplicitate) la decod(ific)are. Iar „dincolo”, pe latura productivă, ea ar fi simila-

ră cu o retorică (post)modernă, oferind utilizatorului un ansamblu cât mai variat şi 

efectiv de tehnici persuasive
8
. 

Or, acest efort de limitare a interpretării pune pragmatica în contrast cu o disci-
plină mai întâi teologică, mai apoi filologic-filosofică tradiţională în istoria occi-

 
8 Privite din afara filosofiei pragmatice, acestea ar putea fi – şi sunt adesea – numite tehnici de 

manipulare. Dar aceasta e o reminiscenţă a modului de a gândi raţional-moralist al vechiului conti-

nent, pe care – tocmai – Ch. S. Peirce se străduia să-l depăşească.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

638 

dentală: cu hermeneutica. Mai ales prin instanţierile ei mai târzii (de la un 
Schleiermacher la Gadamer sau Ricoeur), aceasta recunoaşte şi afirmă pluralitatea 
interpretărilor nu doar ca pe o posibilitate-limită, ci ca firescul însuşi. E o situaţie 
oarecum paradoxală, fiindcă ştiinţa (sau arta) care vine dinspre semnele lingvistice, 
hermeneutica, insistă asupra variabilității lecturilor posibile, pe când cea care vine 
dinspre multiplicitatea situațiilor concrete, semiotica, e în căutarea unei reducții cât 
mai radicale a interpretării. 

În demersul nostru de aici însă, contează mai puțin relevarea acestui paradox, cât 
menționarea unei posibile soluții privitor la relația dintre semiotică și hermeneutică. 

Cum bine știm, Eugeniu Coșeriu vorbește despre două raporturi semiotice, dez-
voltate în interstițiile (şi, mai cu seamă, în autoconstituirea actului lingvistic) dintre 
cele trei planuri ale limbajului

9
: 

 

 

Primul raport semiotic (trecerea de la limbă la vorbire şi constituirea „lumii” de-
signaţionale plecând de la semnificate, prin procedeele actualizării-determinării şi 
cu utilizarea cadrului/entornos (Coseriu 1955/1967, passim) este, în linii esenţiale, 
codic. Pe de o parte, emiţătorul aplică reguli deja specificate fie în sistemul limbii 
(ca semnificate în sensul clasic, structuralist al cuvântului), fie în tradiţia utilizării 
ei (ca semnificate „procedurale”, cum le numeşte pragmatica integrată/teoria dis-
cursului). De cealaltă parte, destinatarul se află, realmente, în postura pasivă despre 
care vorbea Saussure în Cours... – dacă mie, vorbitor nativ de română şi care n-am 

 
9 Privitor la diferenţierea între primul şi cel de-al doilea raport semiotic, vezi Coseriu 1981/1997, 

p. 75–77. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

639 

urechile astupate, îmi vorbeşte cineva despre o portocală albastră, cubică, nu voi 
putea (în ciuda inconsistenţelor clare cu realitatea) să-mi imaginez, în primă 
instanţă, un măr „normal”, verde-gălbui. Vorbirea îşi produce propria designare

10
 –

şi mai întâi voi înţelege ce stare de fapte îmi e descrisă (mai exact: constituită) şi 
abia pe urmă, eventual, mă voi gândi că nu există portocale albastre. 

Dar deja această gândire, ca şi eventual toate reacţiile mele discursiv-practice, 
ţin de cel de-al doilea raport semiotic. Aici pasivitatea mea dispare şi mă trezesc 
„aruncat” în domeniul interpretării totodată libere şi responsabile. Adică: nu există, 
propriu-zis, nicio interdicţie ca eu să înţeleg orice, dar trebuie şi să fiu pregătit a 
justifica argumentativ interpretarea particulară pe care o produc. 

Pentru a stabili o corelaţie cu ce afirmam mai sus: tratarea ştiinţifică a primului 
raport semiotic este [de]codificare – ea se supune idealului semiotic al unicităţii, 
indiferent dacă investigăm în amontele designării spre a găsi procedeele determină-
rii şi ale cadrului, sau ne postăm în poziţia emiţătorului şi re-constituim codic 
producţia vorbirii. În schimb, oricât de descurajantă ar fi această veste pentru 
semioticieni, cel de-al doilea raport semiotic ne pune, cel puţin ca receptori, într-o 
poziţie ireductibil hermeneutică: trebuie să acceptăm din start că interpretarea 
noastră e una dintre cele posibile şi să-i justificăm posibilitatea/probabilitatea/chiar 
autoritatea prin constituirea unei... alte argumentaţii discursive. 

 
4. Peirce/ Coşeriu: paralelă şi contrast 

4.1. Să ne amintim, folosind de data aceasta şi o ilustrare grafică, modul în care 
înţelegea Charles Sanders Peirce semioza: 

 

 
10 Am argumentat această idee, spre exemplu, în Vîlcu 2002–2003, p. 148–151. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

640 

Caracteristica fundamentală a acesteia, cum am mai spus, e de a fi un proces 
(potenţial) fără oprire, pentru simplul fapt că interpretantul final poate fi şi chiar 
este, adesea, declanşator înspre o nouă triadă. Cât despre faptul că am ales a figura 
individul uman (marcat cu un semn, mereu deschis/activ, al întrebării) în interiorul 
triadei semiotice... aici, probabil că Ch. S. Peirce, care milita mereu pentru totala 
de(z)-antropomorfizare a semioticii, n-ar fi fost foarte mulţumit. Oricum însă, e 
mai judicios să plasăm subiectul/eul acolo decât în postura pe care filosoful ameri-
can i-o interzicea în mod explicit: cea a interpretantului, care, insistă Ch. S. Peirce, 
nu trebuie confundat cu interpretul. Cel de-al treilea actant al semiozei nu e un om 
(asta ar denivela sistemul), ci un gând, o acţiune sau un alt semn. 

Care e, aşadar, locul nostru ca subiecţi ai activităţii semiotice, dar şi ca savanţi/ 
analişti preocupaţi de explicitarea ei? Avem, tocmai datorită reticenţei explicite a 
filosofului, destul de puţine indicii pentru a răspunde acestei întrebări; cele mai 
preţioase/grăitoare dintre acestea par a fi cele care ţin de misteriosul teren al meta-
fizicii peirceiene – mai precis, faimoasele sale categorii cenopitagoreice (sau fane-
roscopice). 

Primeitatea (Firstness), Secunditatea (Secondness) şi Treitatea/Terţiaritatea 
(Thirdness)

11
 sunt concepte fundamentale care controlează, dacă se poate spune 

astfel, din adânc întreg sistemul de gândire peirceian. Totul, în semiotică, este 
triadic, de la însăşi definirea semiozei la bazele şi arhitectura clasificării semnelor. 
Spre a oferi doar un exemplu, celebru, criteriile potrivit cărora se desfăşoară 
această taxonomizare sunt: 1. după cum este semnul în el însuşi (adică o Primei-
tate); 2. după relaţia semnului cu obiectul (ca Secunditate); 3. după cum interpre-
tantul vede semnul şi relaţia lui obiectuală (iar aici avem o Treitate). Mai departe, 
în interiorul acelei subclasificări care domină şi azi radical semiotica, iconul (bazat 
pe o similaritate) se justifică în calitate de Prim, indexul (aflat în relaţie contiguă cu 
obiectul său) e un Secund, iar simbolul (convenţional) e un Terţ. 

Cum, însă, toată gândirea noastră se desfăşoară în simboluri (iconii sau indecşii 
ne pot prilejui contactul cu realitatea empirică, însă cu aceste tipuri de semne nu se 
poate face calcul logic sau inferenţial), trebuie acceptat că omul se găseşte din start 
în Treitate

12
. Traducând această idee în termeni non-peirceieni, mediul nostru pri-

mar nu e cel natural-empiric: propriu-zis, înainte de a ne afla printre obiecte, noi 
trăim printre semne. În ce priveşte întrebarea, aproape imposibil de oprit: cât de 

 
11 Începem cele trei cuvinte cu majusculă, fiindcă Peirce însuşi le nota astfel. 
12 „Pentru mine, care de patruzeci de ani examinez problema din toate punctele de vedere pe care 

le-am putut afla, neputinţa Secundităţii de a acoperi tot ceea ce se găseşte în intelectul nostru este atât 

de evidentă, încât nu văd cum aş putea convinge pe cineva care nu ar fi deja convins de aceasta. Şi 

totuşi, constat că un mare număr de gânditori încearcă să construiască un sistem fără să pună vreo 

treitate în el. Printre ei sunt unii din prietenii mei cei mai buni, care recunosc ei înşişi că îmi sunt în-

datoraţi pentru anumite idei, dar care nu şi-au însuşit niciodată lecţia cea mai importantă. Fireşte, este 

foarte bine ca Secunditatea să fie investigată în profunzime. Doar în felul acesta se poate pune în evi-

denţă caracterul indispensabil şi ireductibil al Treităţii, deşi pentru cel care este dotat pentru a o înţe-

lege este suficient să se spună că nu putem obţine o ramificaţie a unei linii punând o linie în prelungi-

rea alteia” (Peirce 1897–1906/1990, p. 234). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

641 

mare e prăpastia pe care ele, semnele, şi condiţia semiotică pe care ele ne-o im-
pun, o sapă între noi şi realitatea reală? – ea e, tocmai din punct de vedere prag-
matist, absurdă. 

Semiotica peirceiană se izolează, astfel, oarecum paradoxal, tocmai de fiinţele 

concrete a căror viaţă (şi „condiţie”) este, în fond, eminamente semiozică. Iar dacă 

există o slăbiciune majoră a, altfel excepţionalei, ştiinţe generale a semnelor aşa 

cum a gândit-o filosoful american – ea constă în nonconştientizarea statutului ei 

epistemologic de ştiinţă a culturii. 

4.2. Radicalitatea schimbării de viziune (privind realitatea lumii şi a vieţuirii 

umane raportate la ea) inerentă în semiotica peirceiană a Treităţii rămâne, totuşi, 

foarte puţin transparentă. Aceasta se datorează, desigur, şi vremelniciei cu care a 

apărut ea, istoric vorbind – avea să fie nevoie de un Cassirer, un Gadamer, un 

Ricoeur etc. pentru ca rolul determinant, în constituirea oricărei fenomenalităţi 

inteligibile, al sistemelor simbolice să înceapă a fi recunoscut. Dar şi Peirce însuşi 

poartă, dacă putem spune astfel, o „vină” pentru întârzierea cu care avea să fie 

înţeles (a trebuit să treacă mai bine de un secol înainte ca lingvistica modernă să 

redescopere/să valorifice formidabila lui contribuţie): orientarea lui spre semiotică, 

„venirea” lui în acest teritoriu au fost ale unui realist (empirist)
13

 iniţial-convins că 

undeva, la capătul efortului de dare-la-o-parte a vălurilor constituite de semne şi de 

incompletitudinea cunoaşterii, va descoperi o lume substanţială, autosuficientă. În 

foarte mare măsură, aşadar, descoperirile fundamentale pe care le-a făcut (rolul 

simbolurilor, maxima pragmatică, categoriile cenopitagoreice – în principal 

Treitatea) au venit în contra a ceea ce el căuta. Avem, aici, şi o explicaţie pentru 

îndelungatul con-de-umbră în care a stat această parte a gândirii sale, dar şi un mo-

tiv în plus de admiraţie: onestitatea intelectuală a acestui savant a fost exemplară, 

în măsura în care el a acceptat şi prezentat cu acurateţe răsturnarea de perspectivă 

căreia îi fusese supus. 

Din acest punct de vedere, Eugeniu Coşeriu a fost radical avantajat. Trăitor 

„după” Ferdinand de Saussure, cunoscător şi adept al ideilor humboldtiene privind 

răsturnarea şi relativitatea lingvistică, gânditor contemporan cu (şi pe deplin auto-

iniţiat în) fenomenologia transcendentală, în fine, cunoscător al operei corifeilor 

moderni ai ştiinţelor culturii, pomeniţi în alineatul precedent, lingvistul român n-a 

avut a face altceva decât o (ce-i drept, magistrală) sinteză a tuturor acestor idei. 

Temeliile acestei sinteze sunt ideea funcţiei semnificative ca motor fundamental (şi 

telos intrinsec) al limbajului (logos semantikos), ca şi cea a trihotomiei planurilor – 

universal, istoric şi individual. 

O semiotică integral(ist)ă, propriu-zis, nu există şi nu e câtuşi de puţin clar că 

savantul român ar fi acceptat aşa ceva. Unul din punctele forte ale teoriei lingvis-

 
13 „Realul, aşadar, este cel la care duc în cele din urmă informaţia şi raţionarea şi care, de aceea, 

este independent de capriciile mele sau ale dumneavoastră. Astfel, originea însăşi a conceptului reali-

tăţii arată că el implică în mod esenţial ideea unei comunităţi [...] fără limite precise şi capabilă de o 

creştere definită a cunoaşterii” (Peirce 1968/1990, p. 103). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

642 

tice coşeriene e tocmai faptul că ea îşi fixează întotdeauna, cu claritate şi stricteţe, 

propriile limite. Conceptele şi viziunea ei (în ansamblu, ca şi în amănunt) sunt cu 

adevărat operatorii doar în domeniul limbajului uman ca limbă, vorbire şi text..., iar 

în cazul acestuia din urmă, doar atât cât ne păstrăm în zona semanticului, fără a 

trece în apofantic, pragmatic sau poetic – direcţii (secundare, adăugate) de intenţio-

nalitate ale utilizatorului/vorbitorului, nu ale limbajului însuşi. 

Putem oare extrapola dinspre simpla utilizare a unui termen (aşa cum am spus, 

„mişcările” actului lingvistic între planuri sunt numite de către E. Coşeriu raporturi 

semiotice) înspre schiţarea unei ştiinţe „coşeriene” a semnelor-în-general? Aceasta 

e o întrebare mult prea dificilă, căreia nu i se poate răspunde aici. Mai mult: acestei 

întrebări nu i se poate răspunde declarativ, ci doar prin tentative efective de con-

strucţie a unei atari semiotici. 

Ce putem însă face – şi am anunţat de la început această intenţie – e să menţio-

năm cum s-ar vedea, din punct de vedere integralist, activitatea semiotică umană. 

Am arătat deja, mai sus, că primul raport semiotic e esenţialmente codic (sunt aşa-

dar şanse mult mai mari, pentru o ştiinţă descriptivă care se doreşte sistematică, 

să-l abordeze pe acesta), pe când cel de-al doilea e hermeneutic. Or, această recu-

noaştere/statuare de către E. Coşeriu a libertăţii/responsabilităţii individului vorbi-

tor (şi... ascultător-înţelegător) în configurarea sensului (conţinut specific al planu-

lui textual) poate fi, şi în opinia noastră trebuie pusă în corelaţie cu noţiunea inter-

pretantului şi cu teoretizarea, în filosofia peirceiană, a situării noastre într-un uni-

vers dominat de Treitate. 

Diferenţa rezidă, evident, în faptul că integralismul nu afirmă niciodată vreo ad-

versitate faţă de antropomorfismul (sau, dacă vrem, faţă de caracterul antropo-logic 

al) teoriei lingvistice (şi potenţial semiotice), ba dimpotrivă. Cele două raporturi se-

miotice nu se fac fără om (chiar dacă din schematizarea lor propriu-zisă acesta lip-

seşte). La fel ca în schematizările structuraliste (dar depăşind tocmai anti-umanis-

mul inerent mai ales „ortodoxiei” saussureiene), există o poziţie „la stânga” şi una 

„la dreapta” actului lingvistic. Atât doar că la Coşeriu aceste poziţii nu sunt ale 

unui emiţător/receptor care fac o simplă activitate codică, ci aparţin unui construc-

tor-de-lumi (şi mai ales de sens) la polul productiv, unui interpretator-al-acestora 

(şi autor, oarecum în oglindă, al propriului sens) la cel receptiv. Iar ceea ce propriu-

zis „trece” de la unul la celălalt nu e, vorba lui Wilhelm von Humboldt, simplă 

transmisie materială de informaţie (Humboldt 1835/1974, p. 195), ci incitare-reci-

procă-la-resemnificare. A întregului, a totului, cu fiecare vorbire-discurs, cu fiecare 

semioză. 

 

 

ABREVIERI BIBLIOGRAFICE 

Coseriu 1955/1967 = Eugenio Coseriu, Determinación y entorno. Dos problemas de una lingüística 

del hablar, în idem, Teoria del lenguage y lingüistica general, Gredos, Madrid, 1967, p. 282–323. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Structura  semioticii 

 

 

643 

Coseriu 1981/1997 = Eugenio Coseriu, Linguistica del testo. Introduzione a una ermeneutica del 

senso, La Nuova Italia Scientifica, Roma, 1997. 

Coşeriu 1994 = Eugeniu Coşeriu, Prelegeri şi conferinţe (1992–1993). Ediţie de E. Munteanu, I. 

Oprea, C. Pamfil, A. Turculeţ, S. Dumistrăcel, Iaşi, 1994 (supliment al „Anuarului de lingvistică 

şi istorie literară”, XXXIII, 1992–1993). 

Coşeriu 1996 = Eugeniu Coşeriu, Fiinţă şi limbaj. Interviu cu E. Coşeriu realizat de Lucian Lazăr, în 

„Echinox”, 1996, nr. 10–12, p. 3–6. 

Eco 1978/1991 = Umberto Eco, Lector in fabula, Editura Univers, Bucureşti, 1991. 

Humboldt 1835/1974 = Wilhelm von Humboldt, La différence de construction du langage dans 

l’humanité et l’influence qu’elle exerce sur le développement spirituel de l’espèce humaine, în 

idem, Introduction à l’oeuvre sur le kawi et autres essais, Seuil, Paris, 1974. 

Husserl 1890/1993 = Edmund Husserl, Despre logica semnelor (Semiotică), în idem, Scrieri filosofice 

alese, Editura Academiei Române, Bucureşti 1993, p. 17–50 (Zur Logik der Zeichen (Semiotik), 

scrisă în 1890, publicată în E. Husserl, Gesammelte Werke [Husserliana], vol. XII, Nijhoff, The 

hague, 1970. 

Husserl 1911/1994 = Edmund Husserl, Filosofia ca ştiinţă riguroasă, Editura Paideia, Bucureşti, 

1994 (ediţia originală: Philosophie als strenge Wissenschaft, in „Logos”, I, 1911, nr. 11, p. 289–

341). 

Husserl 1913/1998 = Edmund Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie 

phénoménologiques pures, tome premier. Introduction générale à la phénoménologie pure, 

Gallimard, Paris, 1998 (ediţia originală: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomeno-

logischen Philosophie, Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, în 

„Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung”, I, 1913, nr. 1, p. [1]–323). 

Moeschler–Reboul 1994/1999 = Jacques Moeschler, Anne Reboul, Dicţionar enciclopedic de prag-

matică, Editura Echinox, Cluj-Napoca, 1999. 

Peirce 1867 = Charles Sanders Peirce, On a New List of Categories, în Proceedings of the American 

Academy of Arts and Sciences, VII, 1868, p. 287–298 (comunicare prezentată în 14 mai 1867). 

Peirce 1878/1990 = Charles Sanders Peirce, Cum să facem ca ideile să ne fie clare, în Peirce 1990, 

p. 131–157. 

Peirce 1897–1906/1990 = Charles Sanders Peirce, Fragmente semiotice, în Peirce 1990, p. 268–331. 

Peirce 1905/1990 = Charles Sanders Peirce, Ce este pragmatismul, în Peirce 1990, p. 177–202. 

Peirce 1968/1990 = Charles Sanders Peirce, Cîteva consecinţe a patru incapacităţi, în Peirce 1990, 

p. 67–107. 

Peirce 1990 = Charles Sanders Peirce, Semnificaţie şi acţiune, Editura Humanitas, Bucureşti, 1990. 

Saussure 1913/1998 = Ferdinand de Saussure, Curs de lingvistică generală, Editura Polirom, Iaşi, 

1998. 

Saussure 2002 = Ferdinand de Saussure, Ecrits de linguistique générale, Gallimard, Paris, 2002. 

Vîlcu 2002–2003 = Cornel Vîlcu, De la semnificat la designat. Excurs despre logos semantikos, în 

„Dacoromania”, serie nouă, VII–VIII, 2002–2003, p. 141–157. 

Vlad 2000 = Carmen Vlad, Textul aisberg, Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2000. 

 

THE STRUCTURE OF SEMIOTICS: 

HUSSERL, PEIRCE, SAUSSURE, COSERIU 

[Abstract] 

 
A comparison is sketched between three different and yet convergent projects for a "general 

science of signs" - those pertaining to Charles Sanders Peirce, Edmund Husserl and Ferdinand de 

Saussure - the main purpose being to rediscover and re-analyse the original basic questions (and 

answers) which made this science not only possible, but utterly necessary. The main object of our 

discussion is the role played by signs (human, intentional, especially linguistic signs) not merely in 

expressing / describing states of facts or some brute reality already existent, but in the constitution 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut



Cornel  Vîlcu 

 

 

644 

itself of what we use do call "reality". Towards the end, a fourth contribution, pertaining mainly to 

text linguistics, is brought into light - the one of Eugenio Coseriu. His model of the double semiotic 

articulation in texts allows us to elaborate a possible semiotic development for integral linguistics and 

to set it in parallel with Peirce’s triadic theory of semiosis. 

 
Cuvinte-cheie: semiologie, semioză, fenomenologie, pragmatică, structuralism, lingvistică inte-

grală. 

Keywords: semiotics, semiology, semiosis, phenomenology, pragmatics, structuralism, integral 

linguistics. 
 

Universitatea „Babeş-Bolyai” 

Facultatea de Litere 

Cluj-Napoca, str. Horea, 31 

cornel.d.vilcu@lett.ubbcluj.ro 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.172 (2026-01-27 22:10:41 UTC)
BDD-V688 © 2015 Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

