
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

188 

 

 

THE INFLUENCE OF ERASMIAN THOUGHT ON THE SUBVERSIVE HUMOROUS 

LANGUAGE OF FRANҪOIS RABELAIS 

 

Liviu-Iulian Cocei, PhD Student, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 

Abstract: Franҫois Rabelais, the monk that left the monastery to study medicine, was also a 

major Renaissance writer and scholar. Most often associated with the field of literature, 

Gargantua and Pantagruel, the story of the extravagant adventures of two giants, covers a 

much wider range of domains: from occult or fantastic stories (like the episode of 

Epistemon`s resurrection) to epic tales (like the naval journey in search of the Divine Bottle), 

from practical philosophy to the art of education (the letter of Gargantua to Pantagruel and 

the chapters on Gargantua`s childhood is highly relevant to the humanistic ideals of the 

French author). This paper aims to analyze the influence of Erasmian thought on the 

hilarious language of Rabelais. Even though the books that compose the stories of these 

giants are humorous, I support the idea that behind the laughing mask lies serious thoghts. 

Just like Erasmus of Rotterdam in The Praise of Folly, Rabelais, through the ironic language 

that he creates, hides his subversive view about the Scholastic theologians. That is why, in the 

second part of this study, I analyze some of the passages that reveals his own philosophy of 

life.  

 

Keywords: humor, subversive language, irony, humanism, Scholastic theology. 

 

 Fără îndoială, umanistul francez François Rabelais se numără printre marii admiratori 

ai lui Erasmus din Rotterdam, după cum reiese şi dintr-o „scrisoare din 1532, [în care] 

Rabelais i se adresează astfel lui Erasm: «Părinte preaiubit (Pater amantissime), părinte şi 

podoabă a patriei, oblăduitor al literelor, apărător de neînvins al dreptăţii.» Şi îi mărturiseşte: 

«tot ceea ce eu sunt şi orice merit al meu, doar de la tine l-am primit (ut quidquid sum et 

valeo, tibi id uni acceptum.) [...] dacă nu aş recunoaşte-o în faţa tuturor, aş fi cel mai ingrat 

dintre oamenii de astăzi şi din viitor.»”1 Cu alte cuvinte, asumându-l drept mentor, scriitorul 

francez recunoaşte fără nicio rezervă influenţa pe care cărturarul olandez o exercitase asupra 

creaţiei sale literare. În cele ce urmează, ne vom concentra atenţia asupra modului în care 

gândirea ironică a lui Erasmus a marcat limbajul umoristic subversiv al lui Rabelais.  

 Călugăr franciscan, trecut apoi la ordinul benedictinilor, Rabelais se aseamănă cu 

Erasmus, în primul rând prin decizia de a părăsi cercul îngust al zidurilor mănăstirii şi de a 

gândi în mod autonom. „Şi unul şi celălalt”, scrie Lucien Febvre, „au simţit, de timpuriu, 

misterioase legături între credinţa lor şi înţelepciunea antică. Unul ca şi celălalt îşi bazează 

teologia pe texte sacre şi profane în acelaşi timp. Şi unul şi celălalt se răzvrătesc împotriva 

educaţiei pe care au primit-o [...]”2. Iar în virtutea acestor apropieri, putem aminti câteva 

pasaje edificatoare. În primul rând, dacă Elogiul Nebuniei se încheie pe un ton vesel, în 

spiritul zeului vinului3, Gargantua şi Pantagruel se deschide, în mod explicit, cu o dedicaţie 

                                                           
1 Cornelia Comorovski, „Erasm-Huizinga-Erasm”, în Johan Huizinga, Erasm, Humanitas, Bucureşti, 2007, p. 

18 

2 Lucien Febvre, Religia lui Rabelais. Problema necredinţei în secolul al XVI-lea, vol. I, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 1996, p. 237 

3 „Văd că aşteptaţi un epilog; dar sunteţi mari proşti, dacă vă închipuiţi că mai mi-aduc aminte ceva din 

noianul de vorbe pe care le-am rostit. O vorbă veche zice: «Urăsc pe beţivul cu memorie bună». Dar umblă şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

189 

 

adresată „băutorilor”4. De fapt, opera lui Rabelais este străbătută în întregime de aluzii făţişe 

la virtuţile consumului de alcool, în special de vin, cititorul fiind întâmpinat dintru-nceput cu 

expresia „Hic bibitur, adică Aici se bea”5, pentru ca în finalul operei să fie reafirmată celebra 

maximă antică: in vino veritas. Însă, după cum vom vedea, în spatele îndemnurilor lipsite de 

simţul măsurii, înaintează ascuns mesajul înţelept al „înfruptării” din tot ceea ce este material 

şi spiritual deopotrivă.  

 Din punct de vedere structural şi tematic, „romanul” lui Rabelais – de altfel, destul de 

dificil de încadrat într-un gen literar datorită caracterului său eclectic – oscilează între 

epopee6, enciclopedie7 şi naraţiune fantastică, cuprinzând şi referiri ştiinţifice, dar şi multe 

trimiteri la filosofii greci şi romani.8 Şi, întrucât trece cu uşurinţă de la monolog la dialog şi 

de la proză la poezie, scriitorul François Rabelais nu poate fi fixat doar într-un gen precis.  

 Între paginile operei sale, în afară de plăcerea de a mânca sau de a bea, se remarcă 

totuşi şi plăcerea de a crea diverse cuvinte de spirit. El „foloseşte toate izvoarele  pe care i le 

oferea limbajul timpului său: termeni populari, ştiinţifici, provincialisme, neologisme din 

limba greacă sau latină. E un virtuos al enumerărilor. Începe potolit şi continuă vertiginos 

până ţi se taie răsuflarea”9. Însă numele personajelor, de exemplu, dincolo de faptul că 

exprimă trăsăturile dominante ale acestora, sunt inventate cu scopul de a masca adevăratele 

intenţii ale autorului: Panurge („şiret”), Epistemon („cel învăţat”); cât despre numele 

uriaşilor: Grandgousier, Gargantua şi Pantagruel, nu putem spune decât că semnifică o sete 

nestăpânită de a şti, o curiozitate imensă, pe măsura staturii şi a poftei acestor protagonişti.  

 Aşa cum observam la începutul acestui studiu, în raport cu ironia lui Erasmus, 

umanistul francez se distinge ca un bun continuator al acesteia, exacerbând stilul critic 

erasmian de înţelegere a lucrurilor şi de raportare la lume. „Rabelais, în mod similar [lui 

Erasmus], combină satira ecleziastică, lauda bătăii de joc şi evanghelismul în cadrul 

repovestirii sale a istorisirilor populare despre uriaşii Gargantua şi Pantagruel care acoperă 

peisajele franţuzeşti cu urme ale explorărilor şi emisiilor lor. Gigantică în stil, la fel ca şi în 

conţinut, emfatica naraţiune bahică transformă orice incident într-o ocazie pentru sporovăiala 

elaborată şi lauda extravagantă, uneori direct (ca în strălucitele omagii aduse învăţăturii 

                                                                                                                                                                                     
una nouă: «Urăsc pe auditorii ce-şi aduc aminte». Aşadar, rămâneţi sănătoşi, aplaudaţi, bucuraţi-vă de viaţă şi 

mai goliţi câte un păhărel, voi, prea vestiţi ciraci ai Prostiei”. (Erasmus din Rotterdam, Elogiul nebuniei sau 

cuvântare spre lauda prostiei, Editura Minerva, Bucureşti, 2000, p. 160) 

4 „O, mireasma vinului cât e de-mbietoare şi de-ameţitoare, mai minunată şi mai desfătătoare decât a 

untdelemnului de candelă. Şi aş socoti drept o laudă să se spună despre mine că am cheltuit mai multe parale pe 

vin decât pe ulei. [...] Drept care, veseliţi-vă, iubiţii mei, şi cu voioşie citiţi cele ce urmează, spre desfătarea 

minţii şi-a trupului. Şi, ascultaţi, ghiduşilor, amintiţi-vă şi de mine şi, când o să creşteţi mai mari, închinaţi-mi un 

pahar că şi eu am să vă-ntorc urarea pe loc! Zău!” (François Rabelais, Gargantua şi Pantagruel, Editura 

Tineretului, Bucureşti, 1968, p. 13) 

5 Ibidem, p. 16 

6 Călătoria pe mare a lui Pantagruel şi a echipajului său, precum şi insulele pe unde aceştia poposesc, amintesc 

în mod evident de peripeţiile lui Odiseu în drumul său de întoarcere acasă. 

7 Scriitorul renascentist se joacă cu accepţiunile zicătorilor, proverbelor şi sfaturilor înţelepciunii populare, 

făcând aluzii la unele episoade din miturile greco-romane, pe care le integrează armonios în nemaipomenitele 

aventuri ale celor două „mari” personaje ale operei sale. 

8 În special la Platon, Aristotel sau Cicero, dar şi la Socrate sau Diogene din Sinope. Referindu-se la cel din 

urmă, Rabelais realizează chiar o digresiune în mijlocul capodoperei sale, amintind de farmecul ironiei cinice, în 

speţă de felul în care Diogene îşi rostogolea, aparent fără niciun sens, butoiul în care obişnuia să doarmă. Cf. 

Gargantua şi Pantagruel, pp. 181-184 

9 Sorina Bercescu, Istoria literaturii franceze. De la începuturi şi până în zilele noastre, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti, 1970, p. 95 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

190 

 

umaniste sau utopicei abaţii Thelema), alteori la limita dintre bufonerie şi seriozitate”10. 

Astfel, dacă Erasmus realizează o elogioasă genealogie a Prostiei personificate, Rabelais 

prezintă în chip laudativ vechimea spiţei celor doi uriaşi, Gargantua şi Pantagruel. De 

asemenea, prin intermediul lui Panurge, un bun prieten al lui Pantagruel, Rabelais întocmeşte 

în manieră erasmiană un adevărat „discurs spre lauda datornicilor şi a creditorilor”, susţinând 

că, dacă n-ar mai exista niciun fel de datornic sau de creditor, echilibrul şi armonia lumii în 

ansamblu ar fi profund afectate: „O lume fără datorii! Astrele n-au să mai aibă, acolo sus, nici 

o rânduială în mişcare. [...] Nici un om n-are să-l mai scoată din nevoie pe semenul său; strige 

cât o pofti: «săriţi!», «arde!», «mă-nec!», «mă omoară!», că nimeni n-are să-i sară în ajutor. 

De ce? Păi, cum n-a dat nimic, nu i se datorează nimic. Arderea, naufragiul, ruina ori moartea 

lui nu păgubesc pe nimeni. Tot nu dăduse nimic. Tot n-ar fi dat nimic nici dup-aceea”11. 

Retorica de tip sofistic a lui Panurge este dezminţită însă imediat de Pantagruel, care nu se 

lasă convins sub nicio formă de această apologie a datornicilor şi a creditorilor: „Socot că, 

oricând şi oriunde, e ruşine mare să ceri împrumut, în loc să munceşti şi să agoniseşti. Nu se 

cade să te-mprumuţi, decât atunci când muncind n-ai putut dobândi câştigul cuvenit sau când 

ţi-ai pierdut pe nepusă-masă avutul. De-acum înainte nu te mai înhăita şi tu cu creditorii, şi 

hai s-o lăsăm baltă”12.  

 Putem spune că, sub umbrela limbajului umoristic, prin astfel de divagaţii, Rabelais îşi 

forţează limitele filosofice, chiar dacă, de cele mai multe ori, nu se raliază niciunei direcţii de 

gândire specifice, păstrând o relativitate axiologică îngăduitoare. De altfel, această atitudine 

ezitantă, cu accente hazlii, este tipică multor scriitori ai Renaşterii, după cum remarcă şi 

cercetătorul francez Lucien Febvre, atunci când scrie că „a existat în vremea Renaşterii, 

printre cei pasionaţi şi mânaţi de curiozitate, un fel de sufocare şi de năuceală în faţa 

strigătelor contradictorii şi vehemente ale filosofiilor antice. Cu cine trebuia început? Pe cine 

să-l ascultaţi mai întâi? Pe Aristotel sau pe Platon, pe Epicur sau pe Marcus Aurelius, pe 

Lucreţiu sau pe Seneca? Ce încurcătură! Nu era oare mai bine să stai în expectativă şi să te 

retragi în spatele unui surâs şi al unui «poate că...»? Şi aşa mai departe?”13 Altfel spus, 

datorită abundenţei copleşitoare de autori antici ce tocmai fuseseră redescoperiţi se 

configurează o viziune umanistă care nu acordă întâietate niciunei doctrine filosofice.  

 Forţa ironiei umoristice rabelaisiane rezidă în exagerări cu totul neverosimile, în 

hiperbolizare, procedeu care va fi reluat îndeosebi de Jonathan Swift. Referitor la naşterea lui 

Gargantua, de exemplu, autorul povesteşte, cu un gen de umor subversiv, că acesta „îşi făcu 

intrarea în lume pe urechea stângă a mumă-sii [...] Tare mă tem că nu prea credeţi ce vă spun 

eu despre această născare. Nu vreţi să credeţi, eu n-am ce vă face! Orişicum, să ştiţi: un om 

cumsecade, un ins cuminte, crede întotdeauna ce i se spune şi mai ales ce e scris în cărţi. Popii 

                                                           
10 James Grantham Turner, „Literature”, în Guido Ruggiero, A Companion to the Worlds of the Renaissance, 

Blackwell Publishing, Oxford, 2007, p. 377 („Rabelais likewise mixes ecclesiastical satire, mock encomium, and 

evangelism into his retelling of popular folk-tales about the giants Gargantua and Pantagruel, who cover the 

French landscape with traces of their exploits and emissions. Gigantic in style as well as content, the sprawling, 

drunken narrative turns every incident into an occasion for elaborate verbiage and extravagant praise, sometimes 

straight (as in the glowing tributes to humanist learning or the utopian Abbey of Theleme) and sometimes poised 

between jest and earnest.” trad. n.) 

11 François Rabelais, op. cit., pp. 190-191 

12 Ibidem, p. 192 

13 Lucien Febvre, Religia lui Rabelais. Problema necredinţei în secolul al XVI-lea, vol. II, Editura Dacia, Cluj-

Napoca, 1998, p. 100 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

191 

 

de la Sorbona nu spun ei, oare, că temeiul tuturor lucrurilor de necrezut e tocmai credinţa? Şi, 

adică, dacă asta a fost voia Domnului, mai cutezaţi a vă-ndoi? Păi, dac-ar vrea el, femeile ar 

face de-aci-nainte copiii pe ureche!”14 Rabelais, alături de maestrul său spiritual, se numără 

printre aceia care, sub formă de glumă, se referă de fapt la lucruri serioase. Astfel, pe un ton 

vesel, el demască fie hibele feţelor bisericeşti, fie pedanteria scolasticilor. În cadrul 

fragmentului citat, avem de-a face cu o ironie de tip hiperbolă îndreptată împotriva 

obscurantismului religios, al caracterului habotnic şi complet neştiinţific al Facultăţii de la 

Paris din acea vreme. Creând un contrast între lumea obişnuită a cititorului şi o alta fantastică, 

ironia umoristică a lui Rabelais se naşte din nevoia de a surprinde ca-ntr-o oglindă 

prejudecăţile şi cusururile lumii în care a trăit. În acest sens, putem spune că discursul 

umoristic este doar un ambalaj, frumos ornat, menit să-l apere pe autor de posibilele atacuri 

ale minţilor suspicioase sau ale privirilor scrutătoare.  

 Potrivit lui Rabelais, în afară de râs, obiceiul de a consuma alcool reprezintă o altă 

caracteristică prin care omul se diferenţiază de animale. Evident, şi de această dată, dincolo de 

aparenţa frivolă sau comică a sugestiei respective, descoperim că scopul autorului nu e doar 

acela de a fi amuzant, ci de a dezvălui o învăţătură înaltă, întru totul serioasă. Iar în acest sens, 

el se referă la chipul şi felul lui Socrate de a face filosofie, despre care scrie în felul următor: 

„dacă l-ai fi preţuit după înfăţişare, n-ai fi dat pe el nicio ceapă degerată, atâta era de pocit la 

trup şi de vrednic de luat în râs la port [...] chicotind cât e ziua de mare şi bând la cot cu te 

miri cine, luându-le toate-n zeflemea şi ascunzându-şi cu grijă marea şi minunata lui ştiinţă; 

[...] destoinicii mei învăţăcei şi poate şi alte câteva minţi curioase, citind năstruşnicele titluri 

ale unor cărţi născocite de mine, ca: Gargantua, Pantagruel, Uscă-Duşcă, Despre bob cu 

slănină şi altele, să nu vă pripiţi a spune că-n ele n-ar fi înfăţişate decât pozne, năzdrăvănii şi 

cai verzi pe pereţi, [...] nu vă opriţi la tâlcul şăgalnic al cuvintelor, cela ce se arată la prima 

vedere, ci încercaţi să tălmăciţi înţelesul înalt a ceea ce v-a fost povestit cu inima deschisă”15. 

Deci, chiar dacă vinul şi excesul bahic în general însoţesc întreaga existenţă a celor doi mari 

protagonişti, nu trebuie scăpat din vedere faptul că această lăcomie ascunde de fapt o filosofie 

practică, o deschidere către viaţa dedicată cunoaşterii lucrurilor. Sensul filosofic al setei 

nestăvilite se referă la nevoia de a cunoaşte valorile culturale ale Antichităţii. „Tratatele de 

retorică”, notează James Turner, „au recreat idealul antic al oratorului expert în elocuţie şi 

gestică, la fel ca şi în tehnica verbală. Rabelais întruchipează acest ideal prin obişnuita sa 

exagerare înţeleaptă, atunci când îl descrie pe învăţăcelul medieval ca pe un bădăran, expert 

doar în jocurile de copii; în contrast cu noul tineret educat, frumos ca o pictură, care oferă 

discursuri improvizate într-o latină perfectă, fără cea mai mică ezitare”16. Iar ca exemplu al 

educaţiei umaniste rabelaisiene, care rezumă în ce constă ficţiunea ironică a autorului francez, 

ne putem referi la scrisoarea lui Gargantua către fiul său, în care acesta îl îndeamnă părinteşte 

să se pună (în mod serios) cu burta pe carte şi să înveţe din toate domeniile cunoscute, la fel 

                                                           
14 François Rabelais, op. cit., pp. 19-20 

15 Ibidem, pp. 11-12 

16 James Grantham Turner, „Literature”, în Guido Ruggiero, op. cit., p. 368 („Rethoric treatises recreated the 

ideal of the ancient orator in elocution and gesture as well as in verbal technique. Rabelais dramatizes this with 

his usual wise exaggeration when he presents the medieval schoolboy as a slovenly lout, expert only in 

children`s games; in contrast the newly educated youth, beautiful as a picture, delivers impromptu speeches in 

perfect Latin without the slightest hesitation.” trad. n.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

192 

 

cum se proceda şi în cadrul marilor şcoli filosofice ale vechii Grecii.17 Prin urmare, lăsând 

deoparte plăcerea fiziologică pe care o provoacă vinul, Rabelais urmăreşte, de fapt, să 

stârnească setea de cunoaştere şi să atingă plăcerea spiritului.  

 „Filosofia existenţială” a lui Rabelais, dacă o putem numi astfel, se distinge prin acest 

apetit insaţiabil al uriaşilor, prin dragostea lor pentru mâncare, băutură şi tot ceea ce este 

lumesc şi spiritual deopotrivă.18 Iar asta pentru că Rabelais concepe natura umană atât în 

lumina bucuriilor sufleteşti, cât şi a celor trupeşti. „Răscumpărarea păcatului originar prin 

ascetism nu l-a preocupat”, scrie Sorina Bercescu legat de interesele şi intenţiile umanistului 

francez, „fiind convins că fiinţa umană trebuie să pună în mişcare toate forţele vieţii pentru a 

duce o existenţă firească”19. La fel ca în cazul lui Erasmus, pentru fostul călugăr francez omul 

nu este cu-adevărat om decât dacă e înţeles într-un mod complet. De aceea, omul rabelaisian, 

spre deosebire de omul „medieval”, nu este doar vesel, ci şi tolerant şi înţelegător faţă de 

oameni. Iar din moment ce natura umană nu este perfectă, Rabelais consideră că atitudinea 

cea mai potrivită, numită de el pantagruelism, trebuie să reflecte o  bună dispoziţie a 

spiritului.  

 Deşi îndemnul la voioşie al lui Rabelais pare a fi exagerat, acesta se explică prin faptul 

că gândirea rigidă a scolasticii avea nevoie de un răspuns pe măsură. Dispreţului medieval al 

trupului, respectiv felului în care Biserica înfăţişa această lume, ca un spaţiu decadent, propice 

doar ascetismului, Rabelais le opunea cu emfază incredibilele vieţi şi idei ale giganţilor. Iar în 

acest sens, demnă de menţionat e descrierea mănăstirii Thelema, pe care Fratele Ioan o 

întemeiază cu încuviinţarea lui Gargantua. Este vorba de un lăcaş paradisiac asemănător 

celorlalte utopii ale Renaşterii: Cetatea Soarelui de Tommaso Campanella, Utopia de Thomas 

Morus, Noua Atlantidă de Francis Bacon. În cadrul acestei abaţii neobişnuite sălăşluieşte o 

lume perfectă, pe care umanistul o prezintă astfel: „Locul unde-şi duceau thelemiţii viaţa era 

numai podoabă şi frumuseţe. [...] Pentru desfătarea femeilor şi-a bărbaţilor erau prevăzute 

toate cele câte fac viaţa frumoasă şi senină. Peste tot erau piscine de-not, băi cu apă-

nmiresmată, amfiteatre, locuri pentru întreceri cavalereşti, hipodromuri, locuri pentru jucat 

mingea şi tot felul de alte jocuri. Livada era plină cu toate neamurile de pomi, iar la capătul ei 

se-ntindea un parc uriaş, mişunând de tot felul de sălbăticiuni. [...] Viaţa li se desfăşura nu 

după legi ori canoane, ci după voinţa şi liberul lor arbitru, singura regulă a tagmei thelemite 

fiind: «FĂ CE-ŢI PLACE!» Şi thelemiţii se sculau când le plăcea, mâncau atunci când le era 

foame, beau când le era sete, se culcau atunci când le era somn”20. Rezultă de aici o 

relativitate morală care, în primă instanţă, ne poate duce cu gândul la un hedonism desfrânat, 

însă libertinajul prezentat de Rabelais reflectă mai degrabă o conştiinţă ce se situează, în 

termeni nietzscheeni, dincolo de bine şi de rău. Sau, într-un alt sens, am putea spune că 

dictonul Thelemei trebuie înţeles în acord cu maxima celebră a Sfântului Augustin: „Iubeşte şi 

fă ce vrei!”, deoarece Rabelais precizează, în cele din urmă, că „viaţa nu le trecea nici fără de 

folos şi nici în neorânduială. Nu leneveau, nu se lăcomeau, ci căutau să-şi ducă traiul pentru 

                                                           
17 Cf. François Rabelais, op. cit., p. 132 

18 „Uriaşii” lui Rabelais pot fi interpretaţi ca fiind şi o metaforă a marilor spirite ale Antichităţii greceşti şi 

romane. Spre exemplu, referindu-se la înţelepciunea tatălui său Grandgousier, uriaşul Gargantua aminteşte de o 

idee cunoscută a lui Platon: „căci Platon spune undeva că atunci vor fi republicile fericite când conducătorii vor 

gândi şi gânditorii vor conduce!” Ibidem, p. 92 

19 Sorina Bercescu, op. cit., p. 93 

20 François Rabelais, op. cit., pp. 103-104 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE LDMD 2 

 

193 

 

cât mai marele folos al trupului şi, mai ales, al minţii”21. Prin urmare, acest lăcaş este orice 

altceva numai mănăstire nu. De fapt, în virtutea celor descrise, Thelema „e anti-

mănăstirea”22. Nu numai că nu seamănă cu nicio mănăstire, dar este cu totul opusă structurii 

ierarhice, rigorii şi obiceiurilor bisericeşti. Ea readuce în atenţie câte ceva din idealurile de 

viaţă ale Antichităţii greceşti, putând fi comparată chiar cu Republica lui Platon sau cu 

Grădina lui Epicur.  

 Datorită caracterului său antidogmatic, anticlerical, dar mai ales libertăţii imaginative 

prin care răstoarnă orice ierarhie, sacră sau profană, am putea crede că Rabelais ar fi fost un 

ateu. Însă, la fel ca în cazul altor umanişti ai Renaşterii, scriitorul pantagruelic e un credincios 

atipic, care priveşte dincolo de contradicţiile formale dintre religii, înspre fondul lor comun. 

Realizând un fel de sinteză între concepţiile religioase greceşti, iudaice şi creştine, Rabelais 

dovedeşte că nu este un autor fanatic, oricât de zeflemitor ar fi fost cu teologii de la Sorbona. 

Dezaprobarea pe care şi-o exprimă faţă de aceştia, pe alocuri sarcastică, este de obicei 

umoristică, întrucât îi invită inclusiv pe cei vizaţi la râsul dimpreună cu ceilalţi, nicidecum la 

un rânjet duşmănos. În rezumat, trecând peste aparenţa glumelor sprinţare, importanţa 

limbajului umoristic al lui Rabelais constă în optimismul şi bucuria de a trăi pe care le insuflă, 

altfel spus, în transfigurarea oricărui neajuns sau suferinţă cu care omul se confruntă de-a 

lungul vieţii. La aceasta se reduce „filosofia practică” a acestui „gigant” al Renaşterii.  

 

 

Menţiune: Această lucrare a fost finanţată din contractul Cercetători competitivi pe plan european în domeniul 

ştiinţelor umaniste şi socio-economice. Reţea de cercetare multiregională (CCPE) – POSDRU/159/1.5/S/140863 

proiect strategic „Programe doctorale şi postdoctorale – suport pentru creşterea competitivităţii cercetării în 

domeniul Ştiinţelor umaniste şi socio-economice” cofinanţat din Fondul Social European, prin Programul 

Operaţional Sectorial pentru Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. 

 

Bibliografie 

 

Bercescu, Sorina, Istoria literaturii franceze. De la începuturi şi până în zilele noastre, 

Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1970. 

Erasmus din Rotterdam, Elogiul nebuniei sau cuvântare spre lauda prostiei, Editura Minerva, 

Bucureşti, 2000. 

Febvre, Lucien, Religia lui Rabelais. Problema necredinţei în secolul al XVI-lea, vol. I, 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1996. 

Febvre, Lucien, Religia lui Rabelais. Problema necredinţei în secolul al XVI-lea, vol. II, 

Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1998. 

Huizinga, Johan, Erasm, Humanitas, Bucureşti, 2007. 

Rabelais, François, Gargantua şi Pantagruel, Editura Tineretului, Bucureşti, 1968. 

Turner, James Grantham, „Literature”, în Guido Ruggiero, A Companion to the Worlds of the 

Renaissance, Blackwell Publishing, Oxford, 2007. 

                                                           
21 Ibidem, p. 104 

22 Lucien Febvre, Religia lui Rabelais. Problema necredinţei în secolul al XVI-lea, vol. I, ed. cit., p. 133 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:04 UTC)
BDD-V611 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

