
SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1078 

 

 

ARTICULATION OF REFERENTIAL QUANTA THROUGH TEXTEMES IN 

MIHAIL SADOVEANU’S NOVEL THE GOLDEN BOUGH 

 

Simina TERIAN, Assistant Professor, Ph.D., „Lucian Blaga” University of Sibiu 

 

Abstract: This study analyses the articulation of referential quanta (i.e., text units made from 

at least two terms, which enter an equational metaphoric relationship, according to Mircea 

Borcilă) through textemes (i.e., units of “repeated discourse” that can be substituted through 

another text or text fragment, according to Eugeniu Coşeriu) in Sadoveanu’s novel Creanga 

de aur [The Golden Bough]. My analysis focuses on 32 textemes, the majority of which have 

an intertextual standing; they are taken from the Bible, from the Kabbala tradition, from the 

Greek-Latin culture or from works by modern authors, such as Mihai Eminescu. The 

conclusion of this study is that the particular manner of referential quanta articulation in 

Mihail Sadoveanu’s novel is both a technique of organizing the novel on the whole and a 

device for the creation of meaning. 

 

Keywords: textemes, referential quanta, integral linguistics, Mihail Sadoveanu, creation of 

meaning 

 

 

Apărut în 1933, romanul Creanga de aur este considerat una dintre capodoperele 

prozei sadoveniene şi ale literaturii române în general. Reuşita romanului a fost explicată de 

către critica literară prin coerenţa sa compoziţională ireproşabilă, prin proiecţia mitică a 

faptelor relatate şi prin profunzimea sensurilor sale. În cele ce urmează, ne propunem să 

explorăm modul în care textemele1 prezente în roman contribuie la construcţia sensului său şi, 

implicit, la impunerea valorii sale artistice2. Prin urmare, avem în vedere o triplă lectură, care 

să urmărească, pe rând, (a) microarticularea cuantelor referenţiale prin intermediul 

textemelor, (b) macroarticularea câmpurilor referenţiale şi construcţia sensului textual de 

ansamblu, respectiv (c) funcţiile textemelor în contrucţia câmpurilor şi a sensului global3. Dar, 

înainte de a începe investigaţia, considerăm că e util să grupăm mai întâi cele 17 capitole ale 

cărţii în nişte macro-cadre narative. Astfel, putem spune că în romanul sadovenian există 

şase asemenea macro-cadre, care pot fi delimitate după nişte criterii spaţio-temporale (sau 

cronotopice, în terminologia lui Mihail Bahtin). Primul cadru (cap. I) este acela al 

„prezentului” narativ (România anului 1926) şi el constituie o „ramă” a evenimentelor de 

demult, adică a „poveştii de dragoste” pe care o încifrează romanul. În cel de-al doilea 

(macro)cadru (cap. II-III), suntem proiectaţi în trecut, adică în Dacia anului 780 e.n., unde ni 

se prezintă o ceremonie iniţiatică la care participă tânărul ucenic Kesarion Breb. Cel de-al 

treilea (macro)cadru, care acoperă perioada 780-787 e.n., când Breb se iniţiază în Egipt, nu ne 

                                                
1 Pentru noţiunea de „textem” (ca unităţi ale „discursului repetat” substituibile prin alte texte sau fragmente de 

text), v. Eugeniu Coşeriu, Vers l’étude des structures lexicales [Structure lexicale et enseignement du 

vocabulaire, 1966], în Eugeniu Coşeriu, L’homme et son langage, textes réunis par H. Dupuy-Engelhardt, J.-P. 

Durafour et F. Rastier, Éditions Peeters, Louvain – Paris – Sterling, Virginia, 2001, p. 235-239. 
2 Referitor la potenţialul creator al textemelor, v. Simina Terian, Premise pentru o poetică a textemelor, în Iulian 

Boldea, Cornel Sigmirean (eds.), Contemporary Perspectives on European Integration - between Tradition and 

Modernity, Petru Maior University Press, Târgu-Mureş, 2013. 
3 În studiul de faţă, vom acoperi doar obiectivul (a); celelalte două obiective vor sta în atenţia altor studii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1079 

 

este descris în mod direct, ci doar indirect, prin intermediul precizărilor cuprinse în celelalte 

capitole ale romanului. Cel de-al patrulea – şi cel mai amplu – (macro)cadru (cap. III-XV) are 

în vedere Bizanţul anilor 787-790, cuprinzând „povestea de dragoste” propriu-zisă, precum şi 

fundalul politic al vremii. Al cincilea (macro)cadru – condensat printr-o singură epistolă (cap. 

XVI) – cuprinde evenimentele care au avut loc în Bizanţ în intervalul 790-797. În sfârşit, al 

şaselea (macro)cadru al romanului vizează ceremonia de învestire a lui Kesarion Breb ca 

Decheneu în Dacia anului 797. 

1.1. Primul (macro)cadru al romanului se deschide sub semnul repetiţiei: „În august 

1926, profesorul nostru a organizat caravana ca şi-n ceilalţi ani, cu aceiaşi oameni şi aceleaşi 

animale.” (74) Ulterior, aflăm că „profesorul” se numea, de fapt, Domnu Stamatin şi că 

expediţia respectivă avea o finalitate ştiinţifică (probabil arheologică). Cea dintâi mostră de 

„discurs repetat” apare încă din primul schimb de replici al romanului: „[1] «Era cam săltat», 

cum spuneau desigur muntenii care ne întovărăşeau./ [2] «E venit de pe ceea lume», am auzit 

eu pe unul şoptind şi ghiontind cu cotul pe cel de alăturea.” (7) Cele două expresii idiomatice 

alcătuiesc deja o primă cuantă referenţială5, care ne poate servi pentru a pune aici în relief 

procesul microarticulării sensului. Astfel, semnificaţia celor două configuraţii subliniate (a fi 

săltat şi a fi (venit) de pe ceea lume6) este „a fi nebun”;  numai că, în acelaşi timp, norma 

limbii române conţine şi sintagma ceea lume, al cărei semnificat (sinonim cu acela al 

sintagmelor lumea de apoi sau lumea cealaltă) este acela de „tărâm transcendent”7. Prin 

urmare, plasarea textemului a fi (venit) de pe ceea lume în preambulul „prelegerii” pe care 

urmează să o ţină Domnu Stamatin echivalează cu o strategie diaforică8 menită să scoată în 

relief opoziţia ireductibilă nebunie (= „imanenţă”) vs. moarte (= „transcendenţă”). Această 

dizanalogie este mediată apoi, în mod endoforic, prin intermediul primei expresii, în cadrul 

căreia culturemul săltat deschide o nouă dimensiune, a „verticalităţii” ontologice, prin 

intermediul schemei imagistice a ASCENSIUNII. În fine, strategia epiforică a construcţiei de 

sens (pe care suntem capabili să o sesizăm abia retroactiv, pe măsură ce luăm contact cu 

adevărurile fundamentale expuse de Domnu Stamatin) constă în „depăşirea” tensiunii nebunie 

vs. moarte prin proiecţia sensului într-un plan superior: a fi de pe ceea lume nu înseamnă, în 

romanul sadovenian, nici „a fi nebun”, nici „a fi mort”, ci „a fi iniţiat”, a avea acces la 

adevărurile sacre care se refuză cunoaşterii profane. 

                                                
4 Indicaţiile de pagină lipsite de numele autorului se referă la ediţia Mihail Sadoveanu, Creanga de aur. Măria 

Sa, Puiul Pădurii. Nunta Domniţei Ruxanda, Bucureşti: Editura pentru Literatură, 1969. 
5 Pentru distincţia între „cuante referenţiale” şi „câmpuri referenţiale” în viziunea lui Mircea Borcilă şi Benjamin 

Harshav, v. Lolita Zagaevschi Cornelius, Funcţiile metaforice în „Luntrea lui Caron” de Lucian Blaga. 

Abordare în perspectivă integralistă, prefaţă de Mircea Borcilă. Cluj-Napoca: Editura Clusium, 2005, pp. 55-56. 
6 Cu privire la semnificatele idiomatice ale expresiilor respective, v. alte două exemple: „Cum asta, măi Chirică? 

Parcă vorbeşti de pe ceea lume. Crezi tu că vom putea noi singuri secera şi strânge atâta amar de grâu, că doar 

sute şi mii de braţe trebuiesc acolo, nu şagă! Ş-apoi, numai pentru două sarcini de grâu? Ce nebun ai crede tu c-

ar fi acela?” (Ion Creangă, Povestea lui Stan Păţitul); „Dar Chirică era acum tocmai în iad şi se desfăta la sânul 
lui Scaraoschi, iar codoşca de babă gemea sub talpa-iadului şi numai motanul ei cel din ceea lume îi plângea de 

milă, pentru că l-a cocolit aşa de bine.” (idem); „Pe dinaintea lui treceau fiinţe ciudate pe care nu le văzuse 

niciodată. «Ah! gândi el – în curând voi muri, aste’s deja umbre de pe ceea lume.» Numai umbra lui proprie 

stătea dreaptă în părete, parcă surâdea şi – ciudat! – avea ochi albaştri. «Dracul să te ia, gândi el, şi umbra mea 

îşi bate joc de mine acuma».” (Mihai Eminescu, Sărmanul Dionis) 
7 DEX 98 oferă următoarele semnificate: „a) (în concepţiile religioase) viaţa de dincolo de moarte; b) (în basme) 

regiune imaginată dincolo de acest pământ, celălalt tărâm.” 
8 Pentru distincţia între strategiile dia-, endo- şi epiforică de articulare a sensului, v. Lolita Zagaevschi Cornelius, 

Op. cit., p. 56. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1080 

 

1.2. Din raţiuni lesne de înţeles, nu ne vom putea permite să urmărim aceste moduri de 

microarticulare în cazul tuturor textemelor cuprinse în romanul sadovenian. Prin urmare, în 

cadrul studiului de faţă ne vom mulţumi să identificăm câteva dintre textemele proeminente 

ale romanului şi să degajăm succint câteva dintre sensurile lor, care pregătesc astfel terenul 

pentru macroarticularea câmpurilor referenţiale pe care o vom avea în vedere într-un alt 

studiu. În această ordine de idei, suntem nevoiţi să observăm că primul capitol – i.e., primul 

(macro)cadru al romanului – cuprinde încă două texteme, mai dificil de sesizat. Primul dintre 

acestea este descrierea magului străvechi de la care Domnu Stamatin pretinde că ar fi învăţat 

calea „de a pătrunde nesilit în miezul lucrurilor”, prin intermediul „cunoaşterii spirituale”, i.e. 

simbolice (10). Fragmentul este următorul: „Ascultaţi ce-am văzut. [3] Cenuşa veche sta încă 

în vatra părăsită; lătra în adâncime căţelul pământului; am intrat şi l-am găsit palid şi semeţ 

în jilţul tăiat în stâncă. Cu dreapta ţinea toiagul de fildeş. Avea muşchi în plete şi pe sân; îi 

ajungea barba la pământ şi genele la piept; deasupră-i fâlfâia, gonindu-se în roate,  

Cu-aripile-ostenite, un alb şi-un negru corb... 

Subt povara acestui semn al zilelor şi nopţilor stătea orb, însă [4] numerele de aur 

continuau să clipească subt bolta frunţii lui, scriind misterios timpurile [s.n.]”. (9-10) 

Numeroşi exegeţi ai operei sadoveniene au remarcat faptul că portretul magului 

sadovenian are la bază descrierea unui (alt) „preot bătrân”, care se întâlneşte în Strigoii lui 

Mihai Eminescu: „Ajuns-a el la poala de codru-n munţii vechi,/ Isvoară vii murmură şi saltă 

de sub piatră,/ Colo cenuşa sură în părăsita vatră,/ În codri-adânci căţelul pământului tot latră,/ 

Lătrat cu glas de zimbru răsună în urechi.// Pe-un jilţ tăiat în stâncă stă ţapăn, palid, drept,/ Cu 

cârja lui în mână, preotul cel păgân;/ De-un veac el şede astfel – de moarte-uitat, bătrân,/ În 

plete-i creşte muşchiul, şi muşchi pe a lui sân,/ Barba-n pământ i-ajunge şi genele la piept...// 

Aşa fel zi şi noapte de veacuri el stă orb,/ Picioarele lui vechie cu piatra-mpreunate,/ El 

numără în gându-i zile nenumărate,/ Şi fâlfâie deasupra-i, gonindu-se în roate,/ Cu-aripile-

ostenite un alb ş-un negru corb.” După cum se poate constata, pasajul sadovenian e un macro-

textem care reia punct cu punct elementele poemului eminescian. Funcţia semnică a acestei 

reluări e dublă. Pe de o parte, prozatorul sugerează ideea că, în esenţă, cunoaşterea simbolică 

le este rezervată doar iniţiaţilor, între care poeţii alcătuiesc o categorie privilegiată (de unde şi 

recursul la textul ilustrului său precursor). Pe de altă parte, într-un plan mai larg, macro-

textemul sadovenian trimite la o formă de organizare a lumii, în care timpurile sunt deja 

„scrise”, în mod „misterios”, de către o forţă superioară. Acest sens pare a fi întărit de către 

micro-textemul [5] („numerele de aur”), care constituie una dintre puţinele „abateri” ale 

fragmentului de la modelul eminescian şi care indică un motiv ocult (pythagoreic, kabbalistic 

şi masonic), de circulaţie universală. Potrivit lui Radu Cernătescu9, „aceste numere de aur au 

fost învestite de tradiţia Kabbalei cu ciudate şi disimulate proprietăţi terapeutice, dar şi cu 

altele menite să rămână în veci ascunse pentru profanum vulgum.”  

1.3. Celălalt textem cu implicaţii de profunzime în articularea romanului care apare în 

primul capitol/(macro)cadru este chiar tabelul „astral” pe care îl schiţează Domnu Stamatin: 

„[5] Luna  – Mercur   – Venus  – Soarele; 

Mart   – Joe   – Saturn  – Luna; 

                                                
9 Radu Cernătescu, Literatura luciferică. O istorie ocultă a literaturii române, Cartea Românească, Bucureşti, 

2010, p. 299. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1081 

 

Mercur   – Venus  – Soarele  – Mart; 

Joe   – Saturn   – Luna   – Mercur; 

Venus   – Soarele   – Mart   – Joe; 

Saturn   – Luna   – Mercur  – Venus; 

Soarele  – Mart   – Joe   – Saturn.” 

Majoritatea exegeţilor sadovenieni nu au acordat prea mare importanţă acestei scheme, 

însă o interpretare recentă10 a relevat importanţa acestui „Tabel al orelor planetare”, „prezent 

în toate manualele de magie populară (grimoare), precum celebra Clavicula Solomonis”11. La 

un prim palier, tabelul desemna „o străveche împărţire a zilei în cele patru importante străji 

jurnaliere, fiecare segment de timp fiind consemnat aici prin ascendentul său astral”; de fapt, 

la acest „orar”, care s-a păstrat „până în era creştină”, când noul sistem „a preluat vechile 

raporturi astrale şi le-a extins la nivelul orelor”, pare a se referi şi Stamatin atunci când 

afirmă: „Calendarul lumii nouă a rămas al astrologului şi al magului de altădată.” (11) Însă, 

dincolo de acest sens de suprafaţă, Cernătescu identifică în tabelul lui Stamatin şi un „plan 

secund, esoteric”, care trimite la Kabbala (cu precădere la Sepher Ietzirah, „Cartea 

Creaţiunii”). Or, în acest fel, tabelul sadovenian – pe care kabbaliştii creştini l-au denumit 

„Schiţă hermetică a Totului-universal” – comportă, în viziunea exegetului său, o „finalitate 

magic aplicativă”: el „funcţionează [...] aici ca o punere în abis a operaţiilor numerice cu 

operatori literali [...], care, corect înţelese, [...] îl pot pune pe om în legătură directă cu acea 

ratio activa vizibilă în inteligibilitatea manifestă a Universului”. Iar, în această accepţiune, 

schema lui Stamatin se leagă în mod direct cu textemul/simbolul crengii de aur. 

2.1. Următorul textem al romanului deschide cel de-al doilea (macro)cadru al 

naraţiunii, proiectând evenimentele într-un trecut imemorial: „[6] Era, de la fericitul 

Zalmoxis, cursul vremii într-al cincilea ciclu, socotind ciclul cât numărul zilelor anului, adică 

trei sute şaizeci şi cinci de ani. Iar dintr-al cincilea ciclu, credincioşii vechi de la Carpaţi 

numărau ani o sută douăzeci. În văile depărtate, unde izvoarele şi puhoaiele înălţimilor se 

prefac în pâraie şi lacuri, iar oamenii îşi clădesc case de bârne în aşezări statornice, lumea îşi 

întorsese faţa cătră o lege nouă şi număra anul 780 de la izbăvitorul Hristos.” (14-15) Chiar 

dacă textemul diasemic de la începutul paragrafului citat e specific mai degrabă naraţiunii 

istoriografice (cronicii) decât celei mitice (basmului), dedublarea mitico-religioasă a 

temporalităţii („timpul lui Zalmolxis” – „timpul lui Hristos”) evocă o Dacie cvasi-mitică, 

cufundată în sacralitate. Totodată, folosirea unei cronologii plurale, care admite implicit 

existenţa mai multor divinităţi, trimite către acelaşi simbol al crengii de aur (= Unicul de 

dincolo de Multiplu), pe care se articulează întreg romanul sadovenian.   

2.2. O reprezentare similară apare şi în replica bătrânului mag, care află vestea 

răspândirii creştinismului printre „noroadele de la câmpie”: „[7] Veştile pe care mi le aduceţi 

nu mă pot mâhni, căci tot ce se întâmplă e rânduială a Celui prea Înalt pe care noi îl servim. 

Mi-aţi vorbit de mult de legea nouă cătră care noroadele se îndreaptă; dar sub cuvintele ei 

proaspete eu văd aceleaşi semne vechi, căci Domnul Dumnezeu are o mie de nume şi o mie de 

forme. Poate ochii oamenilor de rând au nevoie de altceva şi sufletul lor doreşte alt joc de 

colori, dar cel ales trebuie să rămâie într-acelaşi loc al său, îndreptat cu toată puterea spiritului 

                                                
10 Idem, p. 266-273. 
11 Totuşi, Radu Cernătescu emite ipoteza că Sadoveanu ar fi preluat acest textem din „tratatul” La Cabbale 

(1903) de Papus [Dr. Gérard Encausse]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1082 

 

spre înţelepciunea cea mai presus de toate. Cel pe care îl servim e unul, născut din el însuşi; şi 

din acest unul toate au ieşit şi el e în toate şi le învăluie pe toate. Nimene dintre muritori nu l-a 

văzut decât în valuri şi vânturi, şi-n raza care străpunge moartea trezind colţul grăuntelui. 

Pentru oamenii de rând e trebuinţă să se găsească cea mai potrivită alcătuire ca să se teamă şi 

să nu se mănânce unii pe alţii ca fiarele. Dar pentru noi ceea ce e veşnic nu se poate clăti.” 

(20) În ciuda retoricii aparent creştine care învăluie învăţăturile Magului, textemul-cheie al 

fragmentului citat transmite, de fapt, o reprezentare hindusă, de vreme ce „Domnul 

Dumnezeu” cu o mie de nume şi o mie de forme trimite la Vishnu Sahasranama („Vishnu cu o 

mie de nume”), cea mai cunoscută reprezentare a principalei divinităţi a hinduismului, care e 

menţionată de numeroase ori cu acest atribut în Mahabharata. Altfel spus, magul vede mereu 

dincolo de „formele” divinităţii, sesizând adevărata ei unitate de substanţă. 

3. Cel de-al treilea (macro)cadru al romanului sadovenian – călătoria lui Kesarion 

Breb în Egipet, cu scopul de a afla răspunsul la întrebarea magului („dacă popoarele lor sunt 

mai fericite şi dacă preoţii legii nouă au sporit cu un dram înţelepciunea”) – rămâne singurul 

care nu e „povestit” ca atare în roman, fiind „recuperat” ulterior, prin faptele şi vorbele 

fostului ucenic. Cu toate acestea, evenimentul este pre-scris într-un fragment fundamental nu 

doar pentru înţelegerea iniţierii lui Kesarion, dar şi a operei sadoveniene în ansamblul ei: „[8] 

Deci, fiule al meu, va trebui să faci lungă călătorie în Egipet. După ce vei cunoaşte Nilul, care 

este tatăl şi hrănitorul ţării şi al oamenilor de acolo, te vei mira de toate zidirile împăraţilor de 

odinioară. Şi vei vedea şi pe unii din acei împăraţi înfăşuraţi în scrisoarea vieţii lor, dormind 

cu trupurile în cripte, pe când sufletele lor aşteaptă învierea pe ţărmul care se cheamă Amenti. 

Te vei opri la columnele templelor, comunicând prin semnele lor şi prin ochii tăi cu oamenii 

şi cu faptele de odinioară. Vei vedea piramidele cele mari, în care se află însemnate timpurile 

şi semnele dumnezeirii. Vei sta cu mirare lângă leul uriaş de piatră, cu cap de muiere, care 

străjuieşte cătră hotarul pustiilor Libiei şi, ca să-i afli taina, te vei coborî cătră apa Nilului şi 

vei bate la uşa templului pe care ţi-l voi numi şi unde am bătut şi eu când eram ca tine. Vei 

spune cuvântul şi vei face semnele pe care ţi le voi împărtăşi şi, îngenunchind în faţa preotului 

cel mare de acolo, îi vei înfăţişa inelul meu. Vei vorbi puţin şi vei răspunde în limba elină la 

întrebări. Şi astfel vei intra la învăţătura ta cea din urmă şi desăvârşită, sălăşluind în acel 

templu şapte ani.” (22) Cu privire la pasajul anterior, e de remarcat că, fără a constitui, sub 

raport lingvistic, un textem propriu-zis, replica magului funcţionează ca un textem în 

ansamblul romanului sadovenian. În plan compoziţional, fragmentul citat reprezintă ceea ce 

naratologii numesc prolepsă, adică o relatare a unui eveniment ulterior momentului enunţării 

sale. Acest eveniment se va desfăşura – aflăm din viitoarele capitole – întocmai cum a fost 

pre-zis, fără nicio abatere de la scenariul tipic al iniţierii. Din acest motiv, replica magului 

este, aidoma altor „ziceri” din romanul sadovenian, un discurs anticipat care acţionează ca 

un discurs repetat, iar această proprietate relevă un aspect definitoriu atât pentru discursul, 

cât şi pentru lumea descrisă în carte. 

4. Capitolele IV-XV conturează cel de-al patrulea (macro)cadru al romanului, 

cuprinzând „povestea de dragoste” propriu-zisă. Aici, Bizanţul pe care îl explorează Kesarion 

Breb nu mai este doar un cadru narativ, ci şi un cadru cultural (în sens coşerian). Această 

caracteristică se verifică inclusiv în ceea ce priveşte „discursul repetat”, prin faptul că 

majoritatea covârşitoare a textemelor întâlnite în capitolele respective sunt de provenienţă 

biblică. Din acest motiv, ele vizează, de obicei, sfere înrudite ale existenţei, în special 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1083 

 

primatul spiritualului asupra materialului. 

4.1.1. Astfel, în capitolele IV-VIII, corespunzând răstimpului pe care Kesarion Breb îl 

consacră pentru a afla adevărata natură a împărăţiei bizantine, întâlnim numeroase texteme 

care semnalează superioritatea sufletului şi mizeria trupului. Amintim câteva dintre acestea:  

„[9] toate cele omeneşti sunt părere şi sub lumină viermuiesc putreziciunile” (27) – 

textem diatropic, adaptare după „Toate cele omeneşti sunt deşertăciune. Câte ne rămân după 

moarte!” (Octoihul, Glasul al III-lea, Vecernia de Sâmbătă, Stihoavnă) sau poate chiar după 

Ecclesiast;  

„[10] vorbele şi faptele noastre bune vor da rod însutit, atunci când trupul nostru nu va 

mai fi decât pulbere” (41) – aluzie la „Pilda Semănătorului” (Luca, 8:8);  

„[11] Aceşti străini, barbari de la miazănoapte şi miazăzi, urmează năluciri şi patimi 

ale clipei; în sufletul lor nu trăieşte un Bizanţ al tuturor veacurilor, ci un Bizanţ de o zi, când 

pot să câştige sigle şi să bea vin, după ce vor luneca prin sânge.” (50) – textem diatropic, 

provenit din adaptarea expresiei „Dumnezeul tuturor veacurilor” la motivul „Ierusalimului 

ceresc”;  

„[12] este o corabie care se chiamă pământ şi pluteşte spre veşnicie” (53) – textem 

provenit dintr-o cugetare a Sfântului Nicodim („Biserica este o corabie, iar creştinii care merg 

la Sfânta Biserică şi intră în ea sunt izbăviţi din furtuna păcatelor.”), dar care nu exclude alte 

surse biblice configurate prin metafora conceptuală VIAŢA ESTE O CĂLĂTORIE;  

„[13] asupra prea bunilor şi asupra răilor, stă totuşi Cel care cântăreşte dreptăţile. 

Simbria stă în fapta noastră, ca pulberea rodului în floare.” (62) – aluzie la „El răsare soarele 

Său şi peste cei răi şi peste cei buni, şi plouă şi peste cei drepţi, şi peste cei nedrepţi” (Matei, 

5:45);  

„[14] Cei mulţi, săraci şi proşti [...] sunt sarea pământului; pe aceştia îi asupresc 

puterile lumii; mările, munţii şi râurile nu le-ar putea da cât li se cuvine.” (67) – având ca 

model celebra afirmaţie din „Predica de pe Munte”: „Voi sunteţi sarea pământului. Dar dacă 

sarea îşi pierde gustul, prin ce îşi va căpăta iarăşi puterea de a săra? Atunci nu mai este bună 

la nimic decât să fie lepădată afară, şi călcată în picioare de oameni.” (Matei, 5:13);  

„[15] deoarece intrăm goi în lume, tot asemenea trebuie să ieşim. Cu nimic altceva nu 

trebuie să se îndeletnicească omul în această viaţă decât cu milostenia.” (69) – prelucrare după 

„Precum a ieşit din pântecele maicii sale, gol se va duce, aşa cum a venit, şi pentru munca lui 

el nu va primi nimic, ca să poată lua cu mâna lui”12 (Ecclesiatul, 5:14) etc. 

2.4.1.2. În această parte a romanului apar două texteme de o importanţă capitală. 

Primul dintre ele este o replică a hadâmbului Stavrikie, primul sfetnic al împărătesei Irina: 

„[16] După socotinţa acestui mare sfetnic, alcătuirile legii lui Dumnezeu sunt una – iar cele 

ale stăpânirii pământeşti alta. Domnul şi împăratul lui îşi face [sic] legea lui pentru buna 

rânduială a norodului şi a lumii. Ţine pe om supus în credinţa cătră Dumnezeul cel drept 

pentru a-i agonisi izbăvirea; iar ca să îndeplinească tot binele între cele pământeşti are drept să 

                                                
12 Nu e exclusă aici o sursă de inspiraţie indirectă: „Dar poate că cugeţi lucruri mari din pricina averii tale? De 

ce? Te rog; nu ai auzit că goi am intrat în lume, goi ne vom şi duce? Mai mult încă: n-ai văzut pe cei dinaintea ta 

cum au plecat goi de aici? Dar cine oare având lucru străin, cugetă pentru aceasta lucruri mari? Că cei ce voiesc 

a întrebuinţa averile numai pentru mulţumirea lor proprie, li se iau acestea şi fără voia lor mai înainte de moarte 

chiar, dar la moarte numaidecât.” (Sf. Ioan Gură de Aur, Comentariile sau Explicarea Epistolei către Evrei, 

Omilia II) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1084 

 

întrebuinţeze ori sabia, ori aurul, ori veninul, ori viclenia. Fericit cârmuitorul care ştie să 

mânuiască toate acestea!” (43) Deşi trimite la unul dintre cele mai cunoscute texteme biblice 

(„Daţi Cezarului ce este al Cezarului, şi lui Dumnezeu ce este al lui Dumnezeu.” – Matei, 

22:21), discursul marelui dregător bizantin constituie, în realitate, o răstălmăcire a spiritului 

evanghelic. Iisus afirmă doar că un creştin trebuie să se supună în problemele „lumeşti” 

puterilor „lumeşti”, dar nu şi că acele puteri sunt îndreptăţite să întrebuinţeze „sabia”, „aurul”, 

„veninul” şi „viclenia”. 

4.1.3. Celălalt textem, la fel de cunoscut, şi nu mai puţin relevant în arhitectura cărţii, 

este invocat de către însuşi protagonistul romanului: „[17] Atât e de puţină mintea 

muritorilor... zâmbea Kesarion cătră prietinul său episcopul; şi cu această minte cutează să 

descurce alt adevăr cu mult mai tăinuit. De aceea pentru lumea de rând Dumnezeu va rămânea 

închis până la istovirea veacurilor. Cu drept cuvânt lumea aceasta trebuie să creadă fără a 

cerceta.” (49) Cu toate că opinia curentă atribuie adeseori aceste cuvinte Bibliei, o asemenea 

asociere este profund eronată. În realitate, cuvintele au fost rostite de către filozoful păgân 

Celsus (sec. II e.n.), în lucrarea sa Λόγος Ἀληθής („Adevărata Credinţă”), ca modalitate de a 

ridiculiza presupusa ignoranţă a creştinilor, şi păstrate prin intermediul lucrării Contra 

Celsum, în care Origen a răspuns acestor acuzaţii: „Nu cerceta, ci crede; credinţa este cea care 

te va mântui”13. Faptul că un astfel de precept este rostit şi asumat de către Kesarion Breb nu 

constituie, desigur, o întâmplare: pe lângă faptul că învăţatul dac îşi dovedeşte încă o dată 

ecumenismul său larg (capabil să-i includă până şi pe opozanţii creştinismului), aluzia la 

Celsus cuprinde şi un sens mai profund. Filozoful grec a fost primul care a semnalat înrudirea 

dintre creştinism şi alte doctrine bazate pe procesul moarte → resurecţie (Cybele, Mithra, 

Sabasios etc.), ba chiar a afirmat că, „în comparaţie cu alte filozofii, ea [morala creştină] nu 

propovăduieşte nimic demn şi nou”14. Chiar dacă nu-i putem atribui un asemenea radicalism 

anticreştin şi lui Kesarion Breb, e evident că atitudinea sa privind unitatea de profunzime a 

tuturor credinţelor nu e fără legătură cu filozofia lui Celsus. 

4.2. Sfârşitul capitolului VIII (Aici Kesarion Breb află bucuriile cuviosului Filaret şi 

ale doamnei Teosva, precum şi o bucurie a sa proprie) şi capitolul IX (Aici lucrurile se petrec 

ca în vremea cea de demult a basmelor mamei) din roman relatează unul dintre evenimentele-

cheie ale cărţii: peţirea Mariei din Amnia de către Kesarion Breb (în numele episcopului 

Platon din Sakkoudion şi, indirect, al împărătesei Irina) pentru ca tânăra să devină mireasa 

tânărului basileu Constantin Isaurianul. Întreg acest episod se subordonează unui [18] hiper-

textem care ar putea fi considerat acela al basmului Cenuşăresei15. Câteva dintre elementele 

tematice ale textemului (întâlnirea, motivul condurului) apar încă din capitolul VIII, însă 

deznodământul („recunoaşterea”) se consumă abia în capitolul următor. Tot aici apar şi 

formulele specifice basmului, care cuprind, pe lângă titlul capitolului şi formula „vestea-

poveste” (71) de la începutul său, o reprezentare feerică („de basm”) a Bizanţului ca „figură” 

a Raiului pământesc: „[19] Acolo-i raiul lumii şi buricul pământului, acolo sunt livezi cu 

                                                
13 Origen, Scrieri alese, vol. IV: Împotriva lui Celsus [Contra Celsum, 248], studiu introductiv, traducere şi note 

de Pr. Prof. T. Bodogae. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R., 1984, p. 36. 
14  Idem, p. 32. 
15 Deşi Cenuşăreasa şi-a câştigat celebritatea mondială mai ales datorită basmelor scrise de Giambattista Basile, 

Charles Perrault, respectiv Jacob şi Wilhelm Grimm, versiuni folclorice şi culte ale acestei poveşti se întâlnesc 

încă din Antichitate, atât în spaţiul cultural greco-roman, cât şi în cel iudaic (cf. Graham Anderson, Fairytale in 

the Ancient World, Routledge, London/New York, 2000, p. 24-42).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1085 

 

mere de aur şi cântă pasărea măiastră la ferestre împodobite cu mărgăritare.” (71) Învestite 

cu sensuri hiperbolice, cele patru elemente de „discurs repetat” din fraza anterioară sunt 

extrase, de fapt, nu din repertoriul imagistic „canonic” al Bibliei, ci din cultura populară 

românească; iar aglomerarea şi emergenţa lor bruscă semnifică o rupere de nivel nu doar în 

existenţa protagoniştilor (Kesarion şi Maria), ci în întreaga desfăşurare a romanului. 

4.3. În celelalte capitole desfăşurate în cadrul bizantin (X-XV), discursul romanesc e 

dominat iarăşi de textemele biblice care îndeamnă la cumpătare şi pocăinţă. Emblematică în 

acest sens e replica episcopului Platon („[20] Lumea a fost dintotdeauna aşa, supusă ispitelor 

şi răutăţii. De aceea spiritul îşi caută ostroavele. Într-adevăr, această trecătoare viaţă e plină 

de dureri şi de mâhnire.” – 95), care aminteşte de una dintre cugetările lui Solomon: „Ca 

umbra de trecătoare este viaţa noastră şi sfârşitul ei este fără înapoiere, că s-a pecetluit şi 

nimeni nu mai vine înapoi.” (Cartea înţelepciunii lui Solomon, 2:5). Cu toate acestea, există 

în cadrul acestei părţi a romanului două tipuri de texteme care beneficiază de un statut aparte.  

4.3.1. În primul rând, este vorba despre textemele „titulare”, precum „[21] Împărăţia 

şi tihna stau în hotare deosebite.” (73), reluat apoi, sub o formă uşor modificată, ca titlu al 

capitolului X (Mărirea şi tihna stau în hotare deosebite – 80), respectiv [22] Soarta celor 

mari ai lumii e una cu soarta mişeilor (cum se intitulează capitolul XIII – 111). Ambele 

texteme, inspirate din viziunea Ecclesiastului, accentuează distanţa ireductibilă ce pare să 

separe numenalul de fenomenal. 

4.3.2. În al doilea rând, acestor texteme „titulare” li se opun o serie de texteme-

pereche, în cadrul cărora textemul secund reprezintă o reconfigurare polemică a textemului 

prim, indiferent de sursa acestuia. Dintr-o asemenea categorie fac parte replici precum: 

[23] „[Platon:] – Lumea uită ades că tot ce-i pământesc şi omenesc se ofileşte. 

 [Maria:] – Prea sfinţite părinte, [...] toate cele pământeşti şi omeneşti ar trebui să aibă 

o înflorire.” (109) 

[24] „– Slavă lui Dumnezeu! a zis în acea zi cuviosul Filaret, cătră prietinul său 

egipteanul, primindu-l cu bucurie în pridvor; toate câte le orânduieşte El sunt bune, şi iată o 

minune care nu se vede ades.  

– Slavă lui Dumnezeu, răspunse Kesarion. Stelele stau în alcătuirile lor şi soarele e 

acelaşi.” (119) 

[25] „[Filaret:] –Sunt mulţi? 

[Breb:] – Prea mulţi, domnul meu; sărăcimea Bizanţului e o oaste fără număr. 

[Filaret:] – Mărire lui Dumnezeu: grădinile raiului sunt destul de largi ca să-i 

adăpostească.” (120) 

Dincolo de disonanţa (intelectuală şi/sau afectivă) dintre personaje, aceste texteme 

indică în acelaşi timp neîncrederea unuia dintre interlocutori în pertinenţa „discursului 

repetat”. Într-o vreme de tulburări politice (care coincide, de altfel, cu intensificarea 

dramatismului romanului), unele personaje pun la îndoială fie înţelepciunea divină, fie pe cea 

omenească. 

4.3.3. Un statut apare în acest context îl au cuvintele părintelui Amos, care cad ca o 

sentinţă irevocabilă asupra lumii ficţionale a romanului: „[26] Adevărate sunt cele bune [...]; 

adevărate sunt şi cele rele. Dumnezeu pe toate le pune în cumpănă şi le cântăreşte, plătind 

fiecăruia după marfa pe care a adus-o. Faptele smintite ale prietenilor noştri sunt pentru noi 

pasat dulce, căci ştim că va sta asupra lor un judeţ înfricoşat.” (134) Inspirate de cântarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1086 

 

Anei, mama lui Samuel („Domnul este Dumnezeu a toată cunoştinţa şi lucrurile la Dânsul 

sunt cântărite” – Regi 1, 2:3), sau poate chiar de celebrul verdict adresat împăratului Belşaţar 

(„Iată inscripţia care a fost scrisă: M e n e ,  m e n e ,  t e c h e l  u f a r s i n . Aceasta este 

tâlcuirea cuvântului mene: Dumnezeu a numărat zilele regatului tău şi i-a pus capăt. Techel: l-

a cântărit în cântar şi l-a găsit uşor. Peres: a împărţit regatul tău şi l-a dat Mezilor şi Perşilor.” 

– Daniel, 5:25-28), reflecţiile părintelui Amos îşi vor găsi curând confirmarea în destinul 

unora dintre personajele romanului. 

5. Acest destin ne este cunoscut dintr-o scrisoare pe care cuviosul Teodor de la 

Sakkoudion i-o trimite în anul 797 lui Kesarion Breb. Epistola comprimă astfel cel de-al 

cincilea (macro)cadru al romanului, care cuprinde evenimentele petrecute în Bizanţ în anii 

de după plecarea învăţatului dac. Sub raport expresiv, scrisoarea lui Teodor conţine cea mai 

mare concentraţie de texteme (toate de sorginte biblică) de pe întreg cuprinsul cărţii. De 

exemplu: 

[27] „Vorba dreaptă” cu care episcopul Platon îşi începe cuvântarea împotriva 

Isaurianului („Vai celui ce zice bunului că este rău şi răului că este bun.” – 146) este un 

extras din Isaia 5:20: „Vai de cei ce zic răului bine şi binelui rău; care numesc lumina 

întuneric şi întunericul lumină; care socotesc amarul dulce şi dulcele amar!” 

[28] Replica prin care Maria i se plânge lui Platon („e mai bună ziua morţii decât ziua 

naşterii” – 146) trimite la un pasaj din Ecclesiastul (7:1): „Mai de preţ este un nume bun decât 

untdelemnul cel binemirositor şi ziua morţii decât ziua naşterii.” 

[29] Răspunsul episcopului la textemul anterior („împărăţia divină nu e mâncare şi 

băutură, ci dreptate, pace şi bucurie întru spirit” – 146) constă într-un avertisment al Sf. 

Apostol Pavel: „Căci împărăţia lui Dumnezeu nu este mâncare şi băutură, ci dreptate şi pace 

şi bucurie în Duhul Sfânt”  (Romani, 14:17). 

[30] Acelaşi episcop îl ceartă pe Isaurian („O, Împărate, carnea şi sângele tău nu vor 

putea să moştenească împărăţia lui Dumnezeu; ci vor putrezi întru scârnăvia de jos!” – 147) 

cu nişte vorbe inspirate de acelaşi Apostol Pavel: „Nu ştiţi, oare, că nedrepţii nu vor moşteni 

împărăţia lui Dumnezeu? Nu vă amăgiţi: Nici desfrânaţii, nici închinătorii la idoli, nici 

adulterii, nici malahienii, nici sodomiţii, nici furii, nici lacomii, nici beţivii, nici batjocoritorii, 

nici răpitorii nu vor moşteni împărăţia lui Dumnezeu.” (Corinteni 1, 6: 9-10) 

[31] „Definiţia” divinului via negationis, pe care Teodor i-o oferă lui Kesarion („Pre 

Dumnezeu nimene nu l-a văzut niciodinioară, scrie evanghelistul nostru Ioan: într-adevăr, mi-

ai întors dumneata cuvânt, căci Dumnezeu nu este zoomorfie. Şi ai mai adăugit că vorbele 

meşteşugite nu pot înlocui substanţa, adică fapta bună.” – 147) e preluată, după cum 

recunoaşte chiar semnatarul scrisorii, de la Sf. Apostol Ioan: „Pe Dumnezeu nimeni nu L-a 

văzut vreodată; Fiul cel Unul-Născut, Care este în sânul Tatălui, Acela L-a făcut cunoscut.” 

(Ioan, 1:18) 

[32] Spre final, asemenea lui Iov („Căci noi suntem de ieri şi nu ştim nimic, căci zilele 

noastre pe pământ nu sunt decât o umbră.” – Iov 8:9), autorul epistolei reafirmă nimicnicia 

vieţii omeneşti: „Noi suntem de ieri şi umbră pe pământ e viaţa noastră.” (148) 

6. Toate aceste texteme, care asociază sensuri privind pedeapsa divină, efemeritatea 

trupului şi mântuirea spiritului, sunt rostite în contextul detronării Isaurianului şi al 

reinstaurării Binelui (sau, cel puţin, a unui „Rău-mai-mic”). Un asemenea eveniment conduce, 

practic, la soluţionarea intrigii politice a romanului (intriga erotică fiind deja „rezolvată” în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press



SECTION: LANGUAGE AND DISCOURSE  LDMD I  

 

1087 

 

capitolul precedent). Or, în aceste condiţii, capitolul XVII, care descrie învestirea lui Kesarion 

Breb ca Decheneu – şi configurează, implicit, ultimul macro(cadru) al romanului –, se 

derulează fără peripeţii, ca o simplă reiterare a unui ritual imuabil. 

 

 

Bibliografie 

 

ANDERSON, Graham: Fairytale in the Ancient World, Routledge, London/New York, 2000. 

CERNĂTESCU, Radu: Literatura luciferică. O istorie ocultă a literaturii române, Cartea 

Românească, Bucureşti, 2010. 

COŞERIU, Eugeniu: Vers l’étude des structures lexicales [Structure lexicale et enseignement 

du vocabulaire, 1966], în Eugeniu Coşeriu, L’homme et son langage, textes réunis par H. 

Dupuy-Engelhardt, J.-P. Durafour et F. Rastier, Éditions Peeters, Louvain – Paris – Sterling, 

Virginia, 2001, p. 215-252. 

ORIGEN: Scrieri alese, vol. IV: Împotriva lui Celsus [Contra Celsum, 248], studiu 

introductiv, traducere şi note de Pr. Prof. T. Bodogae. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al B.O.R., 1984. 

SADOVEANU, Mihail: Creanga de aur. Măria Sa, Puiul Pădurii. Nunta Domniţei Ruxanda, 

Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1969. 

TERIAN, Simina: Premise pentru o poetică a textemelor, în Iulian Boldea, Cornel Sigmirean 

(eds.), Contemporary Perspectives on European Integration - between Tradition and 

Modernity, Petru Maior University Press, Târgu-Mureş, 2013. 

ZAGAEVSCHI CORNELIUS, Lolita: Funcţiile metaforice în „Luntrea lui Caron” de Lucian 

Blaga. Abordare în perspectivă integralistă, prefaţă de Mircea Borcilă. Editura Clusium, 

Cluj-Napoca, 2005.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 03:23:31 UTC)
BDD-V580 © 2013 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

