
Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 272 

 ‘TRADITUM’ AND ‘TRADITIO’ IN THE TRANSLATION OF GENESIS 2,4b - 
3,24 

 

Constantin Răchită 

Research Assistant, ”Al. Ioan Cuza” University of Iași 

 
 
Abstract: An important branch of current biblical research aims at identifying the original meaning of  
the texts and understanding how religious traditions have been shaped by their multiple interpretations. 
From this last perspective, translations into vernacular languages are a final stage in the transmission of  
biblical texts, more or less directly dependent on understanding the meanings of the inherited tradition. In 
a situation like that of Genesis 2-3, where the narrative message is subject to different understandings 
over time, the majority of the modern translations have dealt not only with lexical and grammatical 
features of text, but also with a plethora of standardized interpretations, which function as indicators in 
determining the meanings. This paper aims to reveal some possible meanings, inevitably neglected in 
translations, which do not find a suitableexplanation in a commonly accepted exegesis of the biblical 
narrative. 
 
Keywords: biblical translations, LXX Genesis, context, transmission, exegesis, semantics 

 
 

Până să ajungă în forma de astăzi, textele biblice au trecut timp de mai bine de 2500 de ani 
prin mai multe stadii de evoluție: 1. O primă etapă, puțin cunoscută, constă în transmiterea pe 
cale orală a unor tradiții multiple cristalizate în zona Mesopotamiei. 2. Un al doilea stadiu este 
considerat cel al compilării de narațiuni, ziceri, legi, scrisori, arhive etc., reordonate, 
transformate și fixate în scris. 3. O a treia etapă constă în canonizarea unei părți a acestor scrieri, 
concretizate în ceea ce numim astăzi Vechiul Testament în limba ebraică (și parțial, aramaică). 4. 
Al patrulea stadiu poate fi considerat cel al multiplicării textelor biblice prin copiere, traducere, 
rescriere și revizuire. Toate stadiile, cu excepția transmisiei orale, unde lipsesc dovezile 
materiale, sunt marcate de modificări ale textului în puncte esențiale, de suprimări și adaosuri de 
text, menite să reflecte idei canonice din diferite epoci.   

Pentru a se înțelege mai clar ce presupun stadiile de evoluție a textelor biblice, pe care le 
moștenim și noi astăzi, amintesc de o dihotmoie propusă de Michael Fishbane într-o lucrare 
devenită clasică în studiile biblice, Biblical Interpretation in Ancient Israel (Oxford, 1985). 
Referindu-se în special la textele ebraice, Fishbane susține că fixarea și canonizarea Vechiului 
Testament este efectul tensiunii permanente dintre traditum („tradiție”) și traditio 
(„transmitere”)1. În practică, această dihotomie se traduce prin faptul că timp de un mileniu și 
jumătate israeliții antici și-au format un patrimoniu cultural propriu, printr-un vast proces de 

                                                           
1Fishbane 1985: 6-7.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 273 

sincretism al tradițiilor din Orientul Apropiat2. Textele rezultate de aici sunt efectul modului în 
care transmiterea (traditio) a prevalat în fața tradiției moștenite (traditum), într-un proces de 
revizuire permanentă, ce presupune deopotrivă atât tramsmiterea unor texte, cât și a unui corpus 
vast de interpretări, de care textul biblic nu a fost niciodată separat3.  

Traducerile biblice antice sunt parte a acestui proces de transmitere, ce implică, în definitv, 
prelucrarea tradiției pe baza interpretării. În Antichitate au existat numeroase traduceri ale 
textelor biblice, grecești și latinești, efectuate de regulă de anonimi sau de persoane despre a 
căror existență istorică nu putem cunoaște foarte multe lucruri. Pentru faptul că majoritatea 
acestor traduceri nu realizează traducerea direct din original, ci se folosesc de texte traduse 
anterior, ele sunt numite de regulă „revizuiri”. În limba greacă s-au păstrat fragmentar texte din 
revizuirile lui Theodotion, Aquila, Symmachus, Lucian al Antiohiei, Hesychius și mulți alți 
traducători anonimi, despre care ni s-au păstrat informații sumare, adesea inexacte și incomplete.        

Tradiția creștină moștenește textele Septuagintei, cea mai veche traducere grecească, 
efectuată într-un interval de cel puțin 150 de ani de către evrei elenizați din diaspora Alexandriei. 
Prima traducere grecească a textelor ebraice intră la rândul ei sub incidența dihotomiei traditum-
traditio, deoarece textul ebraic pe care îl traduc alexandrinii este supus contextului socio-cultural 
aferent epocii4. Din perspectiva traducerii, în vechea LXX coexistă metode de traducere extrem 
de diferite: de la cel mai strict literalism, ce presupune redarea mecanică a fiecărui cuvânt în 
parte, în ordinea în care se află cuvintele în original, la parafraze ce urmăresc fie redarea 
idiomurilor ebraice, fie adăugarea de elemente ce influențează interpretarea5. Din acest motiv 
calitatea traducerii este dificil de cuantificat. În general, traducătorii antici preferă literalismul, 
pentru că, de cele mai multe ori, ei cunoșteau sensul de bază al termenilor și relațiile semantice 
ce se stabileau între termeni aflați în contexte biblice diferite, fiind avizați în privința tradițiilor 
exegetice ale vremii. Opțiunea pentru o traducere preponderent formală, ce a lăsat stabilirea 
sensului în sarcina cititorului, deschide poarta interpretărilor diverse din epocile următoare.    

În general, traducerile moderne împrumută din traducerile antice predilecția către forma 
textului. Problema ce apare inevitabil, tocmai din cauza literalismului, este una de natură 
semantică, pentru că stabilirea sensurilor în traducerile moderne depinde într-o măsură 
covârșitoare de succesul traducătorilor alexandrini în a transpune cu maximă fidelitate o limbă 
semitică într-o limbă indo-europeană. Și aceasta nu este singura problemă; o alta, la fel de 
importantă, apare acolo unde cunoaștem că transferul semantic din limba greacă în limbi 
vernaculare este determinat de interpretări ulterioare ale textelor biblice în diferite tradiții. 
Traducătorii textelor biblice, în general, confruntă textul moștenit cu o serie de cunoștințe pe care 
le au deja despre sensul global al textului, fapt ce influențează mai mult sau mai puțin conștient 

                                                           
2Saebo 1996: 34.  
3Relația dintre traditum și traditio este explicată de Fishbane (1985: 10) prin conceptul de „exegeză biblică internă” 
(inner-biblical exegesis), atât de bine reflectat și în studiile dedicate textelor religioase descoperite la Qumran (e.g. J. 
Maier, Early Jewish Biblical Interpretation in the Qumran Literature, în Saebo 1996: 108-129). 
4 Majoritatea lucrărilor generale dedicate Septuagintei indică numărul relativ redus de studii ce au în vedere 
influența elenismului asupra traducerii grecești, deși o astfel de cercetare este prezentată constant ca un deziderat 
pentru cercetarea viitoare.     
5 Diferențele dintre textele ebraice și cele grecești ale Vechiului Testament nu se mai explică astăzi doar pe baza 
prezumției că traducerea alexandrină a folosit un text sursă diferit de cel al Textului Masoretic păstrat. Studii 
aplicate au demonstrat că numeroase diferențe dintre cele două texte se explică prin variate „strategii de traducere” 
folosite de antici, în încercarea lor de a depăși bariere lingvistice și culturale (e.g. A. Aejmelaeus 1993).    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 274 

opțiunea semantică. Din această perspectivă, orice traducere a textelor biblice implică 
interpretare și devine parte a lui traditio.  

Acest lucru este ilustrat de una dintre cele mai dificile probleme pe care le ridică 
interpretarea biblică, anume textele din capitolele 2 și 3 din cartea Genezei6, referitoare la 
interdicția divină de a mânca din „pomul cunoașterii binelui și răului”. De înțelegerea expresiei 
„cunoașterea binelui și răului”, ce apare în acest context narativ de patru ori, depind, în opinia 
mea, alte opțiuni semantice ale traducerii. Redau textele grecești ale LXX din ediția Rahlfs-
Hanhart 2006:     

 
Gn 2, 8-9: Καὶ ἐφύτευσεν κύριος ὁ θεὸς παράδεισον ἐν Εδεμ κατὰ ἀνατολὰς καὶ 
ἔθετο ἐκεῖ τὸν ἄνθρωπον, ὃν ἔπλασεν. Καὶ ἐξανέτειλεν ὁ θεὸς ἔτι ἐκ τῆς γῆς πᾶν 
ξύλον ὡραῖον εἰς ὅρασιν καὶ καλὸν εἰς βρῶσιν καὶ τὸ ξύλον τῆς ζωῆς ἐν μέσῳ τῷ 
παραδείσῳ καὶ τὸ ξύλον τοῦ εἰδέναι γνωστὸν καλοῦ καὶ πονηροῦ.   
 
Gn 2, 17: Ἀπὸ δὲ τοῦ ξύλου τοῦ γινώσκειν καλὸν καὶ πονηρόν, οὐ φάγεσθε ἀπ᾽ 
αὐτοῦ· ᾗ δ᾽ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε ἀπ᾽ αὐτοῦ, θανάτῳ ἀποθανεῖσθε.    
 
Gn 3, 4-5: Καὶ εἶπεν ὁ ὄφις τῇ γυναικί Οὐ θανάτῳ ἀποθανεῖσθε· ᾔδει γὰρ ὁ θεὸς 
ὅτι ἐν ᾗ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε ἀπ᾽ αὐτοῦ, διανοιχθήσονται ὑμῶν οἱ ὀφθαλμοί, καὶ 
ἔσεσθε ὡς θεοὶ γινώσκοντες καλὸν καὶ πονηρόν.   
 
Gn 3, 22: Καὶ εἶπεν ὁ θεός ᾿Ιδοὺ Αδαμ γέγονεν ὡς εἷς ἐξ ἡμῶν τοῦ γινώσκειν 
καλὸν καὶ πονηρόν.  

 
În decursul vremii, textele au fost interpretate în diferite moduri, pentru că din narațiunea biblică 
nu reiese clar ce li se interzice primilor oameni. Dacă interpretarea potrivit căreia pedeapsa 
divină este consecința neascultării unei porunci este certă, semnificația „pomului cunoașterii 
binelui și răului” are trei interpretări:  
 

1. Prima interpretare îi conferă narațiunii o semnificație morală. Mâncând din pomul 
cunoașterii, oamenii aleg să distingă singuri între bine și rău, pe baza propriului raționament, fără 
a mai accepta porunci din partea lui Dumnezeu. Oamenii ar fi vinovați pentru că, deși cunosc 
porunca divină, o încalcă intenționat. Semnificația morală a pomului cunoașterii este o teologie 
născută din îmbinarea a două interpretări antice, perfecționate ulterior. Este vorba despre cea a 
lui Teofil al Antiohiei din Ad Autolicum II, 25 și cea a lui Irineu de Lyon din Adversus Haeresis 
IV, 38-39 și Epideixis 157. Teofil al Antiohiei spune că pomul cunoașterii binelui și răului 
desemnează cunoașterea la care omul trebuie să ajungă treptat8. Interdicția cunoașterii nu este 
altceva decât un test de supunere9. Ca și Teofil, Irineu de Lyon consideră că interdicția de a 

                                                           
6 Contrar opiniilor tradiționale, potrivit cărora textele biblice constituie o unitate, am urmat în acest studiu împărțirea 
pe secvențe narative a lui Westermann 1992: 86-87, unde ni se prezintă și argumentele pentru care textul de la Gn 2, 
4b-3, 24 poate fi considerat o narațiune de sine stătătoare.   
7Cf. Steenberg 2005:723-741.   
8PG 6, 1092A-B. 
9 PG 6, 1092B: Ἔτιμὴνκαὶἐβούλετοδοκιμάσαιαὐτόν, εἰὑπήκοοςγίνεταιτῇἐντολῇαὐτοῦ. 
Ἄμαδὲκαὶἐπὶπλείοναχρόνονἐβούλετοἁπλοῦνκαὶἀκέραιονδιαμεῖναιτὸνἄνθρωποννηπιάζοντα.Τοῦτογὰρὅσιόνἐστινοὐμ

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 275 

mânca din copacul cunoașterii este o lucrare divină, menită să formeze caracterul omului10. 
Pentru Irineu, planul lui Dumnezeu urmărește creșterea treptată a inteligenței și rațiunii omului, 
deoarece cunoașterea ar fi fost ultilizată în scopuri rele dacă ar fi fost obținută deodată. 
Cunoașterea are nevoie de maturitate pentru a nu deriva în hybris11. Interpretările de natură 
morală sau gnoseologică sunt mult mai diverse în exegeza scriitorilor antici. Au fost formulate și 
câteva contrargumente pentru interpretarea expresiei „cunoașterea binelui și răului”în sensul 
moral de a discerne între bine și rău: 1. Omul are capacitatea de a discerne între bine și rău, 
deoarece optează să nu se supună poruncii divine, interpretare pe care o întâlnim la Augustin în 
teoria sa privind liberul arbitru12. 2. Actul de nesupunere este susținut de text (Gn 3, 17), dar 
accentul cade mai mult pe faptul că fructul acelui pom este rău pentru om13. Narațiunea Genezei 
nu conține o terminologie specifică pentru păcat și nici nu susține că primul om ar fi fost 
nemuritor înainte de păcat14. Din narațiune lipsește lexicul revoltei și al catastrofei, iar 
Dumnezeu nu-l pedepsește pe Adam cu moartea, ci îl trimite la muncă, lăsând impresia, în mod 
paradoxal pentru interpretările ulterioare, că șarpele a avut dreptate15. Sunt multe alte obiecții ce 
se pot aduce interpretării morale și gnoseologice a copacului cunoașterii; majoritatea rezervelor 
față de interpretările tradiționale au ca punct de plecare scoaterea din context a narațiunii biblice. 
Nu este exclus ca interpretarea morală să derive din Charmides (174c-d) al lui Platon, care 
susține în câteva pasaje că singura cunoaștere ce poate aduce fericire oamenilor este cunoașterea 
binelui și a răului, cu alte cuvinte discernământul moral, ridicat la rangul de știință16.        

 
2. A doua interpretare a expresiei biblice mizează pe faptul că Dumnezeu interzice 

cunoașterea absolută.  Ipoteza pornește de la ideea că expresia „binele și răul”este de fapt o 
figură de stil, anume un merism. Prin asocierea cu termenul „cunoaștere” s-ar indica de fapt 
omnisciența. În acest caz, păcatul ar fi tot o formă de hybris antic17, o depășire a limitelor impuse 
între lumea umană și cea divină și o încercare de a cunoaște ceea ce numai lui Dumenzeu îi este 
permis (cf. Gn 3, 5 și Gn 3, 22). Deși există în textele Bibliei câteva merisme construite la fel ca 
cel din Geneză (Dt 32, 36; Dt 29, 19), ce ar putea susține ipoteza, obiecția majoră ce i se aduce 

                                                                                                                                                                                           
όνονπαρὰΘεῷ, ἀλλὰκαὶπαρὰἀνθρώποιςτὸἐνἁπλότητικαὶἀκακίᾳὑποτάσσεσθαιτοῖςγονεῦσιν. 
Ἔτιδὲχρὴτὰτέκνατοῖςγονεῦσινὑποτάσσεσθαι. Εἰδὲχρὴτὰτέκνατοῖςγονεῦσινὑποτάσσεσθαι, 
πόσῳμᾶλλοντῷΘεῷκαὶΠατρὶτῶνὅλων; („Dar [Dumnezeu] mai voia să-l și testeze, [să vadă] dacă se supune poruncii 
Lui. Totodată, voia ca omul să rămână pentru mult timp sincer și inocent, asemenea unui copil. Căci acest lucru este 
o datorie nu doar față de Dumnezeu, ci și față de oameni, ca [cineva] să se supună părinților în mod sincer și fără 
răutate. Copiii trebuie să se supună părinților. Iar dacă ei trebuie să se supună părinților, cu atât mai mult trebuie să 
se supună lui Dumnezeu, Tatăl Universului!” – tr.n.).  
10PG 7, 1105A – 1110B. 
11 Irineu de Lyon, Epideixis 15: „But, lest man should conceive thoughts too high, and be exalted and uplifted, as 
though he had no lord, because of the authority and freedom granted to him, and so should transgress against his 
maker God, overpassing his measure, and entertain selfish imaginings of pride in opposition to God [...]” (traducere 
din armeană de J. Armitage Robinson în Irenaeus 1920: 83).   
12E.g. Augustin, De civitate Dei XIII, 14 (PL 41, 386). O părere modernă, bazată pe aceeași idee a liberului arbitru 
ce presupune discernământ și cunoaștere, se întâlnește la Stern 1958: 408.   
13 V. Stern 1958: 407. Pentru o discuție detaliată a problemelor pe care le ridică relația dintre textul narațiunii biblice 
și interpretările ulterioare, se poate consulta Moberly 2008: 22-40.  
14 James Barr apud Moberly 2008: 25.  
15Ibidem.  
16 Expresia folosită de Platon este ἡ ἐπιστήμη ἀγαθοῦ καὶ κακοῦ.  
17 La această concluzie ajunge și Williams 1991: 240.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 276 

este textul de la Geneză 2, 19-20, unde Adam oferă nume tuturor viețuitoarelor18. În Orientul 
antic a numi este un act echivalent cu creația, cu existența, idee ce reiese clar și din primul vers 
al epopeei babiloniene Enȗma Eliš: „Când în înalt cerul nu fusese încă numit,/ Iar jos pământul 
nu primise încă un nume [...]”19. O analogie se poate face cu textul de la  Isaia 40, 26, unde 
creația universului este însoțită de indicarea numelor. Așadar, nu există nicio dovadă că lui 
Adam i-ar lipsi cunoașterea sau ar avea-o limitată înainte de a mânca din pomul oprit. 
Dimpotrivă, lexicul Genezei atribuit lui Adam oferă posibilitatea interpretărilor ulterioare, ce îl 
descriu pe acesta în postura de înțelept și rege al creației.   

 
3. O a treia interpretare consideră că expresia „cunoașterea binelui și răului”ar viza 

sexualitatea20. Ipoteza pornește de la faptul că verbul ebraic yada (יָדַע), „a cunoaște”, este un 
eufemism universal pentru relațiile sexuale, conotații pe care le are și akkadianul lamâdu (sau 
idû), grecescul γινώσκειν și latinescul cognoscere. Verbul ebraic apare de mai multe ori în 
Geneză (4, 1; 19, 5; 24, 16), dar poate fi interpretat identic și în alte contexte de la Dt 1, 39 sau 
2Regi 19, 36. Un text descoperit la Qumran (1QSa 1,9-11,9) indică faptul că un bărbat nu poate 
avea relații sexuale cu o femeie până ce nu împlinește vârsta de 20 de ani, atunci când „cunoaște 
binele și răul”21. De asemenea, narațiunea de la Geneză 2-3 cuprinde câteva simboluri sexuale 
antice: șerpii sunt în Orient asociați cu reînnoirea vieții, cu fertilitatea și cu înțelepciunea; primii 
oameni sunt goi, dar după nesupunere se acoperă cu frunze de smochin, un element asociat în 
antichitate cu orgiile sexuale. Obiecțiile majore ale acestei ipoteze constau în faptul că 
sexualitatea nu este interzisă de Dumnezeu în capitolele 1 și 2 ale Genezei (Gn 1, 28; Gn 2, 18; 
2, 23-24). Dimpotrivă, porunca „creșteți și vă înmulțiți și umpleți pământul” apare de mai multe 
ori în textele biblice, pentru că israeliții antici considerau că procreerea este unul dintre țelurile 
fundamentale ale vieții. De asemenea, un alt impediment al acestei ipoteze îl constituie textul de 
la Gn 3, 22, ce ar presupune că divinitatea are o natură sexuală.   

Am rezumat cele trei interpretări pentru a demonstra că o traducere literală este obligată să 
opteze pentru un singur sens al narațiunii, atunci când decide să traducă formal acest text. 
Evident, majoritatea traducătorilor în limbi moderne preferă sensurile morale ale textului, dar 
este cât se poate de clar că atât textul ebraic, cât și cel al traducerii grecești spun ceva mai mult. 
De-a lungul timpului, studiile au remarcat că stilul narațiunilor Genezei este poetic, înțesat de 
metafore și jocuri de cuvinte, pe care nici textul grecesc nu reușește de fiecare dată să le 
surprindă în traducere22. De pildă, în ebraică există un joc de cuvinte între adjectivul arum (עָרוּם - 
„șiret” sau „înțelept”; tr. φρονιμώτατος) cu care este descris șarpele (Gn 3, 1) și adjectivul erom 
 ,cu care sunt descriși oamenii după nesupunere (Gn 3, 7). De asemenea (gol”; tr. γυμνός„ - עֵרֹם)
tot o pierdere inevitabilă în traducere grecească, și implicit modernă, este jocul de cuvinte între 
rădăcinile ebraice ale cuvintelor „auda”, „goliciune”, „a izvorî” și „piele”. În traducerea LXX 
există o tensiune permanentă între numele propriu Adam și substantivul adamah, ce lasă impresia 
că numele propriu ar putea substitui oricând numele comun. Traducerea grecească decide uneori 
să-l traducă prin nume propriu, chiar și atunci când manuscrisele demonstrează faptul că 
substantivul este însoțit de articol, deși în textul original nu este clar dacă el apare vreodată ca 

                                                           
18 Gordis 1957: 125.  
19Heidel 1951: 18.  
20 Gordis 1957: 130.  
21Ibidem, 137.  
22 V. Ausloos 2017: 10 și 13.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 277 

nume propriu în primele trei capitole ale Genezei23. Dacă principala preocupare a traducătorilor 
elenofoni pare cea de a individualiza personajele acțiunii și de a scoate narațiunea din sfera vagă 
a alegoriei mitologice24, traducătorii moderni par obligați să estompeze sensurile necanonice ale 
lexicului narațiunii (în cel mai fericit caz, pentru că nu sunt confirmate explicit de textele biblice 
de mai târziu) și să le indice opțional în note și comentarii. În orice caz, pe lângă simboluri 
senzuale, precum „șarpele” (ὁ ὄφις; Gn 3, 1; 3, 4), „grădina plăcerii” (παράδεισος τῆς τρυφῆς; 
Gn 3, 23), „frunzele de smochin” (τά φύλλα συκῆς; Gn 3, 7), „hainele din piele” (χιτῶνας 
δερματίνους; Gn 3, 21), lexicul grecesc folosit în capitolele 2 și 3 ale Genezei are mai curând 
conotații senzuale decât morale. În Gn 2, 9 adjectivul ὡραῖος traduce participiul verbului chamad 
 .25(a dori”, „a râvni”, „a afla plăcere în”; „plăcere rezultată în urma idolatriei” la Is 1, 29„ - חָמַד)
Deși LSJ indică printre sensurile adjectivului și pe cel de „frumos” sau „grațios”, dominant în 
greaca veche este sensul de„matur”, cum reiese din expresia grecească ὡραῖος γάμος („căsătorie 
la timpul potrivit, la maturitate”), sau „copt”, mai ales când adjectivul este aplicat fructelor, 
indicând roadele coapte, culese la maturitate și aduse ca ofrandă divinității26. Verbul 
προσκολλάω de la Gn 2, 24, unde ni se spune că „va lăsa omul pe tatăl său şi pe mama sa şi se va 
uni cu femeia sa şi vor fi amândoi un trup” nu indică, cel puțin în intenția traducătorului LXX, o 
instituire anacronică a căsătoriei, ci mai degrabă ideea platonistă a refacerii unității androginiei 
primordiale. Chiar dacă această ipoteză nu este acceptată in corpore de cercetători, există 
argumente în favoarea ei. În primul rând, faptul că traducătorul înțelege astfel textul este 
demonstrat de terminologia împrumutată din Banchetul (189d-193b) lui Platon de la Gn 1, 27 
unde ἄρσεν καὶ θῆλυ ἐποίησεν αὐτούς trimite direct la mitul androginului, regăsit mai târziu și în 
iudaism27; în al doilea rând, într-o societate patriarhală precum cea a iudaismului antic este greu 
de presupus că intenția autorului biblic ar fi cea de indica în acest context ideea de căsătorie28. În 
Gn 3, 3 femeia reformulează puțin diferit interdicția divină: „Nu mâncați și nici nu vă atingeți de 
el, ca să nu muriți” (Οὐ φάγεσθε ἀπ᾽ αὐτοῦ οὐδὲ μὴ ἅψησθε αὐτοῦ, ἵνα μὴ ἀποθάνητε). Deși 
verbul ἅπτω are de cele mai multe ori în textele biblice sensul de „a atinge” altarele păgâne sau 
în general ceva impur (Ex 29, 37; Lv 7, 9; 7, 11; 11, 8; 11, 24-27; Lv 15, 5; 15, 10-27), nu este 
mai puțin adevărat că în Gn 20, 4 și 20, 6 el are conotații sexuale. În ambele cazuri ni se spune că 
Abimelec, regele Gherarei, nu a avut relații sexuale cu Sara, soția lui Avraam: Αβιμελεχ δὲ οὐχ 
ἥψατο αὐτῆς („Dar Abimelec nu s-a atins de ea”). Un alt verb cu conotații sexuale, ce primește 
sensul moral de „a înșela”, „a amăgi” în majoritatea traducerilor, este ἀπατάω din Gn 3, 13. Aici 
femeia îi răspunde lui Dumnezeu: „Șarpele m-a amăgit și am mâncat”. Sensurile verbului pot fi 
morale, dar dacă analizăm câteva contexte biblice înțelegem că aici ar putea fi vorba și despre 
seducție. De pildă, în Exod 22, 15 (16) citim textul unei legi, unde verbul înseamnă mai curând 

                                                           
23 Brayford 2007: 230.  
24 Nu este singurul caz în care traducătorii alexandrini traduc în conformitate cu ideile religioase acceptate în epoca 
lor. Cele mai cunoscute modificări sunt cele legate de numele lui Dumnezeu, de evitarea antropomorfismelor și a 
antropopatismelor din textul sursă, dar mai există și alte intervenții ce țin de o oarecare demitologizare a textelor 
prin intermediul traducerii (e.g. Dt 32, 24, unde numele propriu Reșef (רֶשֶׁף ), zeitatea canaanită ce personifica 
plăgile și bolile, este tradus printr-un substantiv comun, ce eludează probabil un sens mai vechi al textului).    
25DBD, s.v. חָמַד.  
26LSJ, s.v. ὡραῖος. 
27Genesis Rabbah VIII, 1: „R. Jeremiah b. Leazar said: When the Holy One, blessed be He, created Adam, He 
created him an hermaphrodite [bi-sexual], for it is said, Male and female created He them and called their name 
Adam” (traducere de H. Freedman în Midrash Rabbah:Genesis 1939, vol I: 54).  
28 Brayford 2007: 235.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 278 

„a seduce”: „Dacă va amăgi cineva o fată nelogodită şi se va culca cu ea, să îi dea zestre şi să o 
ia de soţie” (᾿Εὰν δὲ ἀπατήσῃ τις παρθένον ἀμνήστευτον καὶ κοιμηθῇ μετ᾽ αὐτῆς, φερνῇ φερνιεῖ 
αὐτὴν αὐτῷ γυναῖκα). La fel, în Judecători 14, 15 verbul tradus „a ademeni” are din nou sensul 
de a seduce: „Și i-au zis femeii lui Samson: «Ademeneşte pe bărbatul tău să dezlege ghicitoarea 
[...]» (Καὶ εἶπαν τῇ γυναικὶ Σαμψων ᾿Απάτησον δὴ τὸν ἄνδρα σου [...]). Inclusiv în Noul 
Testament, într-un context în care apostolul Pavel se referă la fecioria spirituală și face aluzie la 
contextul Genezei (II Corinteni 11, 2-3), verbului i se conferă metaforic conotații sexuale: „[...] 
pentru că v-am logodit cu un singur bărbat, ca să vă înfăţişez lui Hristos fecioară neprihănită. Dar 
mă tem ca nu cumva, precum şarpele a amăgit pe Eva în viclenia lui, tot aşa să se corupă şi 
gândurile voastre de la cinstea29 şi neprihănirea cea în Hristos”. ([...] ἡρμοσάμην γὰρ ὑμᾶς ἑνὶ 
ἀνδρὶ παρθένον ἁγνὴν παραστῆσαι τῷ Χριστῷ·  φοβοῦμαι δὲ μή πως, ὡς ὁ ὄφις ἐξηπάτησενΕὕαν 
ἐν τῇ πανουργίᾳ αὐτοῦ, φθαρῇ τὰ νοήματα ὑμῶν ἀπὸ τῆς ἁπλότητος [καὶ τῆς ἁγνότητος] τῆς εἰς 
τὸν Χριστόν). Inclusiv pedeapsa femeii pentru încălcarea poruncii divine din Gn 3, 16 conține în 
ebraică un hapax, teșuqah (תְּשׁוּקָה - „dorință”, „poftă”, „apetit”), pe care autorii lexicoanelor 
ebraice nu știu cum să-l explice și spun doar că prezența lui în Textul Masoretic este neobișnuită 
și frapantă30. Textul LXX îl traduce prin termenul ἡ ἀποστροφή („întoarcere”, „revenire”), 
pentru că, foarte probabil, traducătorul elenofon înțelege textul în cheia mitului platonist al 
androginului și e firesc ca el să facă o legătură logică între creația omului, interdicția de a mânca 
din pom și pedeapsa primită. La Platon prin acest mit este explicată probabil atracția sexuală, la 
traducătorii alexandrini rămânem totuși pe terenul speculației. Alte traduceri grecești sunt mai 
explicite aici: Aquila îl traduce prin συνάφεια („unire”, probabil sexuală), iar Symmachus îl 
traduce prin termenul stoic ὁρμή („dorință”, „poftă”)31.   

În concluzie, pe baza unor sensuri latente, identificabile numai în limba ebraică biblică și 
parțial în limba greacă veche, este posibil ca narațiunea din capitolele 2 și 3 ale Genezei să fi 
avut într-o anumită etapă de evoluție a textului o interpretare cu totul diferită de cele actuale. 
Înțelegerea expresiei „cunoașterea binelui și răului” în termenii discernământului moral 
influențează opțiunile traducătorilor antici și moderni pentru sensurile legitimate de interpretările 
ulterioare ale întregii narațiuni. Canonizarea în Antichitate impune nu doar modificări ale 
textului pe alocuri, ci și un anumit tip de traducere literală, ce exilează sensurile neconvenabile 
ale lexicului narațiunii în imaginația scrierilor apocrife sau mistice. Privite uneori drept cópii 
fidele ale originalelor, dacă nu chiar originalele, traducerile biblice presupun la rândul lor opțiuni 
semantice și sunt inevitabil subsumate unor tradiții de interpretare consolidate în timp. Selecția 
semantică bazată pe interpretare în cadrul fiecărei tradiții are la bază același modus operandi: 
ignorarea încadrării textului într-un gen literar, generalizarea sau particularizarea sensurilor, 
opțiunea pentru sensul figurat în detrimentul celui literal sau, invers, preferința pentru literă în 
locul metaforei ș.a.m.d. Oricum, în traducerea unui text atât de vechi precum cel al Genezei 2,4b 
- 3,24, ce își află ecouri îndepărtate în textele despre Dilmun (e.g.Enki și Ninḫursaĝa), paradisul 
terestru al anticului Sumer, astăzi a devenit mai prudentă și mai comodă acceptarea unor sensuri 
consacrate și legitimate de tradițiile religioase, în condițiile în care este imposibil să cunoaștem 

                                                           
29 Merită menționat faptul că sensul verbului φθαρῇ (<φθείρω) din acest context este mai degrabă cel de „a corupe 
moral”, „a ispiti” și chiar „a seduce”, dacă avem în vedere că τῆς ἁπλότητος (<ἡ ἁπλότης) nu înseamnă doar  
„cinste” sau „onestitate”, ci și „celibat”, „feciorie” (v. LSJ, s.v. ἁπλότης).       
30 DBD, s.v.תְּשׁוּקָה 
31Field 1875, t. I: 16.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 279 

cu precizie etapele de transmitere a ceea ce pare mai curând un palimpsest, căruia i se citește 
numai textul de suprafață. 
 
BIBLIOGRAPHY 
 

Dicționare:  
 

DBD = The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon, Clarendon Press, Oxford, 1907. 
LSJ = Liddle, H.G.& Scot, R., A Greek-English Lexicon, Clarendon Press, Oxford, 1996. 
 

Surse:  
 
LXX = Septuaginta. Editio altera (eds. A. Rahlfs; R. Hanhart), Deutsche Bibelgesellschaft, 

Stuttgart, 2006.    
TM = Biblia Hebraica Stuttgartensia (eds. K. Elliger; W. Rudolph), Deutsche Bibelgesellschaft, 

Stuttgart, 1967/1977. 
Field, Frederick (1875), Origenis Hexaplorum quae supersunt sive veterum interpretum 

Graecorum in totum Vetus Testamentum fragmenta,t. I, Oxonii e Typographeo 
Clarendoniano.  

Irenaeus (1920), The Demonstration of the Apostolic Preaching, translation, introduction and 
notes by J. Armitage Robinson, Macmillan, London. 

Midrash Rabbah:Genesis (1939), translation by H. Freedman and Maurice Simon, vol. 1, Soncino Press, 
London.   

 
Lucrări de referință: 
 

Aejmelaeus, Anneli (1993), On the Trail of the Septuagint Translators, Kok Pharos, Kampen.  
Ausloos, H. (2017), “‘Garden in Eden’ or ‘Paradise of Delight’? The Septuagint’s Rendering of 

  .in the Book of Genesis”, Acta Theologica, Vol. 37, No. 1, 6-17 עדן
Brayford, Susan (2007), Genesis, Septuagint Commentary Series, Brill, Leiden/Boston. 
Fishbane, Michael (1985), Biblical Interpretation in Ancient Israel, Clarendon Press, Oxford.  
Gordis, Robert (1957), „The Knowledge of Good and Evil in the Old Testament and the Qumran 

Scrolls”, Journal of Biblical Literature, Vol. 76, No. 2, 123-138.  
Heidel, Alexander (1951), The Babylonian Genesis. The Story of Creation, 2nd Edition, The 

University of Chicago Press, Chicago.  
Moberly, R.W.L. (2008), „Did the Interpreters get it Right? Genesis 2-3 Reconsidered”, The 

Journal of Theological Studies, New Series, Vol. 59, No. 1, 22-40.    
Saebo, Magne (1996), Hebrew Bible / Old Testament. The History of Its Interpretation. From the 

Beginnings to the Middle Ages (Until 1300), Vol. I, Part I. Antiquity, Vandenhoeck & 
Ruprecht, Göttingen.  

Steenberg, Matthew C. (2005), „To test or preserve? The prohibition of Gen 2.16-17 in the 
thought of two second-century exegetes”, Gregorianum, Vol. 86, No. 4, 723-741.  

Stern, Herold S. (1958), „The Knowledge of Good and Evil”, Vetus Testamentum, Vol. 8, Fasc. 
4, 405-418.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press



Iulian Boldea, Dumitru-Mircea Buda, Cornel Sigmirean (Editors)                               
MEDIATING GLOBALIZATION: Identities in Dialogue                                                             

Arhipelag XXI Press, 2018 

 280 

Westermann, Claus (1992), Genesis: An Introduction, translated by John J. Scullion, Fortress 
Press, Minneapolis. 

Williams, C. J. F. (1991), „Knowing Good and Evil”, Philosophy, Vol. 66, No. 256, 235-240.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 15:02:27 UTC)
BDD-V4629 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

