
Nume de zei şi de zeiţe în cultura românească veche

Gheorghe Chivu
Universitatea din Bucureşti, Facultatea de Litere 

Academia Română

Names of gods and goddesses in old Romanian culture

Abstract: Names of gods and goddesses in Greek and Roman mythologies are 
commonly considered proofs of speakers’ classical culture. The information on 
Greek-Latin mythology and the employment in texts of names of divinities illustrat-
ing it have been interpreted, almost without exception, as signs of cultural renewal 
in modern Romanian writing. The Enlightenment, particularly receptive to Latin, 
Old Greek or Romance Western Literature, followed by classicism and romanti-
cism, literary currents that facilitated the dissemination into Romanian space of 
texts representative of Western modern culture, favoured the reception of themes 
and ideas associated with mythology. These aspects were often illustrated by means 
of proper names as signs of a new artistic sensibility and as stylistic markers. 
Historical dictionaries of the Romanian language further argue this idea by refer-
ring to the generally accepted meaning of the lexeme dumnezeu (god) and its syn-
onym zeu (deity) in the old Romanian literary language, the former seldom used as 
a common noun before the end of the 18th century. In monotheistic religions, such 
as Christianity, the two nouns, dumnzeu and zeu, designated “the supreme, eternal 
being, the primordial transcendent cause, the fundamental principle of existence 
and universal order, the creator and judge of the world” (Dicţionarul limbii române 
[Dictionary of the Romanian language]) whenever they were used in the singular, 
usually articulated form and many times as proper names. In the plural and with 
direct reference to polytheistic religions, the nouns indistinctly denoted “pagan 
deities, false gods, idols, deities; beings imagined as having supernatural powers” 
(Dicţionarul limbii române [Dictionary of the Romanian language]). 
Therefore, the occurrence of proper names designating gods and goddesses 
in Greek-Latin culture and mythology is scarce in old Romanian texts. The dis-
semination of these names can be explained especially through the type of text 
(secular or religious) and the form and content of the sources used by translators. 
However, the rare citation and use of the names of Greek or Roman divinities in 
old Romanian writing, as well as the current meaning of the plural forms dumnezei 
and dumnezeiţe or dumnezeoaie, as opposed to the singular (dumne)zeu, must not 
be linked with the lack of knowledge of Greek-Roman mythology. They should 
be related to the prohibition imposed by church officials (constantly promoted by 
canonical texts) on the use of names of “idols, false gods”, which were considered 
elements resulting from the influence of heathen beliefs.
Keywords: old literature, mythology, dumnezei (gods), dumnezeiţe, dumnezeoaie 
(goddesses).

949DOI: 10.30816/ICONN4/2017

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1171

1. Cunoaşterea şi utilizarea numelor zeilor şi zeiţelor din mitologiile greacă şi 
romană sunt considerate, în mod curent, probe ale culturii clasice a vorbitorilor. Iar 
informaţiile privind mitologia greco-latină şi consemnarea în texte a numelor divinită-
ţilor care o ilustrează au fost receptate, aproape fără excepţie, în spaţiul nostru cultural, 
drept semne de înnoire culturală specifice scrisului românesc modern. 

Iluminismul, cu deschiderea marcată spre literatura apuseană de expresie lati-
nească, grecească veche sau romanică şi apoi, deopotrivă, clasicismul şi romantismul, 
curente literare care au permis receptarea culturii moderne occidentale, au facilitat 
pătrunderea unor teme şi a unor idei asociate cu mitologia sau ilustrate nu o dată prin 
nume proprii devenite deopotrivă semne ale unei noi sensibilităţi artistice şi marcă 
stilistică. (Aşa-numita „aluzie mitologică”, frecvent atestată în literatura românească a 
secolului al XIX-lea, a favorizat utilizarea numelor unor divinităţi ca autentice substan-
tive comune – mă gândesc, de exemplu, dintr-o serie ce poate fi oricând îmbogăţită, 
la Adonis, la Afrodita, la Apolo, la Hercule sau la Minerva –, iar zeu şi zeiţă, asimilate, 
surprinzător, dar semnificativ, de vorbitorul nespecialist, fondului neologic modern, au 
început să aibă sensuri figurate, pătrunse în uzul literar şi acceptate destul de rapid în 
vorbire. 1)

Dicţionarele istorice ale limbii române argumentează suplimentar această consta-
tare prin sensul dat în mod curent în româna literară veche (cu reflexe în limba literară 
actuală) lexemului dumnezeu şi sinonimului său zeu, ultimul puţin utilizat ca substantiv 
comun înainte de sfârşitul veacului al XVIII-lea. (Atestările substantivului moştenit zeu 
trimit, practic, numai la texte anterioare mijlocului veacului al XVII-lea, continuitate de 
utilizare având doar interjecţia zău, devenită populară şi familiară, în epoca modernă.) 
Desemnând în religiile monoteiste, precum creştinismul, în asociere obligatorie cu 
forma de singular, nu o dată articulată şi având constant regim de nume propriu, „fiinţa 
supremă, eternă, cauza transcendentă primordială, principiul fundamental al existenţei 
şi al ordinii universale, creatorul şi judecătorul lumii” (după cum glosează Dicţionarul 
general al limbii române, numit în mod curent Dicţionarul Academiei2), cele două sub-
stantive, zeu şi dumnezeu, numeau (şi încă numesc) indistinct, la forma de plural şi cu 
referire expresă la religiile politeiste, „divinităţi păgâne, bozi, idoli, zeităţi; fiinţe ima-
ginate ca având puteri supranaturale”. (Definiţia este extrasă din nou din Dicţionarul 
academic al limbii române3.) 

Această semnificaţie globalizantă, devenită, prin utilizare repetată, informaţie 
culturală cu valoare generală, sugerează ideea că mitologia greco-latină nu a fost cunos-
cută de către vorbitorii mai mult sau mai puţin instruiţi ai limbii române vechi, respec-
tiv de către cititorii vechii noastre literaturi. 

1  Vezi atestări în Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul XIV, Litera Z, 
[Bucureşti]: Editura Academiei Române, 2000, s.v. zeu şi zeiţă. 

2  Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul I, partea a 6-a, Litera D.  discord-
dyke, [Bucureşti]: Editura Academiei Române, 2009, s.v. 

3  Cf. Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul XIV.  Litera Z, Bucureşti: Edi-
tura Academiei Române, 2000, s.v. zeu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1172  •  Gheorghe Chivu

Iar caracterul predominant religios, de factură creştină, al vechilor noastre scrieri 
literare şi tipul, respectiv conţinutul celor mai multe texte transpuse sau create în limba 
română până în a doua jumătate a veacului al XVIII-lea, când se manifestă activ influ-
enţa iluminismului, atât a celui de tip apusean, cât şi a celui venit prin filieră neogreacă, 
par să argumenteze aceeaşi idee.

(Pornim de la premisa că limba textelor cunoscute reflectă, de regulă, starea 
limbii vorbite, iar aceasta din urmă este martor relevant al nivelului de dezvoltare şi al 
modului de manifestare a unei culturi.)

2. Primele traduceri biblice româneşti dovedesc însă contrariul, întrucât, spre 
exemplu, cele dintâi versiuni, relativ contemporane, ale Apostolului, păstrate în Codicele 
popii Bratul (copiat la Braşov în 1559–1560), în aşa-numitul Codice Voroneţean (celebrul 
manuscris nord-moldovenesc, datat filigranologic între 1563 şi 15834), sau în tipăritura 
coresiană, scoasă la Braşov, în 1566–1567, conţin referiri explicite la Iupiter, menţio-
nat sub numele grecesc Diopet, şi la Artemida: „spre despus fiind marelui Artemidea şi 
Deopetului” (Codicele Bratul, 211)5, „spre despusu fiindu mariei Arrtemide şi lu Diopetu” 
(Codicele Voroneţean, 6v)6, „spre despus fiind atâta mare şi Artemidea şi Diopetovi” 
(Apostolul lui Coresi, 92–93)7. În cea mai veche versiune manuscrisă a cunoscutei cărţi 
biblice, transcrisă de popa Bratul din Braşov, citim de asemenea: „făcea case de argintu 
Artemideei” (206), „mariei zeiasă casa Artemideei” (207), pasajele menţionate având în 
Codicele Voroneţean, manuscris puţin mai recent decât copia popii Bratul, forma „făcea 
case de arrgintu Arrtemideei” (4v), respectiv „a mariei dumnedzeaie casă, a Arrtemideei” 
(5r), iar în Apostolul coresian: „făcea casă arginţită Artemideei” (91), respectiv „marea 
dumnezeiţa casa Artemida” (91). Versiunea Apostolului, cuprinsă în Noul Testament 
de la Bălgrad, tipărit din 1648, înlocuieşte numele grecesc al zeiţei, urmare a utilizării 
unei versiuni latineşti a textului, cu numele corespunzător latinesc: „beseareca a marei 
dumnezeiasei Diianii” (160v). Consecinţă a aceluiaşi model latinesc, Iupiter ia locul mai 
vechiului Diopet: „cinsteaşte pre mare dumnezeiasa Diana şi chipul lui Iupiter pogorât” 
(160v)8. În vreme ce, în Biblia de la Bucureşti, pasajul se modifică prin întoarcere la tradi-
ţia ortodoxă a textului, în: „e purtătoare de grija besearecii Artimidei, dumnezăoaiei cei 
mari, şi a lui Diopetus” (847)9.

4  Vezi sinteza din I. Gheţie, Al. Mareş, Originile scrisului în limba română, Bucureşti: Edi-
tura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1985, 191–213.

5  Codicele Bratul, ediţie Al. Gafton, Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 
2003. 

6  Codicele Voroneţean, ediţie M. Costinescu, Bucureşti: Editura Minerva, 1981.
7  Coresi, Lucrul apostolesc. Apostolul, ediţie facsimilată I. Bianu, Bucureşti: Cultura Naţi-

onală, 1930.
8  Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648, reeditat din iniţiativa 

PS Emilian, Editura Episcopiei Ortodoxe Române a Alba Iuliei, 1988.
9  Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia oară 

la 1688, retipărită după 300 de ani, în facsimil şi transcriere, Bucureşti: Editura Institutului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1173

Numele unor zei şi ale unor zeiţe din mitologia greacă sau latină sunt consemnate 
şi în alte scrieri religioase din a doua jumătate a secolului al XVII-lea sau din primul 
deceniu al veacului următor.

Astfel Dosoftei, cărturarul cunoscător şi utilizator avizat atât al limbii greceşti, 
uzuală în ortodoxia răsăriteană, cât şi al limbii latineşti, corelează, în Parimiile preste an 
(tipărite în 1683), într‑un pasaj ce reprezintă, desigur, o redactare proprie, numele gre-
ceşti şi latineşti ale unor divinităţi importante: Afrodita sau Chipra şi Venera, Cron sau 
Saturnus, Zeves sau Iovis şi Dumnedzăul Tunului, respectiv Athina, dzâna-nţălepciunilor 
(III, 123v–124r)10.

Iar Antim Ivireanul, celebrul mitropolit muntean, foloseşte în Cazania la Sfântul 
Nicolae din Didahii, culegere originală de predici, păstrată în mai multe copii, cea mai 
veche datând din primele două decenii ale veacului al XVIII-lea, numele Afrodita 
(51)11, iar în Chipurile Vechiului şi Noului Testament (text datat iulie 1709) reţine 
informaţia că Antioh Epifanes (rege între anii 175 şi 164 înainte de Hristos) a pus „ido-
lul Diei Olimbiului [adică statuia lui Zeus] în beseareca Ierusalimului” (311)12. 

Atestări ale numelor unor divinităţi greceşti sau latineşti pot fi întâlnite şi în 
multe scrieri laice traduse, prelucrate şi copiate în limba română în secolele anterioare 
pătrunderii iluminismului în spaţiul nostru cultural. 

În Cronica universală, compilată de călugărul oltean Mihail Moxa, în deceniile 
de început ale veacului al XVII-lea, pe baza unor surse între care se afla şi Cronica lui 
Constantin Manasses, alături de Apolon, consemnat ca divinitate („ducea daruri lu 
Apolon” 34r), apar Afrodit (6r), Aris (6r), Ermia (6r) şi Zevs (6r), toate notate ca nume 
date planetelor Venus, Marte, Mercur şi Jupiter13.

În paginile Istoriilor lui Herodot, transpuse în limba română de Nicolae Milescu 
Spătarul, între 1668 şi 167014, dar cunoscute exclusiv printr‑o copie târzie, în care 
numele proprii din paginile originalului nu vor fi fost, desigur, înlocuite, sunt notate, 
dintre divinităţile greceşti: Apollon (I 87, IV 159, VII 26), Artemis (I 26, II 137), Posidon 
(II 43), Triton (IV 179, 188) şi Zef(s) (IX 122, V 105, VII 56)15.

Constatări similare pot fi făcute prin lectura Ceasornicului domnilor, versiune 
românească pentru Horologium principum, celebra carte a lui Antonio de Guevara. În 
textul datorat lui Nicolae Costin, învăţatul fiu al cronicarului Miron Costin, sunt con-
semnate, dintre divinităţi: Apollo şi „capiştea” lui din Delfi (256; vezi şi Apolon 360, 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1988; cf. Biblia 1688, I-II, ediţie V. Arvinte şi 
I. Caproşu, Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2001–2002. 

10  Dosoftei, Parimiile preste an, Iaşi, 1683, ediţie M. Ungureanu, Iaşi: Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza”, 2012.

11  Antim Ivireanul, Opere, ediţie G. Ştrempel, Editura Minerva, 1972.
12  Antim Ivireanul, Chipurile Vechiului şi Noului Testament, în Arhim. Sofian Boghiu, Sfân-

tul Antim Ivireanul şi Mănăstirea Tuturor Sfinţilor, Bucureşti: Editura Bizantină, 2005, p. 31–123.
13  M. Moxa, Cronica universală, ediţie G. Mihăilă, Bucureşti: Editura Minerva, 1989.
14  Vezi L. Onu, Prefaţă, în Herodot, Istorii, Bucureşti: Editura Minerva, 1984, p. VII.
15  Herodot, Istorii, ediţie L. Onu şi L. Şapcaliu, Bucureşti: Editura Minerva, 1984.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1174  •  Gheorghe Chivu

541), Berecintia (nume notat şi sub forma Bereţintia, 569), Ian [adică Ianus] (569), 
Iunon, „bodzul” lui Nero (21; vezi şi 254, 255), Jupiter (Zevsu), „dumnedzăul dum-
nedzăilor” (389; vezi şi Iupiter 392, 569, 665; Zevsu 612), Mars(u), zeul războiului 
(17, 196, 360, 569, 610; notat şi sub forma Martie 452, 621), Miercurie [adică Mercur] 
(390), Ţeresa (scris: Ţeţera) [adică Ceres], „dumnedzăiţa” agriculturii (32), Vesta (569) 
şi Vinerea [adică Venera] (678)16.

Astfel de nume apar şi în copiile câtorva aşa-numite „cărţi populare”, texte de 
înţelepciune sau scrieri narative care evocă întâmplări sau fapte din perioada antică, pe 
baza unor surse provenind direct sau mediat din cultura grecească. Astfel în Alexandria, 
romanul istoric consacrat vieţii şi vitejiilor lui Alexandru Macedon, roman cunoscut 
în spaţiul românesc încă din veacul al XVI-lea17, se face referire la „Amon dumnezeu” 
şi la Apolon (180)18. În Istoria Troadei, roman istoric, a cărui cea mai veche versiune 
românească acum cunoscută datează din 1689, sunt consemnate „biserica lui Iracleu 
dumnedzău” (93), „o capişte ... a lui Apolon dumnedzău” (104; vezi şi 105) şi este menţi-
onată o jertfă adusă de Menelau-împărat lui „Dios dumnedzău” (91)19. În Esopia, cartea 
de înţelepciune care povesteşte viaţa şi pildele lui Esop, se face referire, într‑o copie exe-
cutată tot la finele veacului al XVII-lea, la „popi ai lui Artemidie” (123r) şi la „biseareca 
lui Apolon” (145r)20, iar într‑o traducere nouă a textului, tipărită în 1795, Petru Bart, 
tipograf ardelean aflat, la sfârşit de veac XVIII, sub altă zodie culturală decât copiştii 
anterior menţionaţi, face un comentariu în care sunt consemnaţi, dintre „dumnezeii 
elineşti”: Apolon, Aris, Cron, Diia, Ermis şi Zevs (117; vezi şi „Die, dumnezeul elinesc”, 
159; „alt boz, ce-i zic Zevs”, 159; „Oh, Zevs dumnezeu!”, 159)21. 

Aproape firesc, numele unor divinităţi greco-romane apar în traducerea prognos-
ticului intitulat Foletul novel, făcută din surse italieneşti, la cumpăna veacurilor al XVII-
lea şi al XVIII-lea, la cererea lui Constantin-vodă Brâncoveanu. Găsim aici Afroditi (58, 
162), Belona, numită „dumnezoaia războaielor” (80, 163), Cronos (124), Iupiter (26), 
menţionat mai frecvent sub numele Zeus (121, 124, 135; vezi şi Zevsu 119), Marsu, 
„dumnezeul războaielor” (25, 28, 29), Mercurie (119, 124) şi Neptun (25)22.

16  Ceasornicul domnilor de Antonio de Guevara, traducere de Nicolae Costin, ediţie G. Ştrem-
pel, Bucureşti: Editura Minerva, 1976.

17  Cf. D. Simonescu, în Cărţile populare în literatura românească, I, Bucureşti: Editura pen-
tru Literatură, 1963, p. 6–7.

18  Cel mai vechi manuscris al Alexandriei, copiat de popa Ioan Românul în anul 1620, fiind lacu-
nar, preluăm numele ce trimit la mitologia grecească din versiunea ilustrată, în 1790, de moldovea-
nul Alexandru Negrule. (Vezi transcrierea acestei versiuni în Alexandria ilustrată de Năstase Negrule, 
coord. G. Dumitrescu, Bucureşti: Editura Sapientia Principium Cognitio, 2015, p. 177–221.)

19  Împărăţâia lui Priam, împăratul Troadei, cetăţii ceii mari, ediţie D. Simonescu, în Cărţile 
populare în literatura românească, I, p. 89–108.

20  Istoriia lui Esop, ediţie V.  Barbu, în Viaţa lui Esop. Studiu critic, Bucureşti: Editura 
Minerva, 1999, p. 175–208.

21  Esopiia, ediţie I.C. Chiţimia, în Cărţile populare în literatura românească, I, p. 117–160.
22  Foletul Novel. Calendarul lui Constantin Vodă Brâncoveanu, 1693–1704, ediţie E. Vîrtosu, 

Bucureşti: [f.e.], 1942.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1175

Lista cea mai bogată de nume mitologice, predominant latineşti, cunoscută din 
perioada acum cercetată, este însă cuprinsă în lexiconul latin-român (Dictiones Latinae 
cum Valachica interpretatione) alcătuit, în ultimul deceniu al veacului al XVII-lea, de 
Teodor Corbea, învăţat braşovean. Este o sursă cu relevanţă aparte, dat fiind caracterul 
textului (dicţionar cuprinzând informaţie de tip enciclopedic), cultura de tip modern 
a lui Corbea, dar mai ales pregătirea şi ocupaţia de bază a comanditarului. (Realizarea 
versiunii în limba română a Dicţionarului latin-român amintit23 a fost cerută de 
Mitrofan, episcop de Buzău, fost colaborator, ca episcop de Huşi, al mitropolitului 
Dosoftei.) Fapt relevant pentru mentalitatea şi pentru cultura unora dintre vechii noş-
tri cărturari, manuscrisul realizat de învăţatul ardelean la cererea unei înalte feţe bise-
riceşti din Ţara Românească, prelucrare masivă a sursei, nu simplă şi fidelă traducere, 
cuprinde consemnări numeroase ale unor nume de zei şi de zeiţe, dintre care selectăm, 
spre ilustrare (păstrând doar semnificaţia mitologică şi eliminând indicaţiile gramati-
cale, specifice unui lexicon), câteva exemple (intrările articolelor au, firesc, formă lati-
nească): Aphrodite, „dumnezăoaia Vineri” (47), Apollo, „al cântătorilor, al prorocilor şi 
al doftorilor dumnezău” (47), Artemis, „Diana sau Luna” (56), Bacchus, „dumnezăul 
vinului” (68), Bellona, „dumnezăoaia războaielor” (72), Ceres, „dumnezăoaia grânelor” 
(96; vezi şi Ţeres 152), Cupido, „dumnezăul dragostei în chip de copil, fiiuleţul lui Mars 
şi al ii Venus” (140), Demeter, „Ţeres, dumnezăoaia pâinei” (152), Diana, „Luna, dum-
nezăiţa vânătorilor, fata lui Iupiter” (158), Flora, „dumnezăiţa florilor” (206), Jupiter 
sau Jovis, „fiiul lui Saturnus, pre care l-au ţânut poeticii prea de sus a fi” (274; vezi şi 158, 
311, 453), Mars, „dumnezăul războaielor” (302), Minerva, „dumnezăiţa învăţăturei şi 
a înţelepţiei, fata lui Iupiter, găsâtoarea tortului şi a ţăsutului” (311), Neptunus, „fiiul 
lui Saturnus, dumnezăul mărilor” (326; vezi şi 274, 453), Saturnus, „tatăl lui Iupiter, 
Iunei, al lui Neptunus şi Pluto, pre care în păgânime l-au ţânut dumnezău” (453; vezi 
şi 274), Venus, „dumnezăiţa dragostei” (537; vezi şi 140)24. Iar lista poate fi oricând 
îmbogăţită.

3. Atestările din literatura română veche ale unor nume ce desemnau, cu trimi-
tere la mitologia greacă şi la mitologia latină, dumnezei şi dumnezeie sau dumnezeoaie, 
adică, în terminologie modernă, zei şi zeiţe, sunt, deci, în ansamblu, relativ numeroase 
şi au o distribuţie justificată în primul rând prin domeniul ilustrat de anumite scrieri 
şi prin conţinutul surselor utilizate de traducători. Ele apar de obicei în scrieri laice, 
dar nu lipsesc, după cum am arătat, atestările din texte canonice, bisericeşti. Autorii, 
traducătorii sau compilatorii acestor scrieri sunt, de regulă, cărturari din afara Bisericii, 
dar informaţii şi comentarii semnificative provin din scrieri datorate unor înalte feţe 
bisericeşti.

23  La baza manuscrisului datorat lui T. Corbea s-a aflat, după cum notează însuşi cărtura-
rul ardelean, ediţia din 1604 a dicţionarul latin-maghiar (Dictionarium Latino-Hungaricum) al 
lui A. Szenci-Molnár. 

24  T.  Corbea, Dictiones Latinae cum Valachica interpretatione, ediţie A.-M.  Gherman, 
[Cluj-Napoca]: Clusium, 2001.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1176  •  Gheorghe Chivu

Trei dintre consemnări, toate făcute în pasaje cu caracter original, datorate lui 
Dosoftei, lui Antim Ivireanul şi, aproape un secol mai târziu, lui Petru Bart, cunoscutul 
tipograf ardelean, vin să ateste şi ele, în contradicţie cu informaţiile oferite de dicţio-
narele istorice ale limbii române, buna cunoaştere de către cărturari a datelor esenţiale 
privitoare la mitologia grecească şi la cea romană. Cunoaştere favorizată şi de circulaţia 
în spaţiul românesc a unor texte provenind din spaţiul occidental, texte intrate adesea 
chiar în bibliotecile domneşti sau în cele ale înalţilor ierarhi ai vremii25.

În aceste condiţii, citarea şi utilizarea relativ redusă numeric a numelor unor divi-
nităţi greceşti sau romane în scrisul vechi, respectiv semnificaţia, devenită curentă, a 
formei de plural a substantivelor dumnezei şi dumnezeiţe sau dumnezeoaie trebuie puse, 
credem, în relaţie nu cu absenţa cunoştinţelor privind mitologiile greacă, respectiv 
romană, ci cu interdicţia, impusă de Biserică şi susţinută constant de textele canonice, 
de a utiliza şi de a promova numele „idolilor, bozilor”, considerate elemente datorate 
influenţelor exercitate de credinţele păgâne.

Se ştie, desigur, că în Cele zece porunci, intens difuzate prin tipar sau prin copiere 
încă de la mijlocul secolului al XVI-lea, când apare versiunea românească a Catehismul 
coresian, se spunea: „Eu sânt domnul Dumnezeu al tău, pre lângă mine dumnezei striini 
să n-aibi” (4v)26. Tot în veacul de început a scrisului literar în limba română, inter-
dicţia menţionării numelor divinităţilor păgâne era reluată în paginile Paliei tipărite, 
în 1582, la Orăştie: „despre alţi domnedzei să nu nici pomeniţi, nici den gură-vă să nu-i 
audză” (255)27, iar pasajul revine în paginile Bibliei de la Bucureşti în redactarea: „de 
numele altor dumnezei să nu vă aduceţi aminte, nice să să auză den gurile voastre” (55)28.

„Porunca” a fost de timpuriu întărită printr‑o anumită interpretare a semnificaţiei 
numelor divinităţilor greco-latine, interpretare promovată de oficialităţile bisericeşti în 
virtutea canoanelor religiei creştine. 

Iată o notaţie făcută în acest sens de către mitropolitul Dosoftei în paginile 
Parimiarului tipărit în 1683:

„Pre-aceale vremi, de veaci era-n toată lumea slujba idolilor, că-mvăţasă vrăjmaşul pre oameni 
de-ş făcusă dumnădzăi drăceşti. Cine ce rău făcea, aşea avea dumnădzău aceluia feali de păcat. 

25  Dicţionarul latin-maghiar (Dictionarium Latino-Hungaricum) al lui A.  Szenci Molnár, 
utilizat de către T. Corbea pentru a obţine, prin traducere şi prin prelucrare, Dictiones Latinae 
cum Valachica interpretatione, îi era, desigur, cunoscut episcopului de Buzău, Mitrofan, dacă nu 
cumva textul făcea parte din biblioteca înaltului prelat. 

26  Catehismul lui Coresi, ediţie A. Roman Moraru, în Texte româneşti din secolul al XVI-lea, 
coordonator I. Gheţie, [Bucureşti]: Editura Academiei Române, 1982, p. 101–105.

27  Palia de la Orăştie. 1581–1582, ediţie C. Pamfil, Editura Academiei Române, Bucureşti, 
1962; cf. Palia de la Orăştie (1582), I. Textul, ediţie V. Arvinte, I. Caproşu şi Al. Gafton, Iaşi: 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2005.

28  Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia oară 
la 1688, retipărită după 300 de ani, în facsimil şi transcriere, Editura Institutului Biblic şi de 
Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1988; cf. Biblia 1688, I, ediţie V. Arvinte şi 
I. Caproşu, Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2001.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1177

Curvele şi curvarii avea pre dzâna dragostelor, lătinii îi dzâcea Venera şi o mutară la Luceafărul 
cel mare, că acela Luceafăr face tărie goniţelor, de să gonesc dobitoacele, şi oamenilor le face poftă 
spre plod, de să mulţăsc oamenii pre lume şi vita. Grecii o chema acea dzână Chipra şi Afrodita 
şi dzâna dragostelor; iară noi, creştinii, îi dzâcem dzâna spurcăciunelor ş-a necurăţâilor, ce ş-au 
scornit păgânii, oamenii cei nestâmpăraţ a păgânătăţâi. Şugubeţii avea pe Cron, lătineaşte-l 
chema Saturnus, Luceafărul Sâmbetei. Spurcăcioşii iubiia pre Zeves, latineaşte-i dzâcea Iovis, 
adecă Gioi. Să fie fost şi om ca acesta spurcat şi după moarte, l-au pus nebunii, oamenii iubitorii 
de spurcăciuni, în dumnădzăi, de-l cinstiia, de făcea toate pângăriturile fără nice un păcat. Şi 
i-au pusu-i nume Dumnădzăul Tunului şi-l scriu [adică îl zugrăvesc] a mână cu fulgerul, în 
car înfocat, cu 2 hulturi înhămaţ. Cine iubiia curăţâia, aceluia încă-i scornisă vrăjmaşul pre 
Athina, dzâna-nţălepciunilor, ca nice cei înţălepţ şi curaţ să nu fie fără păcat. Era Soarele, Luna, 
Marţ, şi Miercuri, şi Luna şi alte multe basne de dumnădzăi.” (III, 123v–124r)29.

Sunt notaţii în care numelui unei divinităţi, împrumutat din limbile greacă sau 
latină, îi stă, semnificativ, alături, numele vechi, moştenit de limba română din latină, 
pentru a denumi o planetă şi, prin aceasta, o zi din săptămână. (Mă refer la Luna, la 
Marţi, la Miercuri, la Gioi şi la Vineri.)

Interpretarea dată de către Dosoftei, cărturarul mitropolit al Moldovei, în pasajul 
citat trebuie să fi fost generală în biserica ortodoxă, întrucât şi Antim Ivireanul notează 
în Didahii, în textul Cazaniei la Sfântul Nicolae, că vestitul Nicolae, arhiereul Mirelor 
Lichiei, a acţionat, prin daruri salvatoare, contra unui tată care:

„au socotit să chiiame în casa lui pe Afrodita, adecă curviia, şi pentru ca să câştige puţin aur 
şi argint” (51)30.

Spre mijlocul veacului al XVIII-lea, interpretarea cuprinsă în cele două pasaje 
datorate mitropoliţilor Moldovei, respectiv Ţării Româneşti, pare să fi fost generală, 
de vreme ce, într‑o traducere din greceşte (este vorba de Comoara lui Damaschin 
Studitul), datând din anul 1747, traducere datorată lui Mihalcea logofăt31, găsim un 
pasaj ce exprimă o poziţie asemănătoare aceleia cuprinse în Parimiarul lui Dosoftei:

„Şi cea mai rea decât toate era închinarea la idoli; că lăsa de a să închina lui Dumnezeu, ci 
fieştecare om după faptele sale să numească un dumnezeu: plugarii pământul, adecă pe dum-
nezeoaia Dimitra, păscarii şi corăbiarii pre dumnezeul Posidon, adecă pe mare, curvarii şi 
preacurvarii pre dumnezeoaia Afrodita, înţelepţii pre Athina, hoţii şi ucigaşii pre Arii, viteajii 
pre Ira, beţivii pre Dionis, mincinoşii pre Ermi, clevetitorii pre Arin, cei călduroşi şi luminaţ 
şi împăraţii pre Apolon, vânătorii pre Artemin şi, mai pre scurt, fieştecare om avea şi câte un 
dumnezeu…”32.

29  Vezi Dosoftei, Parimiile preste an, Iaşi, 1683, ediţie M. Ungureanu, Iaşi: Editura Univer-
sităţii „Alexandru Ioan Cuza”, 2012.

30  Antim Ivireanul, Opere, ediţie G. Ştrempel, București: Editura Minerva, 1972.
31  G. Ştrempel, Catalogul manuscriselor româneşti, BAR. 1601–3100, II, Bucureşti: Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1983, p. 336.
32  Transcriem citatul pe baza fragmentului reprodus de M.  Gaster, în Chrestomathie 

română, II, Leipzig: F.A. Bockhaus – Bucureşti: Socecu & Co, 1891, p. 38–42

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1178  •  Gheorghe Chivu

Iar la finele veacului al XVIII-lea, Petru Bart, tipograful ardelean cunoscut pentru 
numeroasele cărţi laice puse la dispoziţia cititorilor cu mentalitatea schimbată de ilu-
minism, nota în predoslovia Esopiei:

„pre multe locuri pomeneaşte istoriia de dumnezeii elineşti: de Apolon, de Diia, de Zevs, de 
Ermis, de Aris, de Cron şi de alţi mulţi, cum să fie fost grăind şi răspunzând, dară aceaea o 
putem creade cum că s-au fost săleşluind diiavolul într-acei idoli şi au fost răspunzând şi au 
fost făcând îndămnături, de s-au fost înşălând ticăloşii oameni şi au fost zicând că sânt dum-
nezei şi s-au fost închinând lor”33. 

Idee similară celei formulate o jumătate de veac mai devreme de logofătul 
Mihalcea, traducătorul Comorii lui Damaschin Studitul, dar şi aceleia exprimate ante-
rior de către Dosoftei şi de către Antim, ceea ce arată că atitudinea capilor Bisericii 
ortodoxe avusese ecou sau că acea atitudine era expresia unei poziţii deja încetăţenite 
în cultura românească veche, ilustrată prin uzul şi prin semnificaţia dominante avute de 
lexemele dumnezei, dumnezeoaie şi dumnezeiţe în textele vremii.

4. Cultura marilor personalităţi ale scrisului nostru literar vechi, cunoscătoare 
avizate deopotrivă ale scrisului grecesc şi ale celui latinesc, respectiv circulaţia unor 
texte apusene în spaţiul nostru cultural, confirmată de inventarul unor bogate şi bine 
articulate biblioteci umaniste (sunt relativ bine cunoscute bibliotecile lui Udrişte 
Năsturel, a Stolnicului Constantin Cantacuzino sau a lui Mihail Halici) nu sunt tot-
deauna corect reflectate în istoria limbii române literare vechi, întrucât traducerea dată 
unor scrieri şi îndeosebi vehicularea anumitor informaţii, precum acelea privind mito-
logia greco-latină, au fost, în mod cert, influenţate sau cenzurate de către oficialităţile 
religioase ale vremii.

În acest context, circulaţia unor lexeme, precum dumnezeu si dumnezeoaie, sau 
citarea unor nume de divinităţi greceşti sau romane, în perioada vechiului nostru scris 
literar şi, mai ales, utilizarea şi semnificaţia acestora trebuie stabilite prin punerea în 
relaţie a unor informaţii cu caracter divers, cultura românească veche dovedindu-se a 
fi, şi din acest punct de vedere, un fenomen complex, nu totdeauna uşor de evaluat şi 
de interpretat.

Diferite, lingvistic şi cultural, de numele vechilor divinităţi latineşti, asimilate 
în limba română încă din timpul formării sale ca idiom romanic şi transformate, ca 
în toate limbile romanice, în nume ale zilelor săptămânii sau ale unor planete (Luna, 
Mars, Mercurius, Jovis sau Venus), numele zeilor şi zeiţelor din mitologia greco-latină au 
fost receptate şi apoi constant utilizate, până la sfârşitul secolului al XVIII-lea, ca nume 
proprii cu relevanţă exclusiv culturală.

33  Esopiia, ediţie I.C. Chiţimia, în Cărţile populare în literatura românească, I, p. 117–160.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1179

Izvoare 
Alexandria ilustrată de Năstase Negrule. 2015. Coordonator G. Dumitrescu. Bucureşti: Editura 

Sapientia Principium Cognitio.
Antim Ivireanul. 2005. Chipurile Vechiului şi Noului Testament. În Sfântul Antim Ivireanul şi 

Mănăstirea Tuturor Sfinţilor, Arhim. Sofian Boghiu, 31–123. Bucureşti: Editura Bizantină.
Antim Ivireanul. 1972. Opere, ediţie G. Ştrempel. Bucureşti: Editura Minerva. 
Biblia 1688, I. 2001. Ediţie V. Arvinte şi I. Caproşu. Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan 

Cuza”.
Biblia, adecă Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, tipărită întâia oară la 1688, 

retipărită după 300 de ani, în facsimil şi transcriere. 1988. Bucureşti: Editura Institutului 
Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române.

Catehismul lui Coresi, ediţie A. Roman Moraru. 1982. În Texte româneşti din secolul al XVI-lea, 
coordonator I. Gheţie, 101–105. [Bucureşti]: Editura Academiei Române.

Cărţile populare în literatura românească, I-II, 1963. Ediţie D.  Simonescu şi I.  C.  Chiţimia. 
[Bucureşti]: Editura pentru Literatură.

Codicele Bratul. 2003. Ediţie Al. Gafton. Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 
Codicele Voroneţean. 1981. Ediţie M. Costinescu. Bucureşti: Editura Minerva.
Corbea, T. 2001. Dictiones Latinae cum Valachica interpretatione, ediţie A.-M. Gherman. [Cluj-

Napoca]: Clusium. 
Coresi. 1930. Lucrul apostolesc. Apostolul, ediţie facsimilată I.  Bianu. Bucureşti: Cultura 

Naţională. 
Dosoftei. 2012. Parimiile preste an, Iaşi, 1683, ediţie M. Ungureanu. Iaşi: Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”.
Foletul novel. Calendarul lui Constantin Vodă Brâncoveanu. 1693–1704. 1942. Ediţie Emil Vîrtosu. 

Bucureşti: [f.e.].
Gaster, M. 1891. Chrestomathie română, I-II. Leipzig: F.A. Bockhaus – Bucureşti: Socecu & Co. 
Herodot. 1984. Istorii, ediţie L. Onu şi L. Şapcaliu. Bucureşti: Editura Minerva. 
Istoriia lui Esop, ediţie V. Barbu. 1999. În Viaţa lui Esop. Studiu critic, 175–208. Bucureşti: Editura 

Minerva.
Moxa, M. 1989. Cronica universală, ediţie G. Mihăilă. Bucureşti: Editura Minerva.
Noul Testament tipărit pentru prima dată în limba română la 1648, reeditat din iniţiativa PS 

Emilian. 1988. Editura Episcopiei Ortodoxe Române a Alba Iuliei.
Palia de la Orăştie. 1581–1582. 1962. Ediţie C. Pamfil. Bucureşti: Editura Academiei Române.
Palia de la Orăştie (1582), I. Textul. 2005. Ediţie V. Arvinte, I. Caproşu şi Al. Gafton. Iaşi: Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”.

Lucrări de referinţă
*** Dicţionarul limbii române (DLR), serie nouă, tomul I, partea a 6-a, Litera D.  discord-dyke, 

Editura Academiei Române, [Bucureşti], 2009; tomul XIV, Litera Z, [Bucureşti]: Editura 
Academiei Române, 2000.

Gheţie, I., Al. Mareş. 1985. Originile scrisului în limba română. Bucureşti: Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică.

Ştrempel, G. 1983. Catalogul manuscriselor româneşti, BAR. 1601–3100, II. Bucureşti: Editura 
Ştiinţifică şi Enciclopedică.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:41:47 UTC)
BDD-V4473 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

