DOI: 10.30816/ICONN4/2017/93

NOMI SACRI IN CONTESTI PROFANI:
LA GABRIELIADE DI A.S. PUSKIN

ALESSANDRA CATTANI
Universita degli Studi di Sassari, Italia

Sacred names in profane contexts: The Gabrieliad by A.S. Pushkin

Abstract: Pushkin’s poem Gabrieliad was published in 1918, eighty-one years after
the poet’s death. Tsarist censorship had not allowed its circulation, labeling it as a
sacred and obscene poem. The onomastics of the poem is rich in anthroponyms
drawn from the New Testament and Biblical tradition. On this material, Pushkin
operates a “lowering”, a “mortification” (M. Bakhtin, 1965), dragging it toward the
ground-tomb, but at the same time involving it in a process of carnival regeneration
that originates in the underbelly.

The two worlds, the divine and the terrestrial, merge into this poem through sex,
a carnival element which, by virtue of its nature, abandons the guilt and refuses its
connection with sin, thus representing the explosive novelty of the poem.
Keywords: Gabriel, Maria, God, Satan, carnival.

A.S. Pugkin termino di scrivere il poemetto Gabrieliade nella prima meta del mag-
gio 1821." Ottantuno anni dopo la morte del poeta, nel 1918, I'opera fu finalmente
pubblicata, liberata dalle catene della censura zarista che ne aveva vietato la circolazio-
ne.> Come & noto, la rivolta in Grecia e le agitazioni in Germania, unite al sentimento
rivoluzionario che si respirava in Europa, avevano indotto lo zar a ritornare su posizioni
di politica interna fortemente conservatrici.

In un simile clima, un poema come Gabrieliade risuono volutamente provocato-
rio. A una prima lettura, esso appare infatti una volgare interpretazione erotica dell’e-
vento dell’Annunciazione, nonché una blasfema rilettura del dogma della nascita di
Cristo. Come si vedr, tuttavia, in Puskin non vi era alcun intento antireligioso, nono-
stante egli, al tempo delle sue prime composizioni, si professasse ateo; in realta, la

! Trale bozze della lettera che Puskin invid a Caadaev il 6 aprile 1821, si trova la seguente

nota: “Lo spirito santo, dopo aver chiamato Gabriele, gli rivela il suo amore e lo promuove suo
mezzano (ruffiano). Gabriele ¢ innamorato. Satana e Maria.” (B. Tomagevskij 1956-1961: 426).
La stesura dell'opera sarebbe dunque contemporanea a quella de La fontana di Bachcisaraj.

2 1l nostro lavoro si basa sull'edizione su citata del 1918, pubblicata dalla casa editrice
“Alciona” (Aanuona) e corredata dall'introduzione e dalle note critiche di Valerij Brjusov. In
tale edizione, si fa risalire la data di nascita del poema al 1822, tra la composizione de I fratelli
masnadieri e quella de La fontana di Bachcisaraj (p. 9).

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017) ~> 1161

“liberta ludica” (Lotman 1997: 410) che caratterizzava il poeta di quel periodo cozzava
fortemente con 'austero e falso misticismo imposto dal governo. Quel giovane Puskin
che, nel clima meridionale di Kisinev, si inebriava del chiassoso rumoreggiare della
gente, che era affascinato dalle sue canzoni e ammaliato dalla calda bellezza delle donne
locali, conviveva accanto alla sua meta elegiaca e nostalgica che ricordava con tristezza
i giorni di Pietroburgo, precedenti al suo esilio. Con tale contesto di spensierata allegria
giovanile si spiega la nascita dell’'opera Gabrieliade.

In questo lavoro si mostrera come, accanto alle gia note analisi formali dell’'o-
pera, sia possibile proporre una nuova lettura in chiave onomastico-carnevalesca. Il
poema & infatti ricco di antroponimi tratti dal Nuovo e dal Vecchio Testamento, tut-
tavia Puskin abbassa e mortifica tale materiale onomastico trascinandolo, con verti-
ginose cadute, verso la terra-tomba ma contemporaneamente coinvolgendolo in un
processo di rinascita che trova la sua origine nella medesima terra-ventre. I due mondi,
quello divino e quello terrestre, ne creano un terzo neutro, totalmente carnevalesco,
nel quale si incontrano. Come si vedra, tutto ci6 sara reso possibile grazie al sesso, ele-
mento carnevalizzante che, proprio in virtu di questa sua natura, si spoglia del senso
colpa e rifiuta la connessione col peccato, rappresentando cosi I'esplosiva novita del
poema.

L'appassionante vicenda che si sviluppa intorno alla comparsa della Gabrieliade
nel campo letterario del tempo coinvolge, oltre all’autore, i suoi colleghi e amici, le
alte sfere della sezione statale della censura, il metropolita Serafim e, per finire, lo zar
stesso. Nel giugno del 1828, infatti, i servi di un certo Capitano Mit’kov riferirono
che il loro signore li irretiva con la lettura di taluni versi blasfemi che portavano il
titolo di Gabrieliade (Brjusov 1918: 23-24). Tuttavia, gia da tempo il poema aveva
perso la sua aura di mistero, lo stesso Puskin ne aveva inviata una copia (andata per-
duta) all'amico P.A. Vjazemskij, insieme a una lettera datata 1 settembre 1822; fu
Vjazemskij che, in un’altra lettera del 10 dicembre 1822, parld a LS. Turgenev di una
“deliziosa birichinata” scritta dal comune amico, Aleksandr Sergeevi¢ (Tomasevskij
1956-61: 430).

In seguito alla denuncia dei servi di Mit’kov, lo zar stabili di avviare un'indagine
per individuare l'autore di quei versi cosi sfacciatamente osceni e, poiché non si hanno
fonti certe riguardo alla vicenda, si pensa che, nella variante del testo posseduto da
Mit’kov, vi fosse scritto il nome di Puskin o che sia stato Mit kov stesso a indicarlo alla
commissione d’indagine come unico autore. Pusgkin fu sottoposto a ben tre interroga-
tori, nel primo dei quali (agosto 1828) il poeta non solo negd categoricamente la pater-
nitd dell’'opera, affermando di esserne venuto a conoscenza durante gli anni del Liceo
(1815 0 1816) ma provd persino a riversarla su un suo conoscente, A.M. Gor¢akov.?

*  Puskin fu molto accorto nell'indicare in Gor¢akov il probabile autore dell'opera. Questi,

infatti, aveva gia scritto alcuni poemetti di natura oscena rimasti incensurati: egli, dunque, non
avrebbe potuto nuocere al collega in alcun modo, attribuendogli la paternita di un'opera come
tante da lui gia scritte. In realta, la questione era ben diversa: la Gabrieliade possiede infatti gia
molti dei tratti caratteristici dell’arte puskiniana, attribuibili a lui soltanto.

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



1162 ~ ALESSANDRA CATTANI

Ammise di averne copiato il testo ma asseri di non ricordarne affatto la fonte. La rispo-
sta di Puskin non convinse lo zar che lo fece convocare per un secondo interrogatorio,
durante il quale gli fu pit volte chiesto di rivelare I'identita di colui che, negli anni del
liceo, gli avrebbe fatto conoscere il testo oggetto della denuncia. Ma il poeta, ancora una
volta, affermo di non ricordare i fatti nel dettaglio, sottolineando categoricamente che
nessuno dei suoi amici o colleghi avrebbe potuto essere interessato a simili oscenita.
Nell'introduzione di V. Brjusov alla Gabrieliade, nell’edizione da lui curata, la vicenda
viene riportata dettagliatamente, supportata da appunti autografi di Puskin, arrivati
fino a noi in originale. II terzo interrogatorio ebbe luogo il 7 ottobre 1828, durante il
quale il poeta chiese alla Commissione d’Inchiesta, i cui membri erano V.P. Ko¢ubej,
P.A. Tostoj e A.N. Golicyn, di poter scrivere lui stesso una lettera allo zar, nella speranza
che un contatto diretto col sovrano potesse risolvere I'incresciosa situazione. In seguito
a questa lettera, la denuncia fu ritirata e la querelle ebbe fine sebbene non si siano con-
servate fonti, orali o scritte, che attestino il contenuto di tale corrispondenza.* L'unica
testimonianza ¢ rappresentata da una nota autografa di Puskin, ritrovata nel foglio che
riportava i versi conclusivi del primo canto di Poltava e che recita: “2 ottobre, lettera
allo zar” (Gur’janov 1978: 285) E possibile che, nella lettera, Pugkin abbia spiegato al
sovrano i reali intenti del suo componimento e che quegli le abbia comprese, o abbia
finto di comprenderle pur di legare a sé, in una morsa di controllo sempre pili stretto,
l'autore e la sua produzione futura. Il fatto che Puskin abbia rinnegato la paternita della
Gabrieliade si spiega col fatto che, al tempo degli interrogatori, egli era ormai lontano
dall’ateismo giovanile, era innamorato e proiettato verso un futuro luminoso, perché
rovinarsi con I'ammissione di una colpa? Va invece interpretato diversamente il ten-
tativo di Puskin di collocare 'opera negli anni del liceo, nonché quello di indicare in
Garckov 'autore del poema: tentativi alquanto ingenui poiché, sempre secondo la tesi
di Brjusov, nel 1815 non sarebbe stato possibile scrivere un simile testo in lingua russa
poiché non esisteva ancora una lingua pronta a tale scopo né, tantomeno, quel tipo
di verso. Inoltre, la forma della Gabreliade coincide perfettamente con quella adottata
da Pusgkin per i suoi poemi, lo stile ¢ indubbiamente quello del poeta e persino molte
espressioni che si ritrovano nel testo del componimento fanno parte del repertorio les-
sicale puskiniano (Brjusov 1918: 32-36).

Altra questione fondamentale & quella che riguarda le fonti del poema che pos-
sono essere considerate attendibili. Nel suo interessante lavoro, ricco di informazioni
bibliografiche di carattere filologico e storico, M.P. Alekseev, nel ribadire I'apparte-
nenza della Gabrieliade al genere della satira religiosa, lontana dalla oscena blasfemia e

* V.P. Gur’janov ha dedicato alla vicenda della lettera di Puskin allo zar un interessante
lavoro di ricostruzione storico-filologica. Nel 1951, infatti, nellArchivio storico di Mosca, fu
riordinato il fondo di A.N. Bachmetev. Tra i numerosi documenti, fu ritrovata una lettera indi-
rizzata allo zar Nicola I e firmata A.S. Puskin. Il lavoro di Gur’janov tende a dimostrare come,
nonostante pareri contrari di altri illustri critici, tale lettera sia da considerarsi un falso, attribui-
bile allo stesso Bachmetev. Il lavoro di analisi & poi proseguito nelle lavori di T.G. Cjavlovskaja
e H.Ja. Ejdel'man.

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017) > 1163

dalla pornografia, richiama I'attenzione sui Vangeli apocrifi® e, in particolare, sul Libro
di Enoch (Alekseev 1972: 296).°

L'opera fu pubblicata per la prima volta a Londra nel 1861, a cura di N.P. Ogarev.
Ne furono stampate 555 copie (Chodasevi¢ 1922-1939: 71) che andarono esaurite in
soli tre giorni. In seguito, la Gabrieliade fu ristampata in un’edizione anonima (proba-
bilmente una casa editrice francese) nel 1898 e poi ancora nel 1904, a Berlino, nell’e-
dizione a cura di Hugo Steiniz. Nel 1922, infine, B.Tomasevskij ne curd una edizione
scientifica che resta oggi quella di riferimento.

Oggi noi troviamo nella Gabrieliade il Puskin irriverente e provocatorio, diver-
tente e scherzoso che, qui come altrove, indirizza la sua parodia verso gli statici stili
canonici e fa della violazione della norma, la norma stessa. Il poema ¢ costruito in
forma di predica o di sermone che, come si sa, ¢ un componimento poetico in versi
sciolti, di contenuto moraleggiante e bonariamente satirico, svolto in tono discorsivo
e familiare; proprio a causa della sua forma, il contenuto appare cosi fortemente paro-
dico, e la parodia si estende allo stile epico in toto, cioé a quello stile importante del
quale Pugkin intendeva infrangere il canone.

Gli antroponimi presenti nel testo, come si ¢ detto, sono tratti dall’Antico e dal
Nuovo Testamento e partecipano attivamente a tale attivita parodica. L'onomastica del
testo ¢ legata al movimento ascensionale e discensionale, determinato dalla volonta
dell’autore di portare il cielo in terra e viceversa. Se si legge il testo in questa chiave, si
vedra come i vari antroponimi, a seconda che il loro spazio di azione si sviluppi nell'am-
bito divino o in quello terrestre, sono connotati con apposizioni e aggettivi che appar-
tengono a classi tassonomiche differenti; tale scelta compositiva, se correttamente
interpretata (al contrario di quanto accadde al tempo della nascita del poema) risulta
il principale strumento parodico utilizzato da Puskin. Il nostro lavoro, come gia accen-
nato, si basa sull’edizione del 1918 curata da V. Brjusov: ¢ in tale edizione che viene
rispettata la scelta originale puskiniana dell’uso della lettera maiuscola nella nomina-
zio religiosa. Molti degli antroponimi che rientrano in questa categoria vengono infatti
riportati, nell’edizione di Tomasevskij (che appare all’inizio dell’era sovietica) con la
lettera minuscola.

L'incipit del poema appare ricco di pathos religioso, del quale pero si percepisce
la natura ironica; il predicatore, ovvero il primo narratore, personaggio sul quale si
scatena l'ironia del suo creatore, nella sua illimitata autostima, sottolineata da un lin-
guaggio autoreferenziale, si crede in grado di “salvare” I'anima di una “bella e giovane
Ebrea” (Puskin 1821: 53)”. Per processo di transonimizzazione, che opera il passag-

* B. Tomasevskij non credeva nell'importanza dei Vangeli apocrifi come fonti della
Gabrieliade, secondo lo studioso si trattava di testi che, peraltro, Puskin non avrebbe neanche
letto per intero.

¢ A tale indiscutibile fonte, si aggiungono alcuni testi di Voltaire, di Byron e di Boccaccio.
11 critico opera infine un’interessante parallelismo letterario fra la Gabrieliade e alcune opere del
francese Evarist Parni, autore, fra le altre cose, di una parodia della Bibbia.

7 Tutti le citazioni presenti nel testo sono tratte dalla Gabrieliade di Puskin del 1821,

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



1164 ~ ALESSANDRA CATTANI

gio da una tipologia onomastica all’altra, attributo “ebrea” assume la lettera maiuscola
e si trasforma in nome proprio. Appena due versi dopo, il predicatore invita presso di
sé la fanciulla che denomina “Angelo incantatore” (Gab. 3), cosi che possa ricevere la
benedizione ed egli possa salvarne I'anima. Anche il termine “angelo” subisce una tra-
sformazione, ma questa volta la lettera maiuscola, a nostro parere, suggerisce diverso
esito: da semplice sostantivo, che dal dolce stil novo in poi ha connotato la donna amata,
sulle labbra del predicatore puskiniano, ’Angelo-maiuscolo assume fattezze divine, pur
indicando un essere terrestre. Quest’ultima caratteristica ¢ fortemente segnalata dal
predicatore che, nel quinto verso, esclama: “La terrestre bellezza salverd!” (Gab. S)
mentre, al termine della strofa, si augura che le dolci melodie della chiesa riescano a
penetrare nel cuore della vergine ed essa possa cosi accogliere lo Spirito Santo. Il ter-
mine “vergine” é riportato con la lettera minuscola®, chiaro segno di sostantivo di classe
tassonomica appartenente al comune regno terrestre: evidentemente, non il predica-
tore (che non pud oggettivamente partecipare alla forma del poema) ma Pugkin stesso
ritiene che Maria non sia ancora (né, forse, lo sara mai) pronta ad essere riconosciuta
come la Vergine-maiuscola per antonomasia.

Quindj, il narratore passa a descrivere Maria, e quanto emerge dalle sue parole &
un quadro che solo apparentemente vuole essere un racconto delicato e preciso della
terrestrita di Maria, qui denominata “fiore segreto” (Gab. 33), proprio a sottolinearne
I'appartenenza al suolo; in realta nell’intero passo risuona una pungente ironia che I'au-
tore rivolge alla figura del predicatore nel momento in cui questo appare chiaramente
colpito dalla sensualita che emana proprio la terrestrita di Maria: “Dei suoi sedici anni
I'innocenza/ le nere sopracciglia ed il seno/ che si gonfiava sotto quel grembiule/le deli-
ziose gambe, ed i dentini...” (Gab. 13-16) i tre puntini di sospensione rendono super-
fluo qualsiasi suo commento. Inoltre, I'antroponimo “Giuseppe’, il marito di Maria, nel
poema perde completamente qualsiasi aura di santitd, connotato da epiteti come: “vec-
chio”, “pigro”, “cattivo falegname e carpentiere” (Gab. 26-27); egli diventa un comune
marito, troppo anziano rispetto alla sua giovane sposa, che agli occhi del predicatore &
assai colpevole poiché si comporta come “un padre per la bella Ebrea” (Gab. 38), le da
quindi di che sfamarsi ma “nient’altro” (Gab. 39) indicando in tal modo la mancanza
del sesso coniugale come indice di colpa. Il risultato finale, cid che percepisce il lettore,
¢ un divertente ritratto di un prete attratto morbosamente dal sesso.

Il passo seguente racconta dell’incontro fra Dio e Maria. Al primo viene affiancato
l'aggettivo “onnipotente” (Gab. 41), che nel processo cristiano di nominazio diventa,
come si sa, apposizione del nome di Dio o perfino antonomasia, dove per “I'Onnipo-
tente” si intende indicare Dio stesso. Cid sembrerebbe collocare il personaggio nella
sfera divina, se non fosse che, con repentino movimento verticale discendente, quello
stesso Dio, chinando lo sguardo verso la terra, non vede Maria ma “il bel corpo e il

nell'edizione del 1918 a cura di V. Brjusov e verranno indicate dalla sigla Gab. seguita dal numero
di riferimento del verso.
§  Maiuscolo nell'edizione del 22.

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017) <~ 1165

seno virginale” (Gab. 42) e “ne fu sconvolto” (Gab. 43). Ancora una volta il poeta,
con tagliente ironia, irride le parole del predicatore che intende convincere, gli altri e
sé stesso, delle caste intenzioni divine. Esse dovrebbero essere infatti dirette a bene-
dire quella che, con un procedimento onomasiologico, viene questa volta definita “uva
obliata e solitaria” (Gab. 46), a indicare non solo il legame con la terra, ma anche tutta
una serie di connotazioni semanticamente collegate al frutto: la dolcezza, il colore, la
rotondita degli acini e via di seguito.

La parodia tocca il suo vertice nel passo successivo, quello in cui si racconta ’An-
nunciazione. Maria dorme “dolcemente” (Gab. 49) (si veda il riferimento precedente
all'uva) e sogna, indotta dalla volonta divina, I'intero pantheon cristiano affollato di
angeli, serafini e cherubini (nella versione del ’18 tutti sostantivi rigorosamente ripor-
tati con la lettera maiuscola); gli armonici suoni delle arpe accompagnano i loro movi-
menti, nubi luminose fanno loro da sfondo. Eppure, tra lo sfavillio e la musica cele-
stiale, risuonano epiteti inaspettati: la gloria ¢ “insopportabile” (Gab. 53), gli angeli
corrono “come una tenebra” (Gab. 54) e, all’apparire del trono di Dio, Maria trema
(come una foglia) e cessa perfino di respirare (Gab. 63-64), tutti si genuflettono e
ascoltano le parole divine. A ben guardare, questo dio, il suo trono e la gran parata
di suoi subordinati ricordano da vicino lo zar, il suo trono e la sua corte. L'alternarsi
di moti ascensionali e discensionali rendono questi versi assai dinamici, nonostante
la staticita dell’evento raccontato. Al movimento ascensionale che caratterizza questo
passo fa da contraltare I'immediata discesa verso il basso, sottolineata dal verso “alla
sua ancella scendera lo sposo” (Gab. 70). Appena due versi dopo silegge: “all’alto cielo
son volati gli angeli” (Gab. 72) e ancora piti avanti: “davanti al cielo si alza Maria” (Gab.
75). E evidente che, attraverso la ludica tecnica del carnevale, il cielo viene mortificato,
abbassato verso la terra e questa, rappresentata da Maria, continuando il ciclo perenne,
viene rinnovata e purificata nella sua ascensione al cielo.

Tale convivenza di divino e umano trova la sua concreta incarnazione in colui
che, trala folla di angeli, pare fissare Maria con maggior insistenza: I’Arcangelo Gabriele
¢ qui indubbiamente vicino a Dio, suo messaggero e fedele servitore. Ma accanto
“all’elmo piumato ed i preziosi ori/ Le ali splendenti e i riccioli dorati” (Gab. 80-81)
non manca Maria di notare “il suo bel corpo e lo sguardo languido” (Gab. 82). Leffetto
dell’esortazione del narratore ¢, ancora una volta, un abbassamento: “Siine orgoglioso,
siine orgoglioso Arcangelo Gabriele!” (Gab. 85) laddove l'orgoglio ¢ riconosciuto
come tipico peccato umano, indice di antica tracotanza. L'antroponimo teoforico
Gabriele deriva dall’ebraico 337°K%, Gavri’el, e significa “potenza di Dio (El)” o “Dio
(El) & forte” Se non si temesse di forzare eccessivamente I'interpretazione del testo
puskiniano, si potrebbe azzardare I'ipotesi che I'autore abbia volontariamente indicato
nel nome del protagonista la chiave di volta dell'intero gioco del poema: qua il para-
diso pare una corte reale, Dio stesso sembra uno zar autoritario, Maria una piti che
carnale fanciulla di campagna, semplice e sciocca; insomma qua tutto appare per cio
che nella coscienza collettiva cristiana non é: lo stesso Gabriele ¢ un inganno, egli, nella
Bibbia, non ¢ mai denominato “Arcangelo’, titolo che viene sempre usato al singolare

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



1166 ~ ALESSANDRA CATTANI

e in riferimento a Michele. E stata poi la tradizione cristiana, cioé quella alla quale
Pusgkin, in quel tempo, era assai ostile, a fare del sostantivo “arcangelo” una antonoma-
sia dell'antroponimo Gabriele. Egli ¢ in realta solo un angelo, dunque un “messaggero’,
cosi come appare anche nella tradizione islamica: Gabriele fu colui tramite quale Dio
rivelo il Corano a Maometto.

E cosi Gabriele viene inviato da Dio a Maria perché le porti il suo messaggio
d’amore. Un messaggio, ovviamente, assai diverso da quello che viene raccontato dalla
tradizione cristiana: Dio ¢ innamorato e, sebbene venga denominato Signore, Iddio, re
dei cieli, tali denominazioni evadono dal loro campo semantico e vengono sopraffatti
dall’ironia dell’autore. Infatti questo genere di amore non ha certo natura divina e non
puo essere rivelato che in prosa, cosi come viene detto nei versi 130-140; la poesia non
si addice a simili argomenti e, in un tanto estremo quanto debole tentativo di discolpare
la tradizione cristiana, il poeta allude, negli stessi versi, a una “leggenda armena” (Gab.
136 e seg.), come possibile spiegazione a tali blasfeme oscenita. Un rimando a contesti
pagani & suggerito anche pit oltre, quando, nelle parole del predicatore, ¢ facile indi-
viduare ancora una volta I'ironia dell’autore: “Tutti allontana, come un Dio d’Omero/
Quando domava i figli innumerevoli/ Ma per sempre s’¢ spenta della Grecia / L'antica
fede, e noi siamo piti saggi!” (Gab. 473).

I versi 169-338 sono dedicati all'incontro fra Maria e il demonio. Appartata nel
giardino di casa, la fanciulla ripensa all'immagine di quel giovane che non abbandona
la sua anima. A questo proposito notiamo che, nell’edizione del *18, Maria pensa “all’ar-
cangelo”, questa volta riportato con la lettera minuscola: viene davvero da chiedersene
il perché, visto che la lettera maiuscola di questo sostantivo-appellativo ¢ sempre rispet-
tata. E’ chiaro che Maria non sta pensando all’epifania divina di Gabriele ma al suo
sensuale aspetto terrestre. Improvvisamente, le appare un “bellissimo serpente” (Gab.
169): il momento dell’incontro fra i due & inserito nell'ambito terrestre, Maria & defi-
nita “semplice” (Gab. 175) mentre il suo nuovo conoscente é semplicemente conno-
tato dal nome comune “bes” (Gab. 176), in italiano “demone”. La bestia si dondola,
appesa a un ramo, e Maria non puo evitare di rimanere colpita dal fascino che emana,
non puo evitare di apprezzare i suoi occhi e di compiacersi del suo lusinghiero saluto.
Non appena pero il gioco si fa scoperto e Maria capisce con chi ha a che fare, appare il
nome proprio: Satana (Gab. 181) ¢ il principe delle tenebre, tentatore malvagio, ingan-
natore e bugiardo. Il fatto che, ancora nell’edizione del ‘18, 'antroponimo Satana sia
scritto con la lettera minuscola va spiegato con la stessa logica che ha giustificato la
lettera maiuscola del termine Arcangelo. Se infatti, in quest’ultimo caso, all’Arcangelo
deve essere conferita dignita divina, a Satana la stessa deve essere tolta.

Ad una titubante Maria, Satana racconta la sua versione dei fatti che videro
Adamo e Eva peccare contro Dio e, di conseguenza, laloro cacciata dall’Eden. Descrive
lavita del Paradiso triste e terribilmente noiosa: “Si sta nei cieli come in prigione” (Gab.
247), canta, e termini come “tormento’, “noia”, “monotonia” e “solitudine” abbondano
nel suo racconto. Il Maligno decide dunque di risvegliare i sensi in entrambi i figli del
Signore (e si noti bene che non parla affatto di aver tentato prima Eva e che questa abbia

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017) > 1167

solo in seguito tentato Adamo, anzi, egli parla di due mele, come simbolo d’amore) e
si sofferma su dettagli erotici espliciti che non possono non sconvolgere la carnalita
terrestre di Maria: “Indaffarato, silenzioso e goffo/ Cercava Adamo 'ebbrezza degli
orgasmi/Di furibondo fuoco tutto acceso/ Sempre cercava della gioia la fonte/E in
essa si perdeva, esultando... Senza temere l'ira del Signore/L’ardente Eva si sciogliea
le chiome/ le labbra appena appena dischiudendo/ Baciava Adamo e poi lo ribaciava/
In lacrime d’amore ella giaceva” (Gab. 276-283). La chiusa di questo passo suona
assai divertente: “Io so soltanto/ che amico di Eva sempre rimasi” (Gab. 304). Leffetto
carnevalesco dell’abbassamento del piano divino verso quello terrestre appare parti-
colarmente evidente, il sesso abbassa e mortifica ma, contemporaneamente, purifica
e rigenera.

Il racconto suscita in Maria forte turbamento ed & proprio di tale turbamento
che Satana approfitta: le appare dunque come un bellissimo giovane che, senza troppi
indugji, la inizia a quelle stesse pratiche sessuali di cui ha appena narrato i piacevoli
effetti: “La implora di qualcosa con ardore/ E con una mano le offre un fiorellino/E
con laltra sgualcisce la sua veste/ Ora la ficca sotto, e come in gioco/ Sfiora col lieve
dito il bel segreto” (Gab. 323-328). In questo passo a noi paiono estremamente espli-
citi i versi 331-332: “Mentre un rossore che non ¢ vergogna/ Le scorre sulle guance
verginali”. Maria non prova vergogna, ¢ un essere umano, lontano dalla Vergine celeste,
e come tale si comporta. Nel verso 362 Puskin opera le medesime scelte lessicali che
avevano connotato Gabriele al suo apparire sulla scena: “Sii orgoglioso, sii orgoglioso
dunque, della tua maledetta gloria!” Il che accomuna la natura dell’Arcangelo a quella
del demonio.

A ennesima conferma della natura terrestre di Maria, si vedano anche i versi suc-
cessivi, quando, dopo aver consumato 'atto sessuale col demonio, la fanciulla di nuovo
incontra Gabriele. Davanti allo sguardo di questi, che mai come in questo momento
& percepito come “uomo’, Maria si sente colpevole, e si copre il volto a nascondere il
tradimento. In tal modo si sottolinea che quest’ultimo non & operato nei confronti di
Dio, suo annunciato sposo celeste, ma in quelli di Gabriele, suo amore terrestre. Come
un marito geloso, ’Arcangelo inizialmente affronta il rivale verbalmente, per passare in
seguito a un vero e proprio scontro fisico, nel quale gli antroponimi giocano uno stra-
ordinario ruolo carnevalesco. E infatti Ialtissimo e santo Arcangelo a ricevere un pugno
sui denti tanto forte da farlo barcollare ed ¢ il corrucciato, sarcastico, geloso e ostile
Gabriele (tutti epiteti che mal si adattano a una natura divina) che si rialza e, furibondo,
passa al contrattacco. La lotta, che assume sempre piu le caratteristiche di una rissa fra
due contendenti che si strappano le barbe, si torcono le braccia e via di seguito, pare
proprio volgere a favore del demonio. Egli infatti, riesce a strappare di dosso a Gabriele
il suo dorato elmo, lo afferra per le bionde e fluenti chiome e “Con la sua potente mano,
a terra/ Contro I'umida terra lo piegd” (Gab. 414-415). Il movimento discendente ¢
qui esplicitato chiaramente ma 'abbassamento di Gabriele diventa infimo nei versi suc-
cessivi, quando il giovane arcangelo sceglie di usare I'ultima arma a sua disposizione:
“Gli afferra proprio quel fatale membro/ (inutile o quasi nelle battaglie) / Sfrontato

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



1168 ~ ALESSANDRA CATTANI

membro, arma del peccato.” (Gab. 420-422)°. Il maligno cade a terra, chiede pieta e
torna dolorante nel suo regno. Ha usato il sesso per sedurre la dolce Maria ed ¢ proprio
lo stesso mezzo a punirlo; non solo, anche in questo caso il sesso & strumento di un car-
nevale che, nella sua festa collettiva, annulla gerarchie ed etichette, confonde I'alto e il
basso, “il viso e il deretano” (Bachtin 2001: 44) . In tale spazio, semioticamente conno-
tato come mondo a sé, i nomi si confondono e le sfere d’azione perdono iloro confini.

A questo punto si consuma anche l'atto d’amore tra Gabriele e Maria, qui
semplici antroponimi privi di implicazioni divine; tra sussurri e carezze, I'episodio
viene descritto in maniera assai piti casta dei precedenti e si conclude con un bacio
appassionato.

L'ultimo atto di questa divertente carnevalata ¢ dedicato al terzo amante della di
Maria: Dio. Informato da Gabriele circa il buon esito del suo compito (ricordiamo che,
su ordine di Dio, Gabriele ha annunciato a Maria che diverra la sposa del Signore e che
il frutto del suo grembo sara la salvezza del popolo ebraico), il Signore Dio assume le
fattezze di un colombo ed ¢ sotto questa veste che portera Maria a sperimentare, per
la terza volta, il piacere del sesso. In nessuna occasione, tuttavia, quasi a testimonianza
di un rispetto fin qui accantonato, il nome di Dio viene usato in un contesto esplicita-
mente erotico. L'unica eccezione, a nostro parere, & rappresentata dai versi 508-513 nei
quali Maria, perplessa, afferma: “Ma guarda un po’, che storia molto strana/ Uno, due
e tre: proprio non si stancano!/ Lo posso dire: ¢ stata una battaglia/Mi hanno presa
nello stesso giorno/ Il Maligno, ’Arcangelo e poi Dio”. Nell’edizione del 1818 mancano
gli ultimi due versi, ma ¢ possibile risalirvi grazie al lavoro di redazione effettuato da
Tomasevskij nel 1922. Come si & detto, in tale edizione, che risale all'epoca iniziale del
regime sovietico, tutti gli antroponimi appartenenti al campo semantico della religione
cristiana, come di norma, sono riportati con la lettera minuscola ma, in base alle scelte
operate dall’autore per tutto il poema e fedelmente riportate nell’edizione del ‘18, &
lecito supporre che anche questi tre nomi, tra antroponimi e antonomasie vossianiche,
fossero in origine scritti con la lettera maiuscola, scatenando cosi un reale effetto carne-
valesco. Alto e basso, Dio e diavolo, umano e divino si ritrovano tutti sullo stesso piano,
uniti dal sesso, rappresentato da Maria.

A conclusione della sua storia, Puskin calca la mano sui suoi personaggi con
un’ironia che, da bonaria e divertente, si fa ora tagliente e sottile. Maria si ¢ definitiva-
mente trasformata in una qualunque moglie infedele, continua a incontrarsi di nasco-
sto con Gabriele mentre Giuseppe, “era contento, come molti/ Sempre innocente di
fronte alla sposa” (Gab. 518-519). Tradito e inconsapevole, non conserva pitl alcun
tratto del san Giuseppe della tradizione cristiana e si trasforma in un patetico perso-
naggio, la cui presenza nel poema ¢ unicamente funzionale allo sviluppo della figura
di Maria. Ma l'ironia si fa ancor piu sottile quando utilizzata per chiudere la vicenda
di Dio. Dice infatti il poeta: “[Giuseppe] amava Cristo come un figlio suo/Per questo
Iddio lo ricompensd.” (Gab. 520-521) 11 Signore, dunque, che ¢ bonario e prodigo di

°  Ilverso 422 é omesso nell'edizione del '18.

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017) <> 1169

ricompense nei confronti di Giuseppe, perché si dedica a un figlio che non ¢ suo, ¢
in realta preso in giro egli stesso perché, come ci racconta il testo, non & certo che il
Figlio sia neanche suo. L'acclamazione religiosa seguente, seguita dal punto esclama-
tivo: “Amen, Amen!” posto alla fine del verso pare sottolineare tale malriposta certezza
divina, ancor piti se si ipotizza una conoscenza approfondita del significato del termine
da parte dell’autore. Tale termine, infatti, nella Bibbia & usato sia per confermare ci6 che
altri ha detto (“sicuro! certo!”), sia per dare enfasi alla propria asserzione (“in verita!
con sicurezza!”).

E, per finire, Puskin, nel dedicare gli ultimi versi a Gabriele, lo invoca perché lo
protegga e gli fornisca buoni consigli, affinché lo allontani dalle tentazioni carnali, dal
tradimento e dal sesso libertino. In realta il poeta, attraverso la preghiera a Gabriele, si
fa gioco delle formule del sentimentalismo karamziniano: la denominazione “il conso-
latore di Giuseppe” (Gab. 544 ) viene usata ironicamente per definire Gabriele, proprio
lui, che la moglie di Giuseppe ha sedotto e continua a sedurre: la sua dignita di arcan-
gelo ¢ definitivamente distrutta.

“Dammi un sonno tranquillo, e fede nella sposa/ nella famiglia e nell'amore
altrui” (Gab. 549-551): questi gli ultimi versi del poema, apoteosi ironica se conside-
riamo che il poema ha distrutto I'immagine della sposa fedele, della famiglia felice e
dell’'amore disinteressato.

Bibliografia

Alekseev, M.P. 1972. Zametki o Gavriiliade. In Puskin: Sravnit.-istori¢.-issled. Nauka, 281-325.
London.

Bachtin, M. 2001. Lopera di Rabelais e la cultura popolare. Torino: Einaudi.

Brjusov, V. 1918. Predislovije in A.S. Puskin, Gavriliada. 7-18. Moskva: Alciona

Chodasevi¢, V. 1917. O Gavriliade in Sobranie socinenij v Cetyrech tomach, T.2, 71-76. Moskva:
Soglasie.

Gur’janovV.P. 1978. Pis'mo Puskina o “Gavriiliade”. In Puskin. Issledovanija i materialy,
T. VIIL. 284-292. Nauka. London.

Lotman, Ju.M. 1997. Puskin, in AAVV. La civilta letteraria russa, UTET. 404-433. Torino.

Tomagevskij, B. 1956-1961. Puskin (2 t), Otv. red. V.G. Bazanov, AN SSSR. In-t rus.lit.(Pus.
dom), Izdvo AN SSSR, T.1. Moskva-London.

BDD-V4472 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:56:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

