
(De)Sacralizarea terorismului: aspecte ale 
onomasticii maladivului în clișeele mediatice

Armanda Ramona Stroia
Universitatea Tehnică din Cluj-Napoca 

Centrul Universitar Nord Baia Mare, România

(De)sacralization of terrorism: aspects of names 
of diseases in journalistic clichés

Abstract: The present study aims to analyse linguistic clichés based on the generic 
names of illnesses and disease symptoms associated with terrorism in online media 
discourse, both with tools from political semantics, pragmastylistics, lexicology, 
and with those offered by media studies (agenda setting, hegemonic vision, con-
structivist perspective etc.).
Apparently, the current jihadist terrorism and sacredness are incompatible notions 
without a common denominator. However, between the two complex phenomena 
one can identify a connection by referring to the origins of terrorism. In this sense, 
the semantic overtones of the term jihad have generated, in time, an ideological 
clash between Western and Islamic cultures, on the one hand, and even among 
adherents of the religion in question, on the other. If initially jihad meant an ‘inner 
struggle’ with one’s weaknesses in order to achieve spiritual perfection, the word 
later came to designate the ‘holy war’ or struggle for global Islamization, converted 
into a ‘divine law’ for the followers of the Islamic prophet Muhammad.
In this context, we will investigate the relationship of terrorism with desacralisa-
tion, visible in the previously mentioned semantic mutation and also reflected in 
the current media landscape, particularly in the lexical-semantic field of names of 
diseases.
Keywords: terrorism, sacred, profane, disease, linguistic cliché.

1. Preliminarii 

1.1. Obiectivele cercetării
Prezentul studiu porneşte de la investigarea relaţiei controversate dintre sacru şi 

violenţă în contextul terorismului alimentat de jihadism (ca eveniment mediatic ce a 
captat atenția la nivel global) pentru a releva aspecte ale onomasticii maladivului sur-
prinse în automatismele lingvistice care circulă în discursul media. 

Obiectivul cercetării îl constituie analiza pragmastilistică și contextuală a nume-
lor generice de boli și a manifestărilor maladive (tumoare, metastază, cancer, flagel, virus, 
sindrom, epidemie, febră, plagă) cu care este asociat terorismul în clișeele mediatice. 
Dincolo de a fi o simplă investigație onomastică, lucrarea poate constitui un punct de 

878DOI: 10.30816/ICONN4/2017

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1072  •  Armanda Ramona Stroia

pornire în direcția unei reflecții fertile în problematizarea unor aspecte sensibile, ce țin 
de conceptualizare, manipulare ideologică.

Obiectivele propuse în studiul de față se subsumează unui set de întrebări 
esențiale care ne-au jalonat investigația: 

a. Care este conexiunea dintre violență și sacru în contextul terorismului jihadist?
b. Care sunt consecinţele reprezentării mediatice a terorismului ca o boală letală, 

incurabilă pe plan ideologic, diplomatic sau în cadrul relațiilor internaționale? 
c. Există o predilecție pentru asocierea terorismului cu anumite tipuri de boli 

(cronice, mentale, emoționale)?
Din punct de vedere metodologic, în vederea asigurării unui demers analitic 

pertinent, am optat pentru metode conjugate de investigare (semantică politică, lexi-
cologie, pragmastilistică, onomastică, analiza de conținut cu instrumente, concepte 
operaționale și modele teoretice explicative din aria studiilor media – teoriile de tip 
agenda setting, viziunea hegemonică, perspectiva constructivistă).

1.2. Terorismul și discursul mediatic: o relație simbiotică într‑un 
„spațiu al bricolajului simbolic” (Coman 2003: 103) 
În logica societății globalizate, obsedată de mirajul conectivității permanente, 

a unei societăți privilegiate în ceea ce privește accesul rapid la informație, terorismul 
este un subiect care „se vinde”. Această vulnerabilitate sau dependență de informație 
a lumii contemporane, dominate, în viziunea lui Baudrillard, de violența de consum, 
plasează, așadar, jurnalistul într‑o poziție delicată. De aici derivă și dificultatea repre-
zentărilor mediatice și relația controversată dintre mass-media și terorism: cum poate 
discursul mediatic să evite propagarea terorii dar, în același timp, să prezinte fenomenul 
detașat, rațional, fără a cădea în capcana unui discurs discriminatoriu la adresa întregii 
comunități islamice?

Prin urmare, abordarea actelor de terorism1 constituie un exercițiu mediatic 
extrem de dificil, deoarece reprezentarea în termeni obiectivi – în sensul producerii 
unui discurs rațional despre violență – dă naştere unei situații care frizează paradoxa-
lul: „jurnaliștii trebuie să vorbească despre fapte, despre autorii lor și, adesea, despre 
motivațiile lor, însă trebuie, de asemenea, să evite publicitatea pe care acești autori o 
vânează prin intermediul discursului mass-mediei. (...) pe de altă parte, în goana după 
senzațional, media este interesată să prezinte cu lux de amănunte acțiunile teroriste, 
contribuind, involuntar, la atingerea obiectivelor grupării teroriste” (Garcin-Marrou 
2005: 6).

O analiză succintă a funcțiilor mass-mediei și a mecanismelor de operare cu 

1  Studiile consacrate în epistemologia terorii (Wilkinson 1997, Hudson et al. 1999, Wie-
viorka 2004, Garcin-Marrou 2005, Frattasio 2006, Delcea şi Bădulescu 2008, Diaz Gandasegui 
2009) semnalează existența unei relații interdependente simbiotice controversate, complexe între 
mass-media și terorism: „terorismul și mass-media se află într‑o relație pe cât de complexă, pe 
atât de evidentă. Terorismul are nevoie de publicitate, iar mass-media are nevoie de audiență” 
(Delcea şi Bădulescu 2008: 124). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1073

informația, reprezintă un pas suplimentar în înțelegerea modului de raportare la 
fenomenul terorismului. Pe de o parte, se observă că mass-media facilitează fluxul 
informațional dincolo de bariere de ordin geografic, lingvistic, și, în același timp, joacă 
un rol semnificativ în formarea și cultivarea opiniei publice prin funcțiile de agenda 
setting și de selectare, interpretare și încadrare a evenimentelor (frame analysis). 

Pe de altă parte, teoriile polarizate în jurul noțiunii de hegemonie mass-media valo-
rifică teza marxistă a structurii duale a societății (scindarea în clase dominante și domi-
nate) și pledează pentru funcția instrumentală a mass-mediei, în sensul în care aceasta 
deține capacitatea de a domina şi controla societatea, nu prin intermediul forței, ci prin 
aportul „mijloacelor persuasive de tip cultural-simbolic” (vezi Delcea și Bădulescu 
2008: 120–121). Discursul media apare, așadar, ca „spațiu al bricolajului simbo-
lic” (Coman 2003: 103) în care „jurnaliștii sunt niște „bricoleuri” care construiesc și 
reconstruiesc fără încetare edificiul simbolic al reprezentărilor culturale, folosindu-se 
de schemele narative, figurile, valorile și codurile disponibile în mediul lor cultural” 
(ibidem 2003: 103).

Odată ce înțelegem modul de operare a dispozitivului mediatic, putem 
conștientiza mult mai ușor unul dintre efectele controversate ale acestor strategii de 
bricolaj simbolic, care au condus, treptat, la „implantarea” unor perspective distorsio-
nate asupra realității, cum ar fi, de exemplu, înrădăcinarea în mentalul colectiv, în speță 
occidental, a metonimiei musulman – terorist.

2. Terorismul: profilul caleidoscopic al conceptului

2.1. Aspecte conceptuale
În jurul conceptului de terorism – fenomen versatil, controversat, dificil de încor-

setat într‑un algoritm explicativ – gravitează numeroase definiții2, viziuni, paradigme 
din zone științifice variate: jurnalism, securitate, diplomație, politică. Dificultatea 
derivă, așadar, nu doar din imposibilitatea de a aglutina caleidoscopic un număr impre-
sionant de definiții, ci, mai ales, din cauza absenței unui consens terminologic. Prin 
urmare, se ajunge la un scurtcircuit între discursul antiterorism de tip occidental, 
respectiv, la antipod, ideologia islamistă. 

Desigur, fenomenul nu este nou, nici măcar pentru spațiul european, dacă ne 
gândim la grupările din anii ’70-’90 precum Irish Republican Army (IRA) sau Euskadi 
Ta Askatasuna (ETA) (O’ Brien 2016: 199).

O incursiune în bibliografia de profil conturează elementele-cheie constitutive 
acestui fenomen, în jurul cărora se coagulează, de obicei, analizele teoretice: para-
metrul violenței, actorii-țintă (statul sau elemente nestatale), menționarea scopu-
lui (politic, economic, ideologic sau religios), dimensiunea asimetriei (prin prisma 

2  O observație interesantă derivă din cercetările olandezilor Albert Jongman și Alex 
P.  Schmid (2017) care au arhivat și investigat peste 100 de definiții academice și oficiale ale 
terorismului, analiza lor relevând o ierarhie a semelor distinctive (violența 83,5 %, politicul 65%, 
frica accentuată, teroarea 51%, amenințarea 47%). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1074  •  Armanda Ramona Stroia

căreia terorismul este perceput ca cel mai important risc asimetric la adresa securității 
mondiale). 

2.2. Aspecte etimologice
Din punct de vedere etimologic, limba română a preluat termenul în discuție din 

lexemul francez terreur care, la rândul lui, derivă din substantivul latinesc terror, terroris, 
desemnând sentimentele din câmpul semantic al groazei („frică”, „spaimă”, „teamă”), 
provocate în mod premeditat prin mecanismele amenințării și ale intimidării (DER 
2001: 782). Interesant este că, în mitologia greacă Deimos (din gr. Δείμος, „teroarea”) 
și Phobos (din gr. φόβος „frica, panica”) erau zeii gemeni ai spaimei, fii ai lui Ares (per-
sonificarea războiului), care întruchipau manifestările daimonice ale terorii. Cei doi își 
însoțeau tatăl în bătălii și aveau rolul de a crea și propaga teroarea. Acest detaliu de gene-
alogie mitologică relevă, prin urmare, la nivel simbolic, rădăcinile antice ale percepției 
terorii ca modalitate sistematică de folosire a fricii în vederea atingerii unui scop. 

2.3. Terorismul – act de comunicare camuflat al 
terorii (viziunea lui Jean-François Tétu)
Poziția teoretică prin filtrul căreia atentatul terorist este un act de comunicare 

camuflat, prin urmare atipic, neconvențional, manifestat prin violență, este lansată în 
dezbaterea științifică de către un cercetător francez de la Institutul de Studii Politice din 
Lyon, Jean-François Tétu, în prefața unei lucrări de referință Media vs. Terorism semnată 
de Garcin-Marrou (2005). Tétu explică dificultatea definirii conceptuale a terorismu-
lui (din perspectiva teoriei comunicării) prin paradigma actului de comunicare camu-
flat: „vizând să obțină ceva de la adevărata sa țintă (guvernul unei anumite țări sau un 
organism internațional), terorismul lovește o altă țintă (individul anonim), sperând ca 
ecoul mediatic al atentatului să deplaseze raportul de forțe” (Garcin-Marrou 2005: 9).

2.4. Terorismul – act de comunicare devia(n)t: teoria jocului de biliard
În această interpretare, subordonată oarecum paradigmei comunicării camuflate, 

terorismul, prin modul de manifestare și comunicare, împrumută particularități ale 
jocului de billiard: „Pentru a ajunge la ţintă (guvern, partid, instituţie, organism), deci 
la un obiectiv oficial (reprezentativ), terorismul loveşte o ţintă intermediară, de regulă, 
un obiectiv comun (nereprezentativ) – individ, persoană anonimă, cetăţean paşnic, 
mizând tocmai pe rolul ecoului mediatic în schimbarea raportului de forţe în favoarea 
sa” (David 2015: 81). 

2.5. Terorismul – act de comunicare simulat (viziunea baudrillardiană)
Într-un eseu de referință consacrat evenimentului care a expus relația dintre 

violență și globalizare mediatică – atentatul din 11 septembrie 2001 – filosoful Jean 
Baudrillard surprinde esența fenomenului terorist într‑o formulare plastică, mode-
lată pe resorturile chiasmului: „The spectacle of terrorism forces us the terrorism of 
spectacle upon us” (2002: 30). Teoretician radical al societății postmoderne, acesta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1075

interpretează atentatul prin prisma teoriei simulacrului (vezi Baudrillard 1988: 166–
184), prin filtrul căreia, pe fondul mediatizării acerbe, totul glisează înspre un spațiu al 
hiperrealității, creat prin dizolvarea granițelor dintre realitatea evenimențială și ficțiune: 
„(…) reality has absorbed the energy of fiction, and became fiction itself. One could 
almost say that reality is jealous of fiction, that the real is jealous of the image... It is as if 
they duel, to find which is the most unimaginable” (Baudrillard 2002: 28). 

Privit prin lentila viziunii baudrillardiene a teoriei simulacrului, terorismul, 
devine, așadar, o expresie a unei crize de reprezentare, un act de comunicare simulat, 
distorsionat, în acord cu percepția care jalonează gândirea tipică civilizației imaginii, 
populată de homini digitalis: a devenit real numai ce poate fi surprins în direct, ceea ce 
problematizează chestiunea unui mimesis în sens invers.

3. Terorismul între spectacolul violenţei şi războiul sacru
Una dintre tendințele societății contemporane este de a multiplica spectacolul 

mediatic, având în vedere faptul că spectacolul în sine a devenit unul din pilonii în 
jurul căruia gravitează economia, politica, societatea, știrile televizate, cultura tabloidă: 
„Every form of culture and more and more spheres of social life are permeated by the 
logic of the spectacle (Kellner 2015: 3).

3.1. Violența sacră sau despre „alura transcendentală 
a violenței” (Hodge 2016: 250)
Sacrul, ca realitate aparent inseparabilă de experiența religioasă continuă să cap-

teze interesul cercetătorilor în ciuda îndepărtării de religios, specifică mentalității con-
temporane. Întrebarea care se naște în acest context ar putea fi formulată astfel: în ce 
măsură putem conecta „categoria antropologică a sacrului cu vicisitudinile violenței” 
(Esmail 2007: 245)? 

Investigațiile și contribuțiile asupra violenței provin dintr-un spectru științific 
variat, de la studiile biobehavioriste, neuroștiințe, până la psihanaliză, antropologie, 
religie. Astfel, psihanaliza indică faptul că „formele epidemice de violență” trebuie cău-
tate în „transformarea sau degradarea identității” (Esmail 2007: 245), dar și în concep-
tul de identitate totală a lui Erik H. Erikson. Desigur, violența religioasă implică repre-
zentări ale sacrului. 

Într-un studiu asupra ambivalenței sacrului, The Ambivalence of the Sacred: 
Religion, Violence and Reconciliation, Scott Appleby (2000) semnalează faptul că liderii 
etnici și naționaliști exploatează arsenalul ideologic al religiei pentru a-și sacraliza și 
legitima interesele, luptele politice. De altfel, religia, în forma sa pervertită de „idolatrie 
ideologică” reprezintă pentru antropologul francez René Girard (1995) unul dintre 
„embrionii” ideologici ai violenței fundamentaliste, motiv pentru care și-a construit o 
întreagă pledoarie în jurul premisei controversate conform căreia „violenţa constituie 
adevărata inimă şi sufletul secret al sacrului” (Girard 1995: 37). 

Există studii care demonstrează că, în comparație cu cele nonreligioase, con-
flictele religioase sunt mult mai violente, existând o corelație puternică între retorica 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1076  •  Armanda Ramona Stroia

religioasă și violență (Berman 2011, Hassner 2011, Isaacs 2016). În contextul atentate-
lor teroriste mediatizate intens, relația dintre religie și violență devine din ce în ce mai 
complicată (vezi Esmail 2007: 243).

3.2. Jihadul – războiul sfânt? Coordonate de interpretare
Literatura de specialitate semnalează traiectoria semantică și pragmatică sinu-

oasă a cuvântului jihad, termen complex, încărcat cu nuanțe multiple, în funcție de 
contextul cultural și ideologic în care a fost „transplantat”. Cu un „destin” semantic 
similar conceptelor decontextualizate, acesta este permanent (re)interpretat în funcție 
de „circumstanțele istorice și de nevoile musulmanilor” (Heck 2004: 95)3.

Tradus simplist și reductiv cu sintagma război sfânt, jihadul polarizează conotații 
nuanțate, de efort pentru purificarea sinelui. La o analiză mai profundă, într‑un articol 
publicat online Barber (1992) merge mai departe de interpretările de suprafață și sesi-
zează că jihadul nu este doar „an instrument of policy but as an emblem of identity, an 
expression of community, an end in itself ”.

Termenul jihad înregistrează o utilizare spectaculoasă după atentatul din 11 sep-
tembrie 2001, fiind insistent exploatat de politicieni pentru a evoca imagini terifiante 
ale străinilor iraționali, motivați de dorința de subminare a libertăților americane. Din 
punct de vedere religios, jihadul este perceput însă ca o „emblemă” a islamismului. În 
uzul cotidian (de către cei mai mulți nonmusulmani) termenul a ajuns să fie echivalent 
cu ideea de „război total neîntemeiat” (Cook 2015: 1). 

Interesant este că, inițial, termenul jihad, cu grafii alternative ca gihad sau djihad, 
avea sensul de „efort”, „luptă cu sinele” (djihad’ ala nafs), gândire jalonată de anunțul 
Profetului care stipula că adevăratul combatant este acela care se luptă cu propriile 
slăbiciuni în vederea unei perfecționări pe calea divină. Treptat, cuvântul a ajuns să 
desemneze „Războiul sfânt” prin atributele harb („bătălie”), fitna („instigare, incitare 
la violență”), quital („faptul de a ucide”). Dicţionarul de simboluri musulmane (Chebel 
2005: 219) explică faptul că, deși războiul este, în esența sa, nefast, Războiul Sfânt sau 
lupta pentru Islam reprezintă o „lege divină” pentru practicanții fundamentalismului 
islamic. 

Simbolurile încapsulează, de obicei, în formularea sugestivă a lui Paul Ricoeur 
(1967), „un surplus de semnificație”. Interpretat prin această optică, discursul profe-
tic al Coranului (similar celui biblic), rămâne un text esențial deschis, sau, altfel spus, 
în termenii lui Umberto Eco o adevărată opera aperta. Așadar, textura metaforică a 
Coranului permite interpretări multiple, de pe poziții divergente, în funcție de con-
textul spațio-temporal și sociocultural, dar și de nevoile interpretului. Astfel, pentru 
unii cercetători musulmani, jihadul înseamnă mai degrabă un efort spiritual decât un 
război. În schimb, grupările radicale utilizează conceptul islamic de jihad cu „sensul 
de război pentru eradicarea necredincioșilor” „pentru a-și masca acțiunile teroriste” 

3  „Ever-changing use of the concept of jihad according to historical circumstances and 
the needs of Muslims” (Heck 2004: 95).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1077

(Dogan 2015: 75) și a-și recruta adepți din rândul comunității musulmane. Violența 
contemporană în numele islamului (jihadismul) reprezintă, așadar, un caz care ilus-
trează punctele teoretice dezvoltate până acum.

În concluzie, noţiunea contemporană de jihad este reinventată, personalizată şi 
transformată într‑un instrument politic și ideologic în funcție de nevoile, interesele și 
concepțiile care modelează perspectivele de interpretare.

3.3. Terorismul jihadist: re-sacralizarea violenței ca 
pseudoantidot al crizei culturale a modernității
Există puncte de vedere divergente referitoare la esența naturii terorismului. În 

timp ce unii contestă aspectele spirituale și teologice ale acestui fenomen (Berman 
2011: 212), alții asociază terorismul cu jihadul global, pe care îl percep ca fiind expre-
sia „unei acțiuni ce aduce la viață o revoltă islamică, nu doar împotriva hegemoniei 
occidentale, ci și a valorilor seculare (Hodge 2016: 20). De altfel, această tensiune este 
cristalizată foarte sugestiv în lucrarea lui Barber (1996), Jihad vs Mcworld.

Hodge Joel (2015, 2016), pornind de la „diagnoza incisivă a violenței moderne” a 
antropologului francez René Girard, oferă un cadru teoretic necesar pentru înțelegerea 
naturii și a traiectoriei violenței contemporane în contextul modernității marcate de 
dinamism și efervescența radicalismelor. Printr-o abordare critică, Hodge ajunge la 
concluzia că modernitatea parcurge o criză culturală reflectată în disoluția instituției 
sacrificialului care avea rolul de a controla violența, care acum frizează dimensiuni apo-
caliptice sub influența absenței constrângerilor religioase și culturale. Reținem ca ori-
ginală teza sa, vizând resacralizarea violenței în numele totalitarismului de tip jihadist, 
gândită „ca un antidot la criza culturală profundă a modernității” (Hodge 2016: 231):

terrorist jihadist groups are motivated to resacralise violence as a false antidote to 
modernity’s deepening cultural crisis. I will conclude that modern efforts at re-sacral-
isation (such as those of ISIS) result in the movement to totalitarianism that aims to 
implement an absolute system of rules, rituals and beliefs centred on appropriating the 
role of the archaic sacred to inflict and resolve violence (Hodge 2016: 231).

Hodge (2016: 205) susține că grupurile jihadiste se remarcă printr‑o cele-
brare a violenței per se, în mod deschis, ceea ce antrenează în discuție ideea regizării 
și spectacularizării violenței (de cele mai multe ori cu complicitatea, conștientă sau 
nu, a sistemului mediatic), violența în sine devenind obiectul fascinației transcen-
dentale. Aceleași idei au fost rafinate anterior într‑un articol publicat în revista online 
ABC Religion and Ethics (Hodge 2015), unde semnalează că violența are potențialul 
de a imprima putere sacrală, transcendentală credințelor și ideologiei jihadiste, această 
sacralizare a violenței devenind ostentativ promovată în contextul actual al societății 
modelate de logica spectacolului. 

In a similar way to a totalitarian state, jihadists sacralise violence by attributing it to God, 
and, by way of God, to themselves. In this way, the terrorists become the guardians of 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1078  •  Armanda Ramona Stroia

the divine will and order, meaning that they can target anyone for punishment or praise 
in the name of the Almighty (Hodge 2015).

Nevoia de glorificare a violenței motivează dorința de vizibilitate mediatică. Un 
punct de referință în înțelegerea relației dintre sacru și violență, îl constituie și poziţia 
teoreticianului francez Roger Caillois referitoare la raportul dintre război, ca „matcă” a 
violenței şi sărbătoarea primitivă „ca timp al sacrului, perioada de epifanie a divinului” 
(Caillois 2006: 205). Pornind de la această asociere aparent paradoxală, o examinare 
atentă relevă numeroase „analogii de formă și de volum” (Caillois 2006: 202), în ciuda 
conținutului distinct al războiului și sărbătorii.

Girard percepe potențialul apocaliptic al violenței moderne și susține că degene-
rarea violenței la cotele extremismului este echivalentă cu ceea ce paradigma creștină 
descrie ca apocalipsă. În concepția antropologului francez, violența apocaliptică nu este 
declanșată de intervenția punitivă a divinității, ci mai degrabă, poate fi identificată în 
violența umană neîncătușată (de constrângeri culturale, religioase sau instituționale). 
Un exemplu clar este jihadul islamist orientat asupra necredincioșilor (occidentali și 
islamiști nonsuuniți) pentru a instaura o „ordine sacrală nouă” (Hodge 2016: 250). 
Pentru a fi posibil acest lucru este nevoie de „abolirea unei ordini, a unui Cosmos, a 
unei structuri organice și recăderea într‑o stare fluidă, amorfă, adică haotică” (Eliade 
2005: 41).

4. Clișee ale terorismului în discursul mediatic 
online. Aspecte ale onomasticii maladivului 

4.1. Clișeul, de la „fosilă lingvistică” la „cod de lectură” a societății
Prin multitudinea de funcții pe care le poate (re)activa în discurs, clișeul ling-

vistic, subsumat fenomenului stereotipiei, continuă să suscite interesul științific și să 
intrige prin profilul caleidoscopic de „paradox comunicațional” (Quéré 1998: 101). Cu 
toate acestea, este perceput, în general, ca o „fosilă lingvistică” (Nina 1998: IV) a limbii 
de lemn, afectată de „stigmatul banalității” (Amossy şi Rosen 1982: 128), o „constantă 
a exprimării multor indivizi şi instituţii” (Felecan O.: 2009: 280).

În ciuda entropiei referențiale, imputată automatismelor lingvistice, utiliza-
rea acestor structuri prefabricate în discursul mediatic reflectă, pe lângă „tendința 
spre brevilocvență, ca modalitate de manifestare a comodității și a minimului efort” 
(Felecan D.  2009: 267), și mutațiile sociopolitice dominante. Astfel, în momentele 
de tensiune – fie de natură economică, ideologic-religioasă sau politică la nivel (inter)
național – clișeele crizei, ale catastrofalului sau ale terorismului domină discursul medi-
atic. Percepute drept cuvinte-martor (fr. mots- témoin) în accepția lui Guilbert (1975: 
87–88), acestea ar putea juca rolul unor cuvinte-oglindă a realității evenimențiale ce 
reflectă o forma mentis tipică societății marcate de efervescența globalizării și de „consu-
mul” patologic de informație: „A urmări acțiunea clișeelor în discursul public înseamnă 
a citi o societate prin limbajul pe care îl practică, limbaj redus la elementele sale cele 
mai stabile și mai lesne perceptibile” (Duda 2016: 8).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1079

4.2. Aspecte pragmastilistice referitoare la numele 
de maladii asociate cu terorismul
Există numeroase studii (Hülsse și Spencer 2008, Semino et al 2004, Hanne și 

Hawken 2007) care subliniază rolul dominant jucat de metafore în conceptualizarea 
terorismului4. Dintre acestea, avem în vedere contribuțiile științifice (Spencer 2012, 
2010) care au ca obiect al cercetării metaforele maladivului în discursul asupra tero-
rismului. Aceste studii demonstrează că schema de metaforizare – terorismul este o 
maladie violentă – domină discursul mediatic internațional, ceea ce implică exclude-
rea, din start, a posibilității de apel la negociere și diplomație în abordarea acestui feno-
men și impunerea unor măsuri radicale, de exterminare a „bolii” incurabile, vizibile în 
politicile antiteroriste dure.

Metaforele maladivului sunt exploatate, de altfel, și în discursul mediatic autoh-
ton pentru a taxa puncte nevralgice ale societății actuale precum lupta politică, fotba-
lul, corupția (a se vedea în acest sens destinul metaforei clișeizate cancerul corupției). 
Prin utilizarea metaforelor bolii în discursul mediatic, semnificaţia terorismului este 
potenţată şi încărcată cu valenţe emoţionale.

Corpusul nostru relevă faptul că, dintre metaforele care se înscriu în această 
schemă de metaforizare, s-au clișeizat, în discursul mediatic al terorismului, cu 
predilecție termeni care desemnează maladii grave: cancer, metastază, tumoare, can-
grenă, flagel, virus, epidemie:

Tumoare, metastază

Statele Unite și aliații lor din cadrul coaliției împotriva grupării Statul Islamic s-au angajat, 
miercuri, să zdrobească „tumora” jihadistă în Siria și în Irak și să combată „metastazele” 
atacurilor islamiste din lume (http://www.stiripesurse.ro, 22 iulie 2016).

Sememul lexemului tumoră5 (vezi tumoare) este definit prin următoarele compo-
nente de sens: „/masă de țesut/ /nou/ /care se dezvoltă în organism/ /prin înmulțirea 
celulară / /exagerată/”. Menționăm că în DEX6 apare înregistrat cu sens strict denota-
tiv, în timp ce analiza contextuală relevă valența metaforică de proliferare a terorismului 
de sorginte jihadistă. În plus, în exemplul citat anterior, sesizăm utilizarea unei metafore 
filate ale cărei componente aparțin aceluiași câmp lexico-semantic al maladivului. Dacă 
aplicăm o analiză semică termenului metastază, reținem, din complexitatea definiției 
lexicografice medicale („procesul de schimbare de sediu al unei boli”), trăsăturile 

4  În acest sens, studii relativ recente (vezi Spencer 2012) analizează printr‑o grilă construc-
tivistă discursul mediatic din perspectiva terorismului și identifică în tabloidul britanic The Sun 
patru metafore conceptuale care configurează/ articulează acest fenomen pe fundația semantică 
a războiului, crimei, răului barbar, respectiv a bolii. 

5  Menționăm că, datorită unei modificări de normă față de DOOM1, ambele forme 
(tumoră/tumoare) sunt acceptate în DOOM-ul actual. 

6  Tumoare s. f. Masă de țesut nou format care se dezvoltă într‑un organism prin înmulțirea 
exagerată, patologică a unor celule (DEX 1998: s.v.).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1080  •  Armanda Ramona Stroia

semantice distinctive „/deplasare/ /localizare secundară/ /a unei boli/ /benigne sau 
maligne/”. Contextul activează un sens metaforic sensibil apropiat de cel denotativ, cu 
trimitere la proliferarea unui fenomen negativ în sintagma metastaza atacurilor teroriste. 
Exploatarea acestui lanț metaforic, constituit cu ajutorul terminologiei medicale de 
specialitate (tumoare, metastaze) constituie, de fapt, o strategie discursivă de intensi-
ficare a potențialului expresiv și, implicit, a forței persuasive a discursului jurnalistic. 
Dimensiunea patologicului, configurată astfel, conjugată cu o succesiune de verbe 
dinamice la conjunctiv (să zdrobească, să combată) creează o imagine vizuală puternic 
marcată emoțional, degenerând într‑un imaginar al violenței. 

Metastazele Statului Islamic (www.realitatea.net, 11 septembrie 2016);
Chiar după 15 ani de la atentatele din 11 septembrie 2001, războaiele în Orientul Mijlociu, 
metastazele organizaţiei jihadiste ISIS (http://romanialibera.ro, 11 septembrie 
2016);
Metastazele Statului Islamic. Cu cine luptăm? Cum luptăm? (http://www.ziare.com, 24 
martie 2016);
Un expert francez se teme de riscul unei metastaze jihadiste în Europa (http://www.sti-
ripesurse.ro, 13 decembrie 2016);
Cred că aceste atacuri sunt de fapt o reprezentare a metastazelor care au cuprins Europa, 
generate de fundamentalismul islamic (http://www.romania-actualitati.ro, 22 martie 
2016).

Cancer
Cu un grad mai mare de clișeizare, s-a impus sintagma cancerul terorismului, inde-

xată metaforic, care își actualizează aici un sens distinct de cel științific, consemnat 
în DEX sau în dicționarele medicale. Efectul stilistic scontat al acestei metafore de tip 
popular (Stoichițoiu Ichim 2005: 71) este augmentat pentru că discursul publicistic 
mizează pe contrastul realizat între clișeul metaforic (catacreză) și contextul în care a 
fost inserat. Terorismului i se imprimă caracterul de boală malignă mortală și o dimen-
siune contagioasă – prin intermediul structurii clișeizate în combinație cu un verb care 
dublează, la nivel semantic, aceeași idee de expansiune. 

Cancerul terorismului s-a răspândit şi printre cei care ar fi trebuit să lupte împotriva lui. 
Un poliţist din Departamentul pentru Transporturi din Washington a fost pus sub acuzare 
pentru susţinerea activităţilor organizaţiei teroriste Stat Islamic, transmite The Washington 
Post. (http://www.evz.ro, 4 august 2016);
Belgique: cancer islamiste et métastases (http://www.europe-israel.org, 11 martie 
2015);
Le Cancer Islamique Pourrit L’ Europe! (http://realitesdefrance.unblog.fr, 24 martie 
2016).

Flagel
În aceeași izotopie a maladivului se înscrie și lexemul flagel, care condensează 

din definiția termenului medical semul /expansiune/, lexemul fiind utilizat pentru a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1081

desemna gravitatea și răspândirea mare a unor boli. Acesta intră în tipare de construcție, 
în special cu modalizatori și verbe puternice, uneori recrutate chiar din familia lexicală 
a clișeului analizat, teroare, miza persuasivă fiind dublată și la nivel fonetic: Flagelul tero-
rismului terorizează SUA (http://www.cotidianul.ro, 3 mai 2010).

O altă greşeală făcută în ceea ce priveşte percepţia fenomenului terorist este asocierea acestui 
flagel doar cu lumea musulmană şi, implicit, cu ideologia jihadistă, lucru total neadevărat, 
căci acesta a însoţit societatea umană încă din cele mai vechi timpuri (http://adevarul.ro, 
23 august 2014);
Atentatele din 11 septembrie 2001. Europarlamentarul Viorica Dăncilă: Rănile nu s-au cica-
trizat nici după 15 ani pentru că flagelul terorismului pare mai prezent ca oricând (http://
www.caleaeuropeana.ro, 11 septembrie 2016).

Prezența formulei clișeizate alături de modalizatorul cu valoare epistemic-
evidențială pare contribuie la ancorarea problemei terorismului într‑un spațiu al 
actualității marcate de insecuritate.

Cioloş şi Iohannis, reacţii aspre după atacul din Nisa: „Flagelul terorismului trebuie 
combătut” (http://www.ziarulevenimentul.ro, 15 septembrie 2016).

Interesant de observat este că formula clișeizată (flagelul terorismului) în 
combinație cu modalizatorul deontic prescriptiv permite construcția [trebuie + par-
ticipiu] cu elipsa operatorului de agent, ceea ce, în subsidiar, antrenează o plasare a 
responsabilității unei asemenea sarcini controversate în domeniul vagului (nu se știe 
cine), fiind expresia unei (pseudo)asumări.

Sindrom
Într-un studiu axat pe onomastica recognoscibilă în nomenclatorul medical, cu 

referire la numele de maladii, simptome, virusuri, Siserman și Munteanu Siserman 
(2015: 826) identifică, în structura denominativă a unor boli, expresii designative din 
terminologia medicală care „actualizează prin ocurența unui toponim zona de manifes-
tare, de incidență a maladiei/virusului respectiv: sindromul Stockholm, virusul Ebola 
(hidronim)”. Pe același procedeu, în contextul discursului mediatic despre terorism, 
înregistrăm ocurența termenului sindrom, particularizat spațial printr‑un toponim, 
care, de această dată, are funcție anamnetică/anaforică, subtitlul informațional narativ 
făcând trimitere la atentatul precedent care a avut loc în capitala spaniolă, respectiv a 
Angliei.

Subtitlu: Englezii trăiesc acasă sindromul Madrid (http://jurnalul.ro, 8 iulie 2005);
Cele mai negre coșmaruri ale autorităților britanice par a se fi împlinit. Unii experți vorbesc 
deja despre un atentat coordonat și simultan, în „stilul” binecunoscut de-acum al rețelei ter-
oriste Al-Qaeda, de genul celui care a avut loc la 11 martie, anul trecut, în gările din Madrid 
(http://jurnalul.ro, 8 iulie 2005);
Sindromul Londra „07/07” (http://adevarul.ro, 21 august 2007).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1082  •  Armanda Ramona Stroia

Virus, epidemie, febră
Aceste clișee sunt preferate în titluri incitative în asociere cu un verb puternic. 

Lexemele febră, epidemie, virus, flagel aparțin, de asemenea, paradigmei termenilor 
încadrați în sfera lexico-semantică a maladivului. Uneori apar în contexte cu verbe mar-
cate semantic prin /grad de răspândire/, /hipertrofie/, ca de exemplu a se infiltra, a se 
infecta, a cangrena, termen utilizat pentru a desemna gravitatea și gradul de răspândire 
a terorismului. 

Terorismul, cea mai oribilă „boală” a acestui secol, se infiltrează din ce în ce mai mult 
într‑o Europă vulnerabilă, permisivă, chiar lipsită de reacție uneori. (…) Atunci când ne 
aflăm în mod evident în fața unei Europe vulnerabile și infectată de virusul terorismului, 
incapabilă să integreze diferitele valuri de migrație pe care le-a atras, nu mai putem spera să 
exportăm securitate și prosperitate în țările din vecinătate (http://www.caleaeuropeana.ro, 
22 martie 2016);
Atentatele teroriste nu mai sunt o excepție, ci tind să devină o regulă. Paris, Bruxelles, Nisa și 
lista va continua, cu siguranță. Explicațiile sunt multiple. Una dintre ele este că aceste atentate 
sunt epidemice (http://www.romanialibera.ro, 20 iulie 2016);
Cum a fost cuprinsă România de febra atentatelor teroriste. O căruţă-capcană a 
înspăimântat un sat din Bihor (http://adevarul.ro, 17 ianuarie 2015);
Grav afectate se văd, implicit, şi alianţa nord-atlantică, precum şi SUA, care au interese strate-
gice majore într‑o regiune cuprinsă de febra islamismului militant, de conflictele din Irak şi 
Afganistan şi, mai cu seamă, de pericolul înarmării nucleare iraniene (http://www.dw.com, 
7 iunie 2010).

Așadar, din acest unghi de abordare, terorismul poate fi perceput prin dimensiu-
nea patologicului, a hipertrofiei. Dacă luăm în considerare punctul de vedere biblic al 
Vechiului Testament asupra bolii (vezi Dicționar biblic 1995: 1168), devine clară legătura 
ombilicală dintre boală și „originea răului însuși”. 

5. Concluzii
Demersul investigativ a fost orientat, așadar, într‑o primă etapă, înspre clarifica-

rea sintagmei oximoronice de „război sfânt”, cu care este frecvent etichetat jihadismul 
și nu numai (vezi cruciadele). Dincolo de această asociere între violență și sacralitate, 
aparent paradoxală pentru omul modern, ne-a interesat în ce măsură putem admite ca 
ipoteză de lucru validă ideea unei învestiri cu sacralitate a violenței, în speță a jihadis-
mului. Pentru aceasta ne-am raportat, desigur, la contribuțiile semnificative ale antro-
pologului francez René Girard. Am sesizat, astfel, un circuit interesant între efortul de 
resacralizare a violenței jihadiste – ca modalitate de legitimare și de câștigare de adepți 
în lumea islamică – și tentativa occidentală axată pe desacralizarea jihadismului. Sacrul 
poate deveni, aşadar, un artificiu retoric, manipulabil în funcţie de interesele actorilor 
Această tendinţă se materializează într‑un discurs mediatic care „alimentează” anxieta-
tea, exploatând izotopia maladivului letal, în special prin intermediul clișeelor media-
tice, care se comportă ca un filtru cu ajutorul căruia este selectată și tratată informația 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1083

(vezi Duda 2016: 73). Faptul că schema de metaforizare terorismul este o maladie 
domină discursul mediatic autohton denotă faptul că se aliniază celui internațional, 
ceea ce implică excluderea, din start, a posibilității de apel la negociere și diplomație în 
„tratatarea”/abordarea acestui fenomen și impunerea unor măsuri radicale, de extermi-
nare a „bolii” incurabile, vizibile în politicile antiteroriste dure. 

Bibliografie
Amossy, R., E. Rosen. 1982. Les Discours du cliché. Paris: Sedes.
Barber, B. 1992. Jihad vs. McWorld. The Atlantic Monthly (March 1992). https://www.theatlan-

tic.com/past/docs/politics/foreign/barjiha.htm (accesat în 3 iulie 2017).
Barber, B. 1996. Jihad vs. McWorld. How Globalism and Tribalism are Reshaping the World. New 

York: Ballantine Books.
Baudrillard, J. 1988. Simulacra and Simulations. În Selected Writings, Mark Poster (ed.), 166–

184. Stanford: Stanford University Press,. 
Baudrillard, J.  2002. The Spirit of Terrorism and Requiem for the Twin Towers. Chris Turner 

(trad.). Londra: Verso.
Berman, E. 2011. Radical, Religious, and Violent: The New Economics of Terrorism. Cambridge, 

MA: MIT Press.
Caillois, R. 2006. Omul și sacrul. București: Editura Nemira.
Chebel, M. 2005. Dicţionar de simboluri musulmane. Rituri, mistică şi civilizaţie. Catrinel Auneanu 

(trad.). Piteşti: Editura Paralela 45.
Coman, M. 2003. Mass media, mit și ritual. O perspectivă antropologică. Iași: Editura Polirom.
Cook, D. 2015. Understanding Jihad. Univ. of California Press. 
David, I.  2015. Mass-media şi terorismul contemporan. ComUnique (10–12). http://www.

comunique.ro/2015/04/dr-ion-david-mass-media-si-terorismul.html (accesat în perioada 
aprilie-mai 2017).

Delcea, C., A. Bădulescu. 2008. Terorismul. Studii și cercetări asupra fenomenului terorist. http://
server2.docfoc.com/uploads/Z2015/12/04/2Z7RTZ9UeN/ 198581000779647bf902244
9305442ea.pdf (accesat în perioada octombrie-noiembrie 2016).

DER – Dicționarul etimologic al limbii române. 2001. Ciorănescu, A. București: Editura Saeculum.
Diaz Gandasegui, V.  2009. Spectators after 9/11: This Is (not) like a Hollywood Film. http://

earchivo.uc3m.es/bitstream/handle/10016/11279/Spectators%20after%20911.pdf ?se-
quence=1 (accesat în data de 25 octombrie 2016).

Dogan, R. 2015. Global Terrorism and Islamic Radicalization: Analysis from Fethullah Gülen’s 
Perspective. International Journal of Religion & Spirituality in Society 6 (1).

Duda, G. 2016. Clişeul verbal şi discursul public. Bucureşti: Editura Academiei.
Eliade, M. 2005. Sacrul și profanul. București: Editura Humanitas.
Esmail, A. 2007. Towards a Psycho-anthropological View of Religious Violence. International 

Review of Psychiatry 19 (3): 243–251.
Felecan, D. 2009. Structuri clișeizate în horoscopul mediatic. În Limba de lemn în presă, Ilie Rad 

(ed.), 263–279. Bucureşti: Editura Tritonic.
Felecan, O. 2009. Limba de lemn în mesajele funerare de la mica publicitate. În Limba de lemn în 

presă, Ilie Rad (ed.), 280–293. Bucureşti: Editura Tritonic.
Frattasio, A. 2006. Epistemologia terorii. București: Editura Era.
Garcin-Marrou, I. 2005. Media vs. Terorism. București: Editura Tritonic.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



1084  •  Armanda Ramona Stroia

Girard, R. 1995. Violenţa şi sacrul. Mona Antohi (trad.). București: Editura Nemira.
Guilbert, L. 1975. La créativité lexicale. Paris: Editura Larousse.
Hanne, M., S.  J.  Hawken. 2007. Metaphors for Illness in Contemporary Media. Medical 

Humanities 33 (2): 93–99. http://mh.bmj.com/content/33/2/93 (accesat în data de 12 
iulie 2017).

Hassner, R. E. 2011. Religious intelligence. Terrorism and Political Violence 23 (5). http://www.
tandfonline.com/doi/full/10.1080/09546553.2011.598197 (accesat în data de 8 iulie 
2017).

Heck, P.  L.  2004. Jihad Revisited. Journal of Religious Ethics 32 (1): 95–128. http://faculty.
georgetown.edu/plh2/Jihad.Revisited.pdf (accesat în 10 iulie 2017).

Hodge, J. 2015. Without Restraint: Girard, Jihadism and the Hypocrisy of Sacred Violence. În 
ABC Religion and Ethics. http://www.abc.net.au/religion/articles/2015/11/16/4353068.
htm (accesat în 19 iulie 2017).

Hodge, J. 2016. Terrorism’s Answer to Modernity’s Cultural Crisis: Re-sacralising Violence. The 
Name of Jihadist Totalitarianism, Modern Theology 32 (2): 231–258.

Hudson, R. A., M. Majeska. 1999. The Sociology and Psychology of Terrorism: Who Becomes a 
Terrorist and Why? Washington, DC: Library of Congress. https://www.loc.gov/rr/frd/pdf-
files/Soc_Psych_of_Terrorism.pdf (accesat în 30 octombrie 2016).

Hülsse, R., A. Spencer. 2008. The Metaphor of Terror: Terrorism Studies and the Constructivist 
Turn. Security Dialogue 39 (6): 571–592. https://www.researchgate.net/profile/Alexander_
Spencer2/publication/263327483_The_social_construction_of_terrorism_Media_meta-
phors_and_policy_implications/links/5624fa7008ae93a5c92d427e.pdf (accesat în 2 mai 
2017).

Isaacs, M. 2016. Sacred Violence or Strategic Faith? Disentangling the Relationship Between 
Religion and Violence in Armed Conflict. Journal of Peace Research 53 (2): 211–225. http://
journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0022343315626771 (accesat în 9 iulie 2017).

Jongman, A., A. P. Schmid. 2017. Political Terrorism: A New Guide to Actors, Authors, Concepts, 
Data Bases, Theories, and Literature. Routledge. 

Kay, M.  1979. Lexemic Change and Semantic Shift in Disease Names. Culture, Medicine and 
Psychiatry 3 (1): 73–94.

Kellner, D. 2015. Media Spectacle and the Crisis of Democracy: Terrorism, War, and Election Battles. 
https://pages.gseis.ucla.edu/faculty/kellner/essays/mediaspectacletocintro.pdf (accesat în 
perioada mai-iulie 2017).

Nina, A. J. 1998. La traduction du cliché dans les textes pragmatiques: définition, repérage, équiva-
lences. http://www.ruor.uottawa.ca/bitstream/10393/4300/1/MQ36729.PDF (accesat în 
perioada august-septembrie 2016).

O’Brien, P.  2016. The Muslim Question in Europe. http://www.jstor.org/stable/j.ctt1kft8dx.9 
(accesat în 19 mai 2017).

Quéré, H. 1998. Le cliché: pour ou contre. În Le cliché, Mathias Gilles (ed.), 101–112. Toulouse: 
Presses Universitaires du Mirail.

Ricoeur, P. 1967. The Symbolism of Evil. New York: Beacon Press.
Scott, A. 2000. The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence and Reconciliation. Lanham, MD: 

Rowan and Littlefield.
Semino, E., J. Heywood, M. Short. 2004. Methodological Problems in the Analysis of Metaphors 

in a Corpus of Conversations about Cancer. Journal of Pragmatics 36 (7): 1271–1294.
Siserman, C., M.  Munteanu Siserman. 2015. Considerații privind denominația medicală. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  1085

În Proceedings of the Third International Conference on Onomastics “Name and Naming”. 
Conventional/Unconventional in Onomastics, O.  Felecan, 819–829. Cluj-Napoca: Mega, 
Argonaut.

Spencer, A.  2010. The Tabloid Terrorist: The Predicative Construction of New Terrorism in the 
Media. New York: Palgrave Macmillan.

Spencer, A.  2012. The Social Construction of Terrorism: Media, Metaphor and Policy 
Implications. Journal of International Relations and Development 15 (3): 393–419. http://
www.palgrave-journals.com/jird/journal/v15/n3/pdf/jird20124a.pdf (accesat în data de 
25 octombrie 2016).

Stoichiţoiu Ichim, A.  2005. Vocabularul limbii române actuale. Dinamică, influenţe, creativitate. 
Bucureşti: Editura All.

Wieviorka, M. 2004. The Making of Terrorism. Chicago: University of Chicago Press.
Wilkinson, P. 1997. The Media and Terrorism: A Reassessment. Terrorism and Political Violence 

9 (2): 51–64. http://magellanpr.hu/files/terrorism.pdf (accesat în perioada septembrie-oc-
tombrie 2016).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 01:59:41 UTC)
BDD-V4466 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

