
Numele în creştinism. Semnificaţii 
teologice ale numelui persoanei umane, de 

la naştere şi până dincolo de moarte

Valerian Marian
Universitatea Tehnică din Cluj-Napoca,  

Centrul Universitar Nord Baia Mare, România

Names in Christianity. Theological meaning of 
people’s first names, from birth to afterlife

Abstract: The present study highlights the fact that the name of every person, in 
addition to its profane role in individual identification, has a spiritual value which 
accompanies the bearer during life and even beyond death. Beginning with the 
analysis and interpretation of a series of scriptural, patristic and liturgical texts, we 
identify the spiritual importance of names in Christianity. The study considers the 
following aspects: onomastics in early Christianity, liturgical regulations for name-
giving, baptismal names and their importance for people’s spiritual life, the exis-
tential connection between name and person in Christian faith, name change in 
monasticism, the eschatological dimension of names.
Considering the tradition of the Orthodox Church, which recommends choosing 
saints’ names for children, this study analyses, from an etymological and theologi-
cal perspective, the most common names of Orthodox saints which are given at 
baptism (by means of transliteration, gender change, or translation).
Keywords: saints’ names, name-giving, baptism, name change.

1. Preliminarii
Numele este o realitate pe care nu o putem ignora, „deoarece nu există niciun om 

între toți oamenii care, odată născut, să fie fără de nume, fie el om bun sau rău, căci la 
venirea pe lume părinții le pun nume tuturor” [t. n.] (Homer 1946: 298)1. 

Numele (lat. nomen) este un „mijloc de cunoaștere” (v. Lewis 1891: s.v.) a unei 
persoane. Într-o definire sintetică, numele este cuvântul sau grupul de cuvinte care indi-
vidualizează persoana fizică în societate (v. D. Lupulescu și A. M. Lupulescu 2002: 16). 
În sens larg, termenul nume este folosit pentru a exprima, în același timp, atât numele 
de familie, cât și prenumele. Numele de familie sau numele patronimic – de la latinescul 
pater, care înseamnă „tată” (v. Lewis 1891: s.v.) – este numele pe care îl poartă (după 
tată) membrii unei familii; acest nume are o importanță practică în societate, întrucât 

1  Oὐ μὲν γὰρ τις πάμπαν ἀνώνυμός ἐστ᾽ ἀνθρώπων, οὐ κακὸς οὐδὲ μὲν ἐσθλός, ἐπὴν τὰ πρῶτα 
γένηται, ἀλλ᾽ ἐπὶ πᾶσι τίθενται, ἐπεί κε τέκωσι, τοκῆες (Odiseea 8, 550).

191DOI: 10.30816/ICONN4/2017

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  235

arată apartenența persoanei la o anumită familie și ajută la identificarea acesteia în 
comunitate.

Prenumele este cel care individualizează persoana. Pentru acesta se mai folosesc 
și expresiile: nume de botez, nume mic, nume personal sau nume individual. Locul prenu-
melui este înaintea numelui2, după cum reiese din etimologia acestuia, prefixul pre- < 
fr. pré- cf. lat. prae, având semnificația „înainte de”, „în față”, „anterior” (v. Lewis 1891: 
s.v.). Astfel, prenumele înseamnă înainte de nume, ceea ce se pune înaintea numelui.

Înainte de structura actuală a numelui (prenume și nume de familie), oame-
nii, reprezentând diverse zone geografice sau culturi, aveau doar un singur nume 
(prenumele)3, dat de părinți sau pus la Botez.

Încă din Antichitate, în alegerea numelui, principala sursă de inspirație a fost reli-
gia, urmată de sentimentul apartenenței la o familie, în cadrul căreia numele (prenu-
mele) se transmitea, în multe situații, de la o generație la alta; în semn de respect față 
de înaintași, primul băiat născut într‑o familie primea numele bunicului patern. Astfel, 
la greci, se credea că preluarea numelui însemna și preluarea locului acelei persoane în 
lume; de aceea, nu se dădea numele bunicului dacă era în viață, întrucât se credea că 
acest lucru i-ar aduce moartea (v. Yonge 1863: 8). La evreii rigoriști, copilul primea 
numele bunicului indiferent dacă era în viață sau a murit. În Evul Mediu, în Apus, copiii 
primeau frecvent numele tatălui, însă cu o mică modificare fonetică sau morfologică, 
în funcție de caz. La creștini, numele este preluat, de obicei, din calendar sau din Biblie; 
nou-născutul primește numele Sfântului serbat în ziua nașterii sau a Botezului, Sfântul 
respectiv devenind, astfel, mijlocitor și protector al copilului. În unele cazuri, copilul 
primea numele nașului de botez, adică al părintelui său spiritual (v. Graur 1965: 20).

Odată cu creșterea populației, un singur nume nu a mai fost suficient pentru iden-
tificarea persoanelor, întrucât a crescut probabilitatea de a întâlni persoane numite la 
fel. De aceea, pentru a evita confuziile, s-a simțit nevoia unui al doilea nume, ca element 
distinctiv4. Trecerea de la numele unic la formula „numelor duble” s-a făcut de-a lungul 
secolelor, însă, „până a se ajunge la un tipar onomastic oficial, au apărut, în formă popu-
lară, stadii intermediare, analitice, mai puţin conturate” (Răileanu 2012: 75). Prima 
formă distinctivă a fost adăugarea la numele de botez a numelui tatălui (Vasile al lui 
Dumitru sau Vasile, fiul lui Dumitru). Ulterior, prin adăugarea unor terminații la numele 
tatălui, s-a format numele de familie (de exemplu, la noi, prin folosirea terminațiilor 
precum -escu sau -eanu au rezultat diverse nume de familie: Constantinescu, Dumitreanu, 

2  În majoritatea țărilor, locul prenumelui este înaintea numelui de familie; dintre excepții: 
Ungaria, China, Vietnam. 

3  În Antichitate, utilizau un singur nume grecii, egiptenii, evreii (v. D.  Lupulescu și 
A. M. Lupulescu 2003: 59) și, până la introducerea numelui gentilic, romanii (v. Bompa 2004: 
18).

4  Romanii, de exemplu, au adăugat la numele personal (praenomen), numele ereditar sau 
de gintă (nomen sau nomen gentilicum), o poreclă (cognomen) și, pentru servicii deosebite aduse 
Romei, chiar un al treilea nume (agnomen). Un exemplu cunoscut este Publius Cornelius Scipio 
Africanus (v. Bompa 2004: 18).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



236  •  Valerian Marian

Ionescu etc.). O altă diferențiere s-a făcut prin adăugarea la numele de botez a numelui 
localității de origine sau, în cazul unui nobil, a numelui ținutului pe care îl deținea. 
În Evul Mediu, primii care și-au adăugat un al doilea nume au fost nobilii, adică pro-
prietarii de pământ, întrucât aveau de apărat interese succesoriale; înaintea numelui 
localității sau al ținutului se introducea prepoziția de (eng. of, fr. de, du, de la, germ. 
von). După nobili, au început să folosească nume de familie burghezii și apoi țăranii (v. 
Graur 1965: 73–75). Alte nume de familie s-au format adăugând pe lângă numele unic 
o poreclă (Lungu, Micu, Negrea, Scurtu etc.), numele unei profesii (Cojocaru, Croitoru, 
Moraru, Olaru etc.), nume de animale (Ursu, Vulpe etc.), nume de păsări (Păun, Sturz 
etc.) și altele. 

Primele nume de familie au apărut sporadic în secolul al XII-lea și, începând cu 
secolul următor, se răspândesc din ce în ce mai mult printre nobili și burghezi. Cu toate 
că încă din secolul al XVI-lea s-a stabilit prin lege obligativitatea numelui de familie 
(1538 în Anglia, respectiv 1539 în Franța), doar prin secolele XVIII – XIX această 
practică se va generaliza. Odată cu legiferarea amintită, au fost introduse și registrele 
de stare civilă ale oficiilor laice, până la momentul respectiv acest lucru intrând în 
atribuțiile Bisericii (v. Graur 1965: 75–77). La noi, Codul Civil din 1864, adoptat în 
perioada lui Alexandru Ioan Cuza, prevedea, la Art. 43, că actul de naștere trebuie să 
conțină „prenumele ce i se va da la Botez, precum și numele de familie” (D. Lupulescu 
și A. M. Lupulescu 2003: 71).

„Numele de familie vorbește despre strămoși, ocupații, încercări, demnitate, 
eroism, fiind numele nostru lumesc, dar numele de botez vorbește despre tată, mamă, 
casă, iubire, familiaritate, Rai, Dumnezeu” [t. n.] (Long 1883: 11). Astfel, din punct de 
vedere creștin, numele unei persoane este reprezentat în primul rând de prenume. De 
aceea, în studiul de față, ne vom referi la semnificațiile teologice ale numelui de Botez 
(prenumelui), chiar și atunci când vom folosi doar termenul generic de nume.

2. Legătura fiinţială dintre nume și persoană
Încă înainte de apariția creștinismului, în culturile antice și în tradiția ebraică 

exista ideea unei identități între sufletul omului și numele lui, considerându-se că 
„întreaga personalitate, cu toate particularitățile și cu toată energia sa, erau prezente 
înlăuntrul numelui” (Ware 1992: 28). Obiceiul de a da copilului numele unui strămoş 
își are originea în credința că existenţa persoanei după moarte depinde de păstrarea 
numelui acesteia. Eschimoșii, de pildă, credeau că, odată cu venirea pe lume a unui 
copil, renăștea ultimul mort din familie; de aceea copilul primea, în mod obligatoriu, 
numele acestuia (v. Graur 1965: 20). 

Grecii erau atât de convinși că numele poate influenţa destinul omului, încât au 
pus bazele unui sistem de interpretare a numelui, onomanția5, cu scopul de a descifra 

5  Onomanția era arta divinatorie care încerca să prezică soarta persoanei, interpretându-i 
numele (v. Maffitt 1835: 222). Termenul derivă din greaca veche, de la cuvintele ὄνομα („nume”) 
și μαντεία („prezicere”, „divinație”, „oracol”) (v. Βailly 1935: s. v.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  237

sau chiar de a influența destinul omului. La fel, romanii considerau că numele omu-
lui îi va marca existența de la naștere până la moarte, după cum reiese și din expresia 
Nomen est omen, adică „Numele este prevestire (semn, destin)” (Alexandrescu 1992: 
141). Astfel, întâlnim nume precum Fortis („Puternic”), Maximus („Cel mai mare”), 
Felix („Fericit”) etc.

În tradiția ebraică, numele exprimă esența persoanei sau a lucrului care îl poartă. 
A da nume unei persoane sau unui loc însemna a le determina rolul sau destinul (v. 
Vladimirescu și Ciurea 2008: 113). Astfel, amintim câteva nume din Vechiul Testament 
care exemplifică tocmai cele spuse mai sus: Adam („din pământ a fost zidit Adam” – 
Înțelepciunea lui Isus Sirah 33, 10.), Eva („Și a pus Adam femeii sale numele Eva, adică 
viaţă, pentru că ea era să fie mama tuturor celor vii” – Facere 3, 20.), Avraam („Şi nu 
te vei mai numi Avram, ci Avraam va fi numele tău, căci am să te fac tată a mulţime de 
popoare” – Facere 17, 5.); Sarra („Pe Sarai, femeia ta, să nu o mai numeşti Sarai, ci Sarra 
să-i fie numele. Şi o voi binecuvânta [...] şi va fi mamă de popoare şi regi peste popoare 
se vor ridica dintr-însa” – Facere 17, 15–16.), Isaac („Sarra, femeia ta, îţi va naşte un fiu 
şi-i vei pune numele Isaac şi Eu voi încheia cu el legământul Meu” – Facere 17, 19.), 
Israel („De acum nu-ţi va mai fi numele Iacov, ci Israel te vei numi, că te-ai luptat cu 
Dumnezeu şi cu oamenii şi ai ieşit biruitor!” – Facere 32, 28) etc.

De asemenea, în spiritualitatea ebraică, doar stăpânul avea dreptul de a pune 
nume, întrucât se considera că „stăpânul numelui este stăpânul lucrului” (Gafton 2008: 
50). Astfel, Dumnezeu cel atotstăpânitor, care a creat totul prin Cuvânt, este Cel din-
tâi Dătător de nume: „Lumina a numit-o Dumnezeu ziuă, iar întunericul l-a numit 
noapte”; „Tăria a numit-o Dumnezeu cer”; „Uscatul l-a numit Dumnezeu pământ, iar 
adunarea apelor a numit-o mări” (Facere 1, 5–10). Numirea, ca apanaj al stăpânului, 
reiese și din faptul că, punând animalele sub stăpânirea omului, Dumnezeu le aduce 
la Adam pentru ca acesta să le dea și nume: „Şi Domnul Dumnezeu, Care făcuse din 
pământ toate fiarele câmpului şi toate păsările cerului, le-a adus la Adam, ca să vadă 
cum le va numi; aşa ca toate fiinţele vii să se numească precum le va numi Adam. Şi a 
pus Adam nume tuturor animalelor şi tuturor păsărilor cerului şi tuturor fiarelor sălba-
tice” (Facere 2, 19–20). 

Numele propriu al lui Dumnezeu, Yahweh (YHWH הוהי), numele Stăpânului 
însuși, se bucura de un respect deosebit în cadrul poporului ales și era rostit cu mare 
prudență. Acesta era considerat „numele prin excelență”, „numele inefabil” al lui 
Dumnezeu („Atunci Dumnezeu a răspuns lui Moise: ʻEu sunt Cel ce sunt’. Apoi i-a 
zis: A̒şa să spui fiilor lui Israel: Cel ce este m-a trimis la voi!’” – Ieșire 3, 14) și nu era 
pronunțat decât în cadrul cultului, de două ori pe an6. În restul timpului, în uzul cultic 

6  Literatura veche ebraică nu îngăduia rostirea Tetragramei sacre YHWH decât în două 
cazuri: când era rostită de către marele preot la Sărbătoarea Împăcării – Iom Kipur, singura dată 
din an când acesta intra în Sfânta Sfintelor (altarul Templului) și atunci când preoții recitau în 
Templu binecuvântarea sacerdotală. Despre cel care rostea Tetragrama, în alte contexte decât 
cele amintite, se credea că nu va avea parte de viața veșnică (v. Attias și Benbassa 1997, apud 
Vladimirescu și Ciurea 2008: 117–118).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



238  •  Valerian Marian

zilnic, în rugăciune și în citirea Scripturii, numele Yahweh era substituit cu apelative 
care, în general, exprimau atribute ale lui Dumnezeu: Adonai („Domn”, „Stăpân”), 
El („Conducător”) sau Elohim (pluralul de la El), Elyon („Cel Preaînalt”), Melech 
(„Rege”), Șadai („Cel Puternic”) etc. (v. Negoiță 2004: 6–20).

Cunoașterea numelui unei persoane înseamnă, în concepția vechilor evrei, a intra 
în comuniune cu ea, a-i întrezări adâncurile ființei și chiar a avea „o anumită putere 
asupra ei” (Freud 1991, apud D. Felecan 2015: 140). De aceea, îngerul care se luptă cu 
Iacov refuză să-și descopere numele: „Pentru ce întrebi de numele Meu? El e minunat!” 
(Facere 32, 29). Mai mult, a invoca numele cuiva sau a face un lucru în numele acestuia 
sunt acte de o însemnătate deosebită. Invocarea numelui unei persoane înseamnă a o 
face prezentă. Prin rostirea unui nume, acesta devine viu, întrucât „rostirea numelui 
cheamă sufletul persoanei respective” (Ware 1992: 29).

Trecerea de la tradiția vetero-testamentară la Evanghelia mântuirii s-a făcut odată 
cu Sfântul Ioan Botezătorul, ultimul profet al Vechiului Testament şi primul profet al 
Noului Testament, care a pregătit poporul pentru venirea lui Hristos şi L-a descoperit 
lumii pe Hristos ca Mesia. Am făcut referire la Sfântul Ioan, întrucât numele i-a fost 
pus la porunca lui Dumnezeu: „Iar îngerul a zis către el: [...] Elisabeta, femeia ta, îţi 
va naşte un fiu şi-l vei numi Ioan” (Luca 1, 13). Controversa legată de punerea nume-
lui său este un punct de cotitură în ceea ce privește concepția despre nume. Iniţial, 
cei din familie optaseră pentru numele Zaharia, după tatăl său, însă mama lui s-a opus 
zicând: „Nu! Ci se va chema Ioan” (Luca 1, 60). Rudele au reacționat în spiritul tradiției 
Vechiului Testament: „Nimeni din rudenia ta nu se cheamă cu numele acesta” (Luca 1, 
61). Momentul arată că numele nu mai trebuie să fie determinat doar de legăturile de 
familie, ci şi de puterea lui Dumnezeu. În cazul Botezătorului, legătura dintre nume 
și puterea lui Dumnezeu s-a arătat prin misiunea sa de profet și de înaintemergător al 
Domnului: „Căci va fi mare înaintea Domnului [...]. Şi va merge înaintea Lui [...], ca să 
gătească Domnului un popor pregătit” (Luca 1, 15–17). 

În Noul Testament numele nu se mai referă doar la legătura cu părinţii sau 
cu înaintașii, ci şi la legătura spirituală cu Dumnezeu. Această legătură, începută cu 
numele lui Ioan, s-a realizat în mod desăvârşit odată cu Întruparea Fiului lui Dumnezeu 
în Persoana istorică a Mântuitorului Iisus Hristos.

Numele lui Iisus a fost pus din porunca lui Dumnezeu. Fecioara „va naşte Fiu şi 
vei chema numele Lui: Iisus, căci El va mântui poporul Său de păcatele lor” (Matei 1, 
21). Numele Iisus provine din grecescul Ἰησοῦς, traducerea ebraicului Ieșua עושי, care 
înseamnă „Dumnezeu este mântuirea” (v. Vigouroux 1912: 1423). Cel născut de la 
Duhul Sfânt și din Fecioara Maria este Însuși Fiul lui Dumnezeu și este numit Iisus 
tocmai pentru că este Mântuitor. Mântuirea întregului neam omenesc s-a făcut „prin 
arătarea Mântuitorului nostru Iisus Hristos, Cel ce a nimicit moartea şi a adus la lumină 
viaţa şi nemurirea, prin Evanghelie” (II Timotei 1, 10). 

Numelui Iisus i-a fost alăturat acela de Hristos (de la grecescul Χριστός, tradu-
cerea cuvântului ebraic Mesia – Mașiah חישמ, care înseamnă „Uns”), adică „Cel uns” 
sau „Unsul” lui Dumnezeu: „Iisus, Care se cheamă Hristos” (Matei 1, 16). Apelativul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  239

Hristos arată faptul că Fiul lui Dumnezeu a fost „uns” de către Tatăl „în mod emina-
mente spiritual” (Vigouroux 1912: 1424), pentru a îndeplini o întreită slujire sau dem-
nitate: profetică, arhierească și împărătească, întrucât doar profeții, arhiereii și împărații 
erau „unși” în demnitățile lor. Noul Testament folosește atât numele Iisus, cât și pe acela 
de Hristos, împreună sau individual, pentru a desemna Persoana Fiului lui Dumnezeu 
întrupat.

În cazul Mântuitorului Iisus Hristos, legătura dintre Nume și Persoană este 
ființială, indisolubilă și veșnică. Numele lui Iisus este intim legat de Persoana Sa, pute-
rea şi slava lui Dumnezeu fiind prezente şi active în Numele Său (v. Ware 1992: 30). 
Astfel, Numele lui Iisus devine izvorâtor de putere dumnezeiască: „Ca întru numele lui 
Iisus tot genunchiul să se plece, al celor cereşti şi al celor pământeşti şi al celor de dede-
subt” (Filipeni 2, 10); „Adevărat, adevărat zic vouă: Orice veţi cere de la Tatăl în numele 
Meu El vă va da” (Ioan 16, 23). De asemenea, în numele lui Iisus sunt vindecați în 
mod minunat oameni și sunt alungați demoni: „Iar Pavel [...] a zis duhului: În numele 
lui Iisus Hristos îţi poruncesc să ieşi din ea. Şi în acel ceas a ieşit” (Fapte 16, 18); „Iar 
Petru a zis: Argint şi aur nu am; dar ce am, aceea îţi dau. În numele lui Iisus Hristos 
Nazarineanul, scoală-te şi umblă!” (Fapte 3, 6).

Teologul francez Fulcran Vigouroux (1912: 1424) precizează că, în legătură 
cu Persoana Fiului lui Dumnezeu, numele Iisus se raportează la Persoană, iar numele 
Hristos la slujire. O situație asemănătoare este și în cazul creștinului, care, la Botez, 
primește atât numele personal (ales de părinți), cât și numele lui Hristos, adică acela de 
creștin („Iar de suferă [cineva n. n.] ca creştin, să nu se ruşineze, ci să preamărească pe 
Dumnezeu, pentru numele acesta” – Petru 4, 16). Astfel, numele de botez se raportează 
la persoană, iar numele / statutul de creștin se raportează la slujire, la o viețuire în con-
formitate cu prescripțiile evanghelice. Prin încreștinare se produce o schimbare la nivel 
personal și ființial, o schimbare în relațiile omului cu ceilalți, precum și o schimbare 
în raportarea omului la timp, întrucât el trăiește de acum în perspectiva eternității (v. 
Newton 1882: 125).

În creștinism, numele comunică ceva esenţial, caracteristic, din ceea ce aparţine 
fiinţei celui care-l poartă. Pentru creștini, „numele, dacă nu reprezintă însăși ființa, 
exprimă ceva din ea. Chemând pe numele său o persoană, chemi spre tine ființa per-
soanei, cu întreg modul său de a fi sau de a exista” (Bălan Mihailovici 2003: 9). Prin 
Botezul creștin, între sufletul omului și numele său se stabilește o legătură ființială, care 
îl va însoți pe tot parcursul vieții și chiar dincolo de aceasta, întrucât „niciun cuvânt nu 
se leagă atât de puternic de sufletul omului ca propriul său nume” [t. n.] (Long 1883: 
10).

3. Rânduielile liturgice de atribuire a numelui. Paradigma Ortodoxă
În majoritatea religiilor, punerea numelui se face printr‑un anumit ritual oficiat 

în primele zile după naștere, ritual care are și rolul de a-i deschide omului accesul spre 
sacru. În creștinism, rânduiala esențială de atribuire a numelui este Botezul, care, în 
funcție de confesiune, prezintă diverse forme de oficiere cultică. În cele ce urmează ne 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



240  •  Valerian Marian

vom ocupa de rânduielile liturgice de atribuire a numelui specifice Bisericii Ortodoxe, 
punctând elemente referitoare la simbolismul și semnificațiile teologice ale acestor 
rânduieli.

În Biserica Ortodoxă, numele este atribuit într‑un cadru liturgic bine determinat, 
marcat de trei momente specifice: unul de punere propriu-zisă a numelui – Rugăciunea 
punerii numelui, unul de consfințire sau consacrare a numelui – Slujba Sfântului Botez și 
unul de schimbare a numelui – în cadrul Rânduielii tunderii în monahism.

Numele ales de părinți este pus în ziua a opta de la naștere7 prin Rugăciunea pune-
rii numelui, urmând ca legătura ființială, indisolubilă dintre numele copilului şi sufletul 
acestuia să se realizeze ulterior, în cadrul Tainei Botezului, oficiată la 40 de zile după 
naștere. Astfel, înainte de a se desăvârși relația unică, personală, a fiecărui om cu Hristos 
prin Sfânta Taină a Botezului, această relație este inițiată în ziua a opta, printr‑o ierurgie 
specială, săvârșită în Biserică. Elementul central al acesteia este rugăciunea rostită de 
preot: Doamne, Dumnezeul nostru, Ţie ne rugăm şi pe Tine Te chemăm, să se însemneze 
lumina feţei Tale peste robul Tău acesta (aici îi pune numele) şi să se însemneze Crucea 
Unuia-Născut Fiului Tău în inima şi în cugetul lui, ca să fugă de deșertăciunea lumii și de 
toată vicleana uneltire a vrășmașului și să urmeze poruncile Tale. Și dă, Doamne, ca numele 
Tău cel sfânt să rămână nelepădat de dânsul, când se va uni, la vremea cuvenită, cu Biserica 
Ta cea sfântă, desăvârșindu-se prin înfricoșătoarele Taine ale Hristosului Tău; ca, după 
poruncile Tale viețuind și păzind pecetea nestricată, să dobândească fericirea celor aleși în 
împărăția Ta [...] (Molitfelnic 2002: 16).

Rugăciunea punerii numelui are rolul de pregătire a omului în vederea mântui-
rii, constituindu-se într‑o prevestire a mântuirii, care va fi posibilă pentru el odată cu 
Botezul. Astfel, întrucât, de la Adam până la Hristos, din cauza păcatului originar, ușile 
Raiului au fost închise pentru toți oamenii – „Că ne-ai smerit pe noi în loc de durere 
şi ne-a acoperit pe noi umbra morţii”, Psalmi 43, 21 ‒, preotul se roagă acum: să se 
însemneze lumina feţei Tale peste robul Tău acesta (numele), iar prin Botez neofitul va fi 
plasat în cadrele mântuirii obiective, realizate de Hristos, Cel care a redeschis oameni-
lor porțile Raiului. Apoi preotul continuă: să se însemneze Crucea Unuia-Născut Fiului 
Tău în inima şi în cugetul lui, deoarece, prin Jertfa de pe Cruce și Învierea Sa din morți, 
Hristos face posibilă mântuirea pentru toți cei care cred în El („Căci Dumnezeu aşa 
a iubit lumea, încât pe Fiul Său Cel Unul-Născut L-a dat, ca oricine crede în El să nu 
piară, ci să aibă viaţă veşnică” – Ioan 3, 16). 

Partea a doua a rugăciunii este o anticipare a Tainei Botezului (Și dă, Doamne, ca 
numele Tău cel sfânt să rămână nelepădat de dânsul, când se va uni, la vremea cuvenită, cu 
Biserica Ta cea sfântă), când pruncul – prin lucrarea harului Duhului Sfânt –, se va uni 
cu Hristos și cu Biserica.

Termenul Botez vine din limba greacă, de la verbul βαπτίζω care înseamnă „a 
7  Punerea numelui se face în ziua a opta, la fel cum Mântuitorul Însuși a primit numele 

Iisus, la Templu, în a opta zi de la naștere, conform Legii Vechiului Testament. Simbolismul creștin 
al punerii numelui în ziua a opta după naștere are legătură și cu semnificația zilei întâi a săptămâ-
nii (Duminica sau Ziua Învierii), care mai este numită și Ziua a opta.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  241

afunda”, „a scufunda” (v. Βailly 1935: s.v.), etimologia indicând inclusiv modul de 
săvârșire a Botezului: afundarea completă în apă. Botezul în numele Sfintei Treimi îi 
conferă omului iertarea păcatului strămoșesc și a tuturor păcatelor personale (în cazul 
adulților), precum și calitatea de membru al Bisericii lui Hristos.

Botezul creștin nu este un botez generic; omul nu este botezat la modul general, 
ci personal, fiind numit, în cadrul Tainei, cu numele său (N). Formula Tainei Botezului 
include numele personal al viitorului creștin: la întâia afundare în apă: Se botează robul 
lui Dumnezeu (N) în numele Tatălui. Amin; la a doua afundare: și al Fiului. Amin; la a treia 
afundare: și al Sfântului Duh. Amin; acum și pururea și în vecii vecilor. Amin (Molitfelnic 
2002: 40). Numele se consfințește în momentul celor trei afundări și – potrivit rân-
duielilor bisericești – nu poate fi schimbat până la moarte, excepție făcând intrarea în 
monahism (v. Bălan 1991: 74). Prin numele de botez, Dumnezeu primeşte o persoană 
care astfel devine a Lui. „Numele de botez o leagă pe persoana botezată de Dumnezeu, 
pentru că, primindu-l, omul acela moare cu Hristos şi învie din nou” (Antonie de Suroj 
2006: 133). Părintele Dumitru Stăniloae spune că la Botez i se dă omului numele și din 
acel moment omul intră într‑o relație deplină, unică, cu Dumnezeu, de acum încolo 
Dumnezeu și omul chemându-se pe nume. Prin Taina Botezului, Hristos îl ridică pe 
om la o viață nouă, întemeind cu cel botezat o relație personală:

În această relaţie cu Dumnezeu, de chemare şi răspuns, intră omul deplin prin Botez. De 
aceea, prin Botez i se dă omului şi numele, care exprimă relaţia în care el e pus cu Dumnezeu 
şi pe care trebuie să şi-o cinstească şi să şi-o împlinească. El e botezat pe nume, nu ca o fiinţă 
generală: «Botează-se robul lui Dumnezeu, (N)». Propriu-zis, întrucât Hristos îl ridică pe 
om prin Botez la o viaţă nouă, El Însuşi îl aduce la această viaţă superioară, responsabilă, 
chemându–1 pe nume cu puterea Lui absolut obligatorie, întemeind cu cel botezat o relaţie 
personală, o viaţă de răspundere eternă la chemarea Sa. Prin aceasta omul e scos din masa 
indistinctă umană, din anonimatul general, ca o persoană cu răspunderi proprii, întemeiate 
pe răspunderea eternă în faţa lui Dumnezeu [...]. Omul îşi primeşte la Botez numele său, 
care îl face conştient de responsabilitatea sa personală. Acest nume îi dă forma lui personală 
adâncă, care e chipul lui Hristos în el (Stăniloae 1978: 50–51).

După cum am arătat și anterior, împreună cu numele de botez, toți cei botezați 
primesc, în mod tainic, încă un nume: acela de creștin – χριστιανός, adică de mărturisitor 
al lui Hristos (v. Βailly 1935: s.v.): „Căci toţi sunteţi fii ai lui Dumnezeu prin credinţa 
în Hristos Iisus. Căci, câţi în Hristos v-aţi botezat, în Hristos v-aţi îmbrăcat” (Galateni 
3, 26–27). După Botez, omul nu mai este un om oarecare, ci este creștin; devine un alt 
om, un om nou, un om născut „din apă şi din Duh” (Ioan 3, 5) pentru o viață spirituală. 
Numele de creștin arată apartenența omului la Biserica lui Hristos, iar numele său de 
Botez îl individualizează în cadrul acesteia și îl pune în relație personală cu Însuși Capul 
Bisericii, care este Hristos. 

Faptul că numele primit la Botez trebuie să-l facă pe om conștient de responsa-
bilitatea sa personală în raport cu Dumnezeu este evidențiat de Sfântul Vasile, care, în 
lucrarea sa Despre Botez (II), precizează că „oricine se botează cu botezul Evangheliei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



242  •  Valerian Marian

este dator să trăiască după Evanghelie” [t. n.]8. De asemenea, Mircea Eliade (2000: 
144) arată că Taina Botezului, ca Taină a inițierii, „îi dezvăluie treptat neofitului adevă-
ratele dimensiuni ale existenței” și „îl obligă să-şi asume responsabilitatea de om”.

Schimbarea numelui este legată de acele momente în care „fiinţa umană se 
supune unui proces de transformare cu implicaţii de ordin spiritual” (Gafton 2008: 
51), cum este cazul lui Avram, care devine Avraam; al lui Iacob, care devine Israel, ori al 
lui Saul, care îşi ia numele de Pavel (v. Fapte 13, 9). 

Numele primit la Botez nu mai poate fi schimbat, singura excepție fiind intrarea 
în monahism, întrucât Biserica învață că, la Judecata de apoi, fiecare creștin va fi strigat 
pe numele său de botez, iar Taina Botezului este una dintre Tainele care nu se repetă 
(„Este un Domn, o credinţă, un botez” – Efeseni 4, 5). 

Biserica Răsăriteană prevede schimbarea numelui de botez atunci când o per-
soană, hotărându-se să-și schimbe radical viața, în sensul slujirii necondiționate lui 
Hristos, intră în monahism. Astfel, prin Rânduiala tunderii în monahism (numită și Al 
doilea botez), monahul primeşte un nume nou: Se tunde robul lui Dumnezeu (N – aici îi 
schimbă numele), în numele Tatălui. Amin; şi al Fiului. Amin; şi al Sfântului Duh. Amin. 
Să zicem pentru dânsul: Doamne miluieşte (Molitfelnic 2002: 550). Potrivit tradiției, 
numele este ales de duhovnic sau de stareț, însă poate fi sugerat și de către candidat, 
sugestie care poate fi acceptată sau nu („Although most of the times the confessor 
or the abbot/abbess decides upon the name change, there is also the possibility that 
the novice suggests a name that is accepted or not” (O. Felecan 2010: 200)). Sfântul 
Nectarie al Eghinei (2013: 9–10) spune că schimbarea numelui se face pentru ca 
monahul să-și aducă aminte permanent de faptul că a renunțat la viața anterioară și, 
de asemenea, pentru a avea ca model pe Sfântul al cărui nume îl poartă: „De la Sfânt 
învaţă să se smerească, chiar dacă ar proveni dintr-o familie împărătească [...], învaţă să 
iubească şi pe aceia care îl urăsc [...], învaţă să iubească locul cel din urmă şi se bucură 
atunci când nu este băgat în seamă”.

În afara călugăriei, Biserica nu are nicio altă rânduială sau rugăciune de schimbare a 
numelui. În situații excepționale, atunci când o persoană se află într‑un moment de schim-
bare a statutului său spiritual – de exemplu la Hirotonie sau când își dorește în mod special 
ca protector spiritual un anumit Sfânt (mai ales când numele pus de părinți la Botez nu se 
regăsește în onomastica hagiografică) ‒, Biserica poate interveni numai prin Rugăciunea 
punerii numelui, dar nu schimbând numele primit la Botez, ci adăugând încă unul.

Numele de botez este un nume purtător de putere, mai ales pentru faptul că este 
numele unui creștin. În virtutea acestei puteri, orice creștin poate boteza, în caz de 
necesitate, pentru ca pruncul să nu moară nebotezat. Dacă, din punct de vedere civil, 
schimbarea numelui de botez este mai mult o formalitate, din punct de vedere spiritual, 
aceasta înseamnă renunțarea la veșmântul alb, imaculat, al înnoirii spirituale dobândite 
prin Botez.

8  Ἄρα πᾶς ὁ βαπτισθεὶς τὸ τοῦ Εὐαγγελίου βάπτισμα ὀφειλέτης ἐστὶ κατὰ τὸ Εὐαγγέλιον ζῇν 
(Βασίλειος 1857: 1580C).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  243

4. Etimologii punctuale din corpusul onomastic creștin
Numele de botez are un rol deosebit în iconomia mântuirii personale, întrucât, 

în cadrul Bisericii lui Hristos, fiecare membru se identifică cu numele său, ca persoană 
unică. Biserica recomandă părinţilor să pună copilului un singur nume, deoarece acela 
care se botează în numele lui Hristos primeşte un nume întru Hristos, relația perso-
nală stabilită între neofit și Hristos fiind unică. Numele fiind atât de strâns legat de 
persoană, iar persoana noastră fiind una și unică, logic este ca și numele să fie unic. De 
altfel, „la români, ca și la celelalte popoare ortodoxe, prenumele este unic”, așa cum 
remarca la mijlocul secolului trecut autorul Dicționarului onomastic românesc, evident, 
cu excepțiile de rigoare (Constantinescu 1963: XXV). 

Indiferent câte prenume ar avea un creștin, el are un singur nume de botez. În cazul 
credincioșilor cu mai multe prenume, se consideră că numele de botez este fie primul 
prenume rostit în cadrul Tainei, fie cel folosit zilnic în familie. În acest sens, Harry Alfred 
Long (1883: 11) observă că, din mândrie, se pot alege în fața cristelniței mai multe 
nume, însă, acasă, numele utilizat cel mai des devine nume de botez, purtător de putere.

Mai mult, se recomandă ca numele de botez ales să fie al unui Sfânt, care să 
devină pentru viitorul creștin model de urmat în viață, precum și apărător, păzitor și 
mijlocitor al acestuia înaintea lui Dumnezeu. În acest sens, Sfântul Nectarie al Eghinei 
(2013: 9) precizează că noi trebuie să avem „ca pildă a virtuţii şi a desăvârşirii viaţa şi 
petrecerea Sfântului al cărui nume îl purtăm, şi în toată viaţa noastră să ne luptăm, ca 
să devenim desăvârşiţi, urmând pilda acestuia”. În continuare, spre exemplificare, vom 
aminti câteva dintre cele mai îndrăgite nume din hagiografia creștină: 

Maria este cel mai răspândit prenume feminin utilizat în cinstea Sfintei Fecioare 
Maria, mama lui Iisus. Etimologia a fost mult discutată, existând mai multe variante, 
dintre care amintim: Miryam םירמ din ebraică („Cea preaiubită”) și Maryam din ara-
maică (mar însemnând „domn”, „stăpân”) (v. Bălan Mihailovici 2003: 351).

Ioan provine din ebraică, de la numele teoforic Johanán ןנחוי (gr.Ἰωάννης; lat. 
Iohánnes), care înseamnă „Dumnezeu a avut milă” (v. Bălan Mihailovici 2003: 277). 
Numele s-a răspândit încă din zorii creştinismului, fiind purtat de numeroşi sfinţi; azi 
este asociat cu Sfântul Ioan Botezătorul sau cu Sfântul Apostol și Evanghelist Ioan. 

Gheorghe provine din grecescul γεωργός, având sensul de „agricultor” (v. Βailly 
1935: s.v.). În calendarul creştin, numele apare în cazul mai multor sfinţi, însă aprecie-
rea deosebită față de Sf. Mare Mucenic Gheorghe face ca, în prezent, acest nume să fie 
unul dintre cele mai răspândite prenume masculine.

Vasile provine de la termenul grec βασιλεύς, care înseamnă „rege”, „conducător” 
(v. Βailly 1935: s.v.). Numele este larg răspândit datorită Sfântului Vasile cel Mare, înte-
meietorul binecunoscutului așezământ filantropic numit Vasiliada. 

Nicolae are sensul de victoria poporului, formându-se de la cuvintele grecești νίκη 
(„victorie”) și λαός („popor”) (v. Βailly 1935: s.v.). Este un nume foarte răspândit dato-
rită Sfântului Nicolae, unul dintre cei mai iubiţi sfinţi făcători de minuni din tradiţia 
creştină. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



244  •  Valerian Marian

Ana corespunde numelui ebraic Hannah הנּח, cu sensul „Iahve a avut milă” (v. 
Petrache 1998: 20). Numele Ana este asociat Sfintei Ana, mama Fecioarei Maria, care, 
alături de Sfântul Ioachim, o încredinţează pe Fecioara Maria vieţii la Templu. 

Daniela este varianta feminină a numelui Daniel care provine din ebraicul Daniyyēl 
 nume teoforic, cu sensul de „Dumnezeu este judecătorul meu” (v. Petrache ,לאינדּ
1998: 38). Numele este utilizat în cinstea profetului Daniel din Vechiul Testament, un 
tânăr iudeu care s-a remarcat prin înţelepciune şi credinţă. 

Constantin provine din adjectivul latin cōnstāns („constant”, ferm”) (v. Lewis 
1891: s. v.). În onomastica creştină numele apare din secolul al IV-lea, datorită împă-
ratului Constantin cel Mare, care a declarat creştinismul religie de stat, punând astfel 
capăt lungului șir de persecuții împotriva creştinilor. 

În prezent, se recomandă folosirea numelor de sfinți, întrucât credincioșii au 
nevoie de modele de urmat în viață. Un nume preluat din hagiografia creștină leagă 
persoana botezată de o mulţime de oameni care au primit acelaşi nume, în toate tim-
purile și locurile, dar şi de cel care a transformat primul un nume păgân într‑un nume 
creştin, primul sfânt care a adus acest nume în Biserică (v. Antonie de Suroj 2006: 
133).

Cei care nu au primit nume de sfinți nu trebuie să uite că sfințenia vieții lor poate 
transforma orice nume într‑un nume de sfânt, așa cum s-a întâmplat în cazul unor 
creștini din primele secole. Astfel, chiar dacă unele nume au devenit în prezent banale 
sau chiar comice, să nu uităm faptul că omul este creația lui Dumnezeu, este creat după 
chipul lui Dumnezeu, iar prin aceasta inclusiv numele lui devine iubit de cel care-l 
poartă și de cei care-l iubesc pe acesta. Prin relația omului cu Dumnezeu orice nume 
capătă o semnificație sacră (v. Long 1883: 11).

5. Prezența numelui în Sfintele Taine și 
importanța acestuia în viața spirituală

În Biserică, fiecare este prezent cu numele său, ca persoană unică și inconfunda-
bilă, din momentul nașterii în Hristos și până la intrarea în viața veșnică, culminând cu 
înfățișarea personală înaintea lui Dumnezeu, la Judecata din urmă (v. Petrache 1998: 
6). Numele are, în Biserică, o valoare deosebită, întrucât, prin lucrarea harului Duhului 
Sfânt, este legat în mod inseparabil de persoana celui care-l poartă. De aceea, în tot ceea 
ce înseamnă viață spirituală eclezială, creștinul este chemat pe nume.

Taina Botezului este momentul în care omul își aude pentru prima dată numele, 
Dumnezeu chemându-l pe nume la mântuire; pentru prima dată persoana sa are o 
importanță în iconomia mântuirii (de aceea, această Taină mai este cunoscută ca Taina 
Numelui). Numele primit la Botez defineşte unicitatea absolută şi irepetabilă a omului 
pus față în față cu Dumnezeu. Din momentul consfințirii numelui, prin întreita afun-
dare în apă, așa cum am arătat mai sus, creștinul își începe drumul spre mântuire. 

Imediat după Botez, în cadrul aceleiași rânduieli liturgice, se oficiază Taina 
Mirungerii, întrucât cel născut la viaţa cea nouă în Hristos, pentru a creşte şi a se întări 
în aceasta, are nevoie de puterea harului Sfântului Duh. Astfel, prin ungerea cu Sfântul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  245

Mir și rostirea formulei Pecetea darului Sfântului Duh. Amin (Molitfelnic 2002: 43), neo-
fitul se împărtășește de multitudinea darurilor Duhului Sfânt (v. Isaia 11, 2–3).

Dacă pe parcursul vieții creștinul ajunge să greșească, acumulând păcate perso-
nale, Biserica vine în ajutorul lui prin Taina Mărturisirii, iertându-i, prin intermediul 
preotului, păcatele mărturisite cu părere de rău în fața lui Dumnezeu. Iertarea vine de 
la Hristos pentru penitentul amintit cu numele său: Domnul şi Dumnezeu nostru Iisus 
Hristos [...], să te ierte pe tine fiule (N), şi să-ţi lase ţie toate păcatele. Şi eu, nevrednicul preot 
[...], te iert și te dezleg de toate păcatele tale [...] (Molitfelnic 2002: 75).

Curăţia duhovnicească dobândită prin mărturisirea păcatelor îl face vred-
nic pe credincios de primirea Tainei Euharistiei. Împărtăşirea cu Trupul şi Sângele 
Mântuitorului sub chipul pâinii şi al vinului, se face, de asemenea, la nivel personal. 
Creștinul, în momentul împărtășirii, este chemat pe numele său: Se împărtăşeşte robul 
lui Dumnezeu (N) cu Cinstitul şi Sfântul Trup şi Sânge al Domnului și Dumnezeului şi 
Mântuitorului nostru Iisus Hristos, spre iertarea păcatelor lui şi spre viaţa de veci (Liturghier 
1974: 139). Și, astfel, unindu-se deplin şi real cu Hristos, credinciosul primește certitu-
dinea învierii şi a nemuririi.

Bărbatul și femeia, împreună, formează omul întreg, umanitatea completă: „Şi 
a făcut Dumnezeu pe om după chipul Său; [...]; a făcut bărbat şi femeie” (Facere 1, 
27). Unitatea umană originară se reface, în cadru eclezial, prin Taina Cununiei, după 
modelul unirii duhovniceşti dintre Hristos şi Biserică. Astfel, prin harul Sfântului Duh 
împărtășit la Cununie, iubirea desăvârșită dintre un bărbat și o femeie formează chipul 
lui Dumnezeu Însuși. Cununia unește două persoane distincte, unice, cu nume dife-
rite: Se cunună robul lui Dumnezeu (N) cu roaba lui Dumnezeu (N), în numele Tatălui 
şi al Fiului şi al Sfântului Duh. Amin” (Molitfelnic 2002: 94), dar care se completează 
reciproc. Unirea Nunții, bazată pe iubire desăvârșită, este veșnică: „Căci fiecare a găsit 
în celălalt nu un obiect [...], ci o persoană inepuizabilă și veșnic nouă în capacitatea și 
imaginația ei de autodăruire” (Stăniloae 1978: 181).

Hristos, Preotul prin excelență, lucrează în mod nevăzut în fiecare comunitate 
creștină printr‑un reprezentant văzut, care este preotul; o persoană, cu vocație și pre-
gătire, este investită în această demnitate prin Taina Hirotoniei. Momentul invocării 
Sfântului Duh face referire expresă la numele aceluia prin care va lucra Hristos Însuși: 
Dumnezeiescul Har, cel ce totdeauna pe cele neputincioase le vindecă și pe cele cu lipsă le 
împlinește, rânduiește pe prea cucernicul diacon (N) în preot. Să ne rugăm dar pentru acesta, 
ca să vină peste el Harul întru tot Sfântului Duh (Arhieraticon 1993: 79). Harul preoției 
creează o legătură veșnică între Persoana lui Hristos și persoana preotului, numit pe 
numele său. Preotul, ca persoană, Îl reprezintă în mod văzut pe Hristos, prin preot El 
împărtășind, tot ca Persoană, darurile Sale. Astfel, Hristos Se poate dărui pe Sine Însuși, 
în celelalte Taine, tuturor membrilor Bisericii, în scopul sfințirii și mântuirii acestora: 
„Învățătura pe care o comunică [preoții n. n.] nu e a lor; prin mâna lor nu se comunică 
binecuvântarea lor și harurile lor, ci ale lui Hristos” (Stăniloae 1978: 149).

Una dintre consecințele păcatului este boala. Taina Maslului, care împărtășește 
celui bolnav harul tămăduirii trupești și sufletești, a fost practicată încă din timpuri 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



246  •  Valerian Marian

apostolice: „Este cineva bolnav între voi? Să cheme preoţii Bisericii şi să se roage pentru 
el [...]” (Iacob 5, 14–15). Cele șapte rugăciuni din cadrul Tainei conțin referiri directe 
la cel bolnav, amintindu-i de fiecare dată numele: Părinte Sfinte [...], tămăduiește pe robul 
Tău acesta (N) de neputința trupească și sufletească ce l-a cuprins [...]; Fii tămăduitorul 
robului Tău acesta (N); ridică-l pe dânsul din patul durerii [...]; Însuți, Stăpâne, și robului 
Tău acesta (N), dă-i tămăduire și izbăvire [...] etc. (Molitfelnic 2002: 141–158).

Astfel, împărtășindu-se cu Sfintele Taine, în această viață și în această lume, omul 
și numele său se sfințesc, pregătindu-se pentru trecerea într‑un alt cadru de existență. 

6. Dimensiunea eshatologică a numelui
Nici chiar după ce a fost gravat pe piatra de mormânt, numele creștinului nu-și 

încheie „existența”. Acest fapt se observă încă din textele Slujbei înmormântării, în care 
cel adormit este numit în continuare cu numele său, nume căruia i se asociază elemente 
ale unei existențe de dincolo de mormânt: Doamne, odihneşte sufletul adormitului robu-
lui Tău (N), în loc luminat, în loc de verdeaţă, în loc de odihnă, de unde a fugit toată durerea, 
întristarea şi suspinul [...]; Cel ce a înviat din morţi, Hristos, Adevăratul Dumnezeul nostru, 
pentru rugăciunile Preacuratei Maicii Sale [...], sufletul robului Său (N), mutat de la noi, în 
corturile drepţilor să‑l aşeze, în sânurile lui Avraam să‑l odihnească, cu drepţii să‑l numere 
[...] (Molitfelnic 2002: 204–205).

Conform învățăturii Bisericii, imediat după moarte, la Judecata particulară, cel 
decedat se înfățișează personal, deci și cu numele său, și cu toate faptele pe care le-a 
legat de acest nume de-a lungul vieții. Astfel, la Judecata particulară, „numele nostru, 
cu care am răspuns pentru rău sau bine de mii de ori, literele căruia le-am scris pentru 
scopuri rele sau bune atât de des, desacralizat de utilizarea lui zi de zi, oră de oră, va fi 
un martor pentru noi sau împotriva noastră” [t. n.] (Moody 1863: 17).

Pomenirea numelui aduce în minte persoana, iar referirea la persoană nu se poate 
face în afara numelui (v. Nectarie al Eghinei 2013: 9). Astfel, după momentul înmor-
mântării, numele continuă să fie pomenit periodic în Slujba parastasului, care, cu toate 
că este oficiată la diferite intervale temporale, trimite mereu la pomenirea veșnică a 
numelui în Împărăția lui Dumnezeu: Veșnica pomenire (Molitfelnic 2002: 341). Slujbele 
de pomenire a morților au fost rânduite pentru ca cei rămași din familia defunctului să 
fie încredințați că au făcut tot ceea ce a depins de ei, astfel încât (și) „la nivelul numelui 
să i se asigure celui decedat un loc în lumea spiritelor bune” (D. Felecan 2015: 140).

Cea mai importantă pomenire a numelor celor adormiți are loc în Sfânta 
Liturghie, când pe Sfântul Disc se pune câte o miridă pentru fiecare nume. În acest 
sens, referindu-se la cei adormiți, Sfântul Simeon al Tesalonicului arată că „fiecare din-
tre aceștia are părticica lui pe Sfântul Disc și în mod nevăzut participă la dumnezeire. 
Toți sunt spălați prin Sângele cel Sfânt, se împărtășesc, se roagă și se bucură în Hristos” 
(Anagnostopoulos 2005: 173).

Poate părea surprinzător, dar fiecare dintre noi mai are un nume, un nume pe care 
încă nu îl cunoaște. Sfântul Apostol Ioan mărturisește că, în Împărăţia lui Dumnezeu, 
cel drept va primi o pietricică albă având un nume scris pe ea, un nume care este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  247

cunoscut numai de Dumnezeu şi de primitorul numelui: „Biruitorului îi voi da din 
mana cea ascunsă şi-i voi da lui o pietricică albă şi pe pietricică scris un nume nou, 
pe care nimeni nu-l ştie, decât primitorul” (Apocalipsa 2, 17). Despre numele nostru 
„necunoscut”, Antonie de Suroj (2006: 132–133) precizează: „Acesta nu este un dimi-
nutiv, nu este nume de familie şi nici nume de botez. Este un nume, un cuvânt, care 
este aidoma nouă, care coincide cu noi, care este noi. Am putea chiar spune că este un 
cuvânt pe care Dumnezeu l-a pronunţat când a voit să fim şi care este noi, aşa cum noi 
suntem el. Acest nume defineşte unicitatea noastră absolută şi de nerepetat în legătură 
cu Dumnezeu. Nimeni altcineva nu poate cunoaşte acest nume, căci nimeni nu poate, 
în ultimă instanţă, să cunoască pe cineva aşa cum îl cunoaşte Dumnezeu; şi totuşi, tot 
ceea ce poate fi cunoscut despre noi izvorăşte din acest nume necunoscut”. Într-o altă 
interpretare, am putea spune că, în Împărăția cerurilor, fiecare va fi etimologia numelui 
său.

Bibliografie
Alexandrescu, Gh. 1992. Latine dicta. București: Albatros.
Anagnostopoulos, S. 2005. Explicarea Dumnezeieștii Liturghii. Bucureşti: Editura Bizantină.
Antonie de Suroj, Mitrop. 2006. Școala rugăciunii. Gh. Fedorovici (trad.). București: Σοφία.
Arhieraticon. 1993. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române.
Attias, J.C.  și E.  Benbassa. 1997. Dicționar de civilizație iudaică. Ș. Velescu (trad.). București: 

Univers Enciclopedic.
Bailly, A. 1935. Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette.
Βασίλειος, Ὁ Ἅγιος. 1857. Περὶ βαπτίσματος λόγος δεύτερος. În Patrologiae cursus completus. 

Series Graeca (XXXI). J. P. Migne (ed.), 1580Α–1628C. Paris: Petit-Montrouge.
Bălan Mihailovici, A.  2003. Dicționar onomastic creștin. Repere etimologice și martirologice. 

București: Minerva.
Bălan, I. 1991. Călăuză Ortodoxă în Biserică: Vol. I. Editura Mănăstirii Sihăstria.
Biblia sau Sfânta Scriptură. 1992. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române.
Bompa, T.O. 2005. Prenumele la români. Constanța: Ex Ponto.
Constantinescu, N.A.  1963. Dicționar onomastic românesc. București: Editura Academiei 

Române.
Eliade, M. 2000. Sacrul și profanul. B. Prelipceanu (trad.). București: Humanitas.
Felecan, D. 2015. „Emilia cândva Serbac” sau despre „refuzul” numelui. În Proceedings of the Third 

International Conference on Onomastics “Name and Naming”. Conventional / Unconventional 
in Onomastics – Baia Mare 1–3 September 2015, O. Felecan (ed.), 137–148. Cluj-Napoca: 
Editura Mega, Argonaut.

Felecan, O. 2010. Monastic names in the north-west of Transylvania. A sociolinguistic and cul-
tural perspective. În Transylvanian Review XIX, Supplement nr. 3, Aspects of confessional diver-
sity within the Romanian space: 193–208. 

Freud, S. 1991. Opere I, Totem și tabu. Leonard Gavriliu (trad.). București: Editura Științifică.
Gafton, A. 2008. Numele în Biblie. Tabor (9): 49–62.
Graur, A. 1965. Nume de persoane. București: Editura Științifică.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



248  •  Valerian Marian

Homer. 1946. The Odyssey: vol. I. A.T. Murray (trad.). London: William Heinemann Ltd.
Lewis, C.T. 1891. An Elementary Latin Dictionary. New York: Harper & Brothers.
Liturghier. 1974. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române.
Long, H.A. 1883. Personal and Family Names. A Popular Monograph on the Origin and History of 

the Nomenclature of the Present and Former Times. London: Hamilton, Adams & Co.
Lupulescu, D. și A.M. Lupulescu. 2002. Identificarea persoanei fizice. Bucureşti: Lumina Lex.
Lupulescu, D. și A.M. Lupulescu. 2003. Drept civil. Persoana fizică. Bucureşti: Editas.
Maffitt, J.N. 1835. The Oratorical Dictionary. Nashville: Western Methodist office.
Molitfelnic. 2002. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române.
Moody, S.  1863. What Is Your Name? A Popular Account of the Meanings and Derivations of 

Christian Names. London: Richard Bentley.
Nectarie al Eghinei, Sf. 2013. De ce se schimbă numele cuiva atunci când devine monah? 

Αναλεκτα (2), Despre monahism: 9–10.
Negoiță, A. 2004. Teologia biblică a Vechiului Testament. București: Σοφία.
Newton, R. 1882. Covenant Names and Privileges. New York: Robert Carter & Brothers.
Petrache, T. 1998. Dicționar enciclopedic al numelor de Botez. București: Editura Anastasia.
Răileanu, V. 2012. Formula numelui în limba română. Buletin de lingvistică (13): 75–79.
Stăniloae, D. 1978. Teologia Dogmatică Ortodoxă: Vol. 3. Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române.
Vigouroux, F. 1912. Dictionnaire de la Bible: Vol. III. Paris: Letouzey et Ané.
Vladimirescu, M.V.  și M.  Ciurea. 2008. Tetragrama YHWH – cel mai important nume al lui 

Dumnezeu în Biblia ebraică. Mitropolia Olteniei (1–4): 112–132.
Ware, K. 1992. Puterea Numelui. Rugăciunea lui Iisus în spiritualitatea ortodoxă. În Rugăciunea 

lui Iisus. Tesalonic: Orthodoxos Kypseli.
Yonge, C.M. 1863. History of Christian Names: Vol. I. London: Parker, Son, and Bourn.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 09:57:52 UTC)
BDD-V4398 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

